
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 90 (1996)

Heft: 6

Artikel: Zur politischen Biographie des religiösen Sozialisten Paul Tillich

Autor: Lipp, Karlheinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143979

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143979
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Karlheinz Lipp

Zur politischen Biographie des religiösen
Sozialisten Paul Tillich

In dem von unserer Zeitschrift gepflegten Erbe des Religiösen Sozialismus ist Paul
Tillich bislang zu kurz gekommen. Um so willkommener sind uns diese Aufzeichnungen zur
politischen Biographie des bedeutenden Theologen, dessen religiöser Sozialismus uns in
einer Zeit neuer Gefährdungen des Sozialstaates und der Demokratie auf bestürzende
Weise aktuell anmutet. Es muss ja nicht immer ein Jubiläum sein, um einer bedeutenden
Stimme aus der religiös-sozialistischen «Patristik» zu gedenken. Verfasser des Textes ist
der in Berlin lebende Historiker Karlheinz Lipp, ein ausgezeichneter Kenner der
Geschichte des Religiösen Sozialismus. Bekannt geworden ist unser Freund vor allem durch
seine Dissertation «Religiöser Sozialismus und Pazifismus - Der Friedenskampf des
Bundes der Religiösen Sozialisten Deutschlands in der Weimarer Republik»(Centaurus-
Verlagsgesellschaft, Pfaffenweiler 1995). Eine Besprechung dieser wichtigen Arbeitfolgt
in einem der nächsten Hefte. Red.

Privilegierte Herkunft und soziales
Schuldbewusstsein

Am 20. August 1886 wurde Paul Johannes

Tillich in Starzeddel geboren. Vier Jahre

später siedelte die Familie nach Schön-
fliess um, da der Vater zum Superintendenten

berufen wurde. In der östlichen Mark
Brandenburg erfuhr Tillich als Kind und
Jugendlicher die spätfeudalen Strukturen
Preussens. Der lutherische Patriarchalismus

bestimmte das Familienleben. Autoritäre

Lehrer, die unter der Aufsicht von
Geistlichen standen, sorgten in der Schule
für den entsprechenden Drill.

«Alle Verwaltungsbeamten waren streng
bürokratisch, vom Polizisten auf der Strasse

und dem Postbeamten am Schalter zog
sich eine Beamtenhierarchie hin bis zu der
weit entfernten Regierung in Berlin -Autoritäten,

unnahbar wie in Kafkas <Schloss>...
Das Heer aber übertraf an Disziplin, Macht
und sozialer Geltung die gesamte bürgerliche

Welt und leitete daraus ein Vorrecht für
sich ab. Dem Volk wurde diese Ideologie
von Jugend an tief eingeprägt. Bei mir
geschah das so erfolgreich, dass meine
Begeisterung für Uniformen, Paraden, Manöver,
Kriegsgeschichte und strategische Überle¬

gungen bis zu meinem dreissigsten Jahr
nicht überwunden war und auch dann nur
aufgrund meiner Erfahrungen im Ersten
Weltkrieg... Das Parlament, demokratische
Einflüsse, sozialistische Bewegungen
sowie eine energische Kritik am Kaiser und
an der Armee waren für die konservativen,
lutherischen, ostdeutschen Kreise meiner
Umgebung so gut wie nicht vorhanden.
Alle demokratischen Elemente wurden
abgelehnt, verzerrt dargestellt und als revolutionär,

das bedeutete verbrecherisch,
charakterisiert. Erst das Erlebnis des Weltkrieges

und der politischen Katastrophe machten

mich fähig, dieses System von Autoritäten

zu durchschauen und den Glauben an
demokratische Ideale und eine soziale
Revolution zu gewinnen» (XII, S. 62).

Die Familie Tillich zählte zur herrschenden

Klasse. «Der Kirchenkreis, dem mein
Vater vorstand, war voll von Grossgrundbesitzern

aus altadligen Geschlechtern, mit
denen als Kirchenpatronen meine Eltern
beruflich und gesellschaftlich verbunden
waren» (XII, S. 17).

Die sozio-ökonomische Ausgangslage,
um einen Zugang zum Religiösen Sozialismus

zu finden, war also denkbar schlecht.
Dennoch hatte Paul Tillich enge Beziehun-

177



gen zu Volksschulkindern und empfand
eine Distanz zu Gleichaltrigen seines
eigentlichen sozialen Umfeldes. «Die
Zugehörigkeit zu der bevorzugten Klasse hat in
dieser frühen Zeit das soziale Schuldbewusstsein

erzeugt, das später für meine
Arbeiten und mein Lebensschicksal so
entscheidend werden sollte» (Ebd.).

In diesem Zusammenhang erwähnte
Tillich, dass seine Grossmutter bei den
Barrikadenkämpfen der 1848er Revolution aktiv

war, und, dass er als Jugendlicher von
den biblischen Prophetenworten gegen die
Reichen tief beeindruckt war.

Von der Kriegsbegeisterung zur
Friedenshoffnung

Nach Abitur und Studium promovierte
er 1910 in Breslau. Danach wirkte er als
Vikar in Nauen (1911/12) und als Hilfsprediger

im Berliner Arbeiterviertel Moabit.
Im Konfirmandenunterricht erkannte er,
dass der Begriff «Glaube» entleert war und
die Verkündigung der christlichen
Botschaft viele, besonders proletarische
Menschen, abstiess. In «Vernunft-Abenden»
suchten Richard Wegener und Tillich den
Dialog mit anderen Wissenschaften und
Zeitströmungen.

Als im August 1914 das kaiserliche
Deutschland den Ersten Weltkrieg entfesselte,

wurde Tillich, wie so viele andere
Deutsche, begeisterter Kriegsteilnehmer.
«Als der Erste Weltkrieg begann, war meine

Ausbildung vollendet. Wie meine ganze
Generation wurde nun auch ich nach einer
lediglich individualistischen und vorherrschend

theoretischen Existenz durch das
überwältigende Erlebnis einer die Nation
umfassenden Gemeinschaft gepackt. Ich
meldete mich freiwillig und wurde als
Feldprediger eingestellt, eine Aufgabe, die ich
von September 1914 bis September 1918
erfüllte. - Schon nach den ersten Wochen
war meine ursprüngliche Begeisterung
vorüber. Nach wenigen Monaten war ich
überzeugt, dass der Krieg unabsehbar lange
dauern und ganz Europa vernichten würde,
überdies merkte ich, dass die Einigkeit der
ersten Wochen eine Illusion und die Nation

in Klassen zersplittert war. Ich erkannte,
dass die Arbeiter die Kirche als
bedingungslose Verbündete der herrschenden
Gruppen ansahen. Gegen Kriegsende wurde

diese Situation immer mehr offenbar. Sie
rief die Revolution hervor, in der das
imperialistische Deutschland zusammenbrach»
(XII, S. 67). Die brutale Realität weckte
Tillich aus dem wirklichkeitsfremden,
akademischen Theologenschlaf.

Er schreibt in einem Bericht an den
Feldpropst über die Monate November und
Dezember 1915: «Nicht minder ergreifend
sind die Massenbeerdigungen der
Mannschaften ohne Sarg, einer neben dem anderen,

die verstümmelten Glieder über die
umhüllende Zeltbahn herausragend, oft
nichts als die Grabschaufler als Begleitung.
Wenn aber das am Tag dreimal vorkam,
man konnte nicht stumpf werden; aber es
müsste eine Zeit kommen, wo man innerlich

zerbrochen war... Als Gesamturteil
wäre zu sagen: Nicht die Religion, sondern
die Friedenshoffnung ist lebendige Kraft in
der Seele der meisten» XIII, S. 79f.).

Tillichs Äusserungen gegen Ende des
Krieges unterschieden sich vom üblichem
Hurra-Patriotismus evangelischer Theologen.

Die «Allgemeine Evangelisch-Lutherische

Kirchenzeitung» erfand kurzerhand
die sogenannte Dolchstosslegende,
wonach linken und pazifistischen Kräften in
der Heimat die Hauptschuld an der Niederlage

Deutschlands zuerkannt wurde. Diese
These wurde nur allzu eifrig von Reaktionären

aufgenommen und verbreitet.

«Der Sozialismus als Kirchenfrage»

Tillich wurde von der revolutionären
Bewegung vom November 1918 ergriffen
und hielt in Berlin Vorträge auf Veranstaltungen

der USPD. Schon der Einleitungssatz
seiner Rede «Der Sozialismus als

Kirchenfrage» war programmatisch: «Es war
die dogmatische Fragestellung, welche bisher

die Kirche bewegte; von nun an wird es
die ethische sein» (II, S.13). Tillich analysierte

kurz und treffend die soziologischen
Verbindungen der Kirche im Lauf der
Geschichte: Alte Kirche und Sklavenwirt-

178



schaft, Frühkatholizismus und Cäsarismus/
Militarismus, mittelalterliche Kirche und
Feudalismus, Calvinismus und
Kapitalismus/Demokratie, Luthertum und
absolutistisch-patriarchalischer Obrigkeitsstaat,
moderne Kirche und
Kapitalismus/Nationalismus/Militarismus

Aus diesen verhängnisvollen Entwicklungen

zog Tillich Konsequenzen. Vom
Standpunkt des Christentums muss, so
Tillich, die Liebesethik Jesu die entscheidende

Norm jeder Gesellschafts- und
Wirtschaftsform sein: «Die Ethik der christlichen

Liebe erhebt grundsätzlich Anklage
gegen eine Gesellschaftsform, die bewusst
und grundsätzlich auf dem wirtschaftlichen

und politischen Egoismus aufgebaut
ist, und fordert eine neue Ordnung, in
welcher das Bewusstsein der Gemeinschaft das
Fundament des gesellschaftlichen Aufbaues

ist (Idee des Sozialismus). Sie erhebt
Anklage gegen den grundsätzlichen Egoismus

der Privat- und Profitwirtschaft, die
ihrem Wesen nach ein Kampf aller gegen
alle ist, und fordert eine Wirtschaft der
Solidarität aller und der Freude nicht am
Gewinn, sondern am Werk selber. Sie
erhebt Anklage gegen den grundsätzlichen
Egoismus einer Gliederung der Gesellschaft

nach Klassen, durch welche der
Klassenkampf notwendig verewigt wird;
gegen das auf Geld und Erbschaft gegründete

Privileg der Bildung, das den sittlich
zerstörenden Gegensatz von <Gebildet>
und <Ungebildet> geschaffen hat... Sie
erhebt Anklage gegen den grundsätzlichen
Egoismus der nationalen Machtpolitik und
die Rechtfertigung der Lüge und
Unterdrückung durch die nationale Idee und
fordert die Beugung aller Staaten unter eine
überstaatliche Rechtsordnung» (II, S. 14f.).

Von den Kirchenleitungen erwartete
Tillich, dass sozialistische Pfarrer und Laien
keine Schwierigkeiten bekämen und dass
dadurch die religiös-sozialistische Bewegung

gefördert würde. «Lehnt die Kirche
die Vereinigung von Christentum und
Sozialismus ab, so hat sie in einem Volk, das
sich fast zur Hälfte für den Sozialismus
entschieden hat, das Recht verwirkt, sich
Volkskirche zu nennen» (II, S. 20).

Mit den Freunden Carl Mennicke, Eduard

Heimann,AdolfLöwe und Arnold Wolfers

gründete Tillich 1920 den
religiössozialistischen Kairos-Kreis, der 1920 bis
1927 die «Blätter für den religiösen
Sozialismus» herausgab. Typisch für das
Weltbild Tillichs war, dass im Kairos-Kreis
vor allem Nicht-Theologen vertreten waren:

Politologen, Soziologen, Ökonomen
und Psychologen.

«Kairos» bedeutet geeignete, richtige
Zeit. Im Kairos zeigt sich das Handeln
Gottes, das Ewige bricht herein ins Jetzt.
Qualitativ hat damit eine neue Zeit begonnen.

Der Kairos verweist darauf, dass in
einer bestimmten Zeit bestimmte Aufgaben
zu erfüllen sind. Das Reich Gottes
erscheint so als Gericht einer bestehenden
Gesellschaft und als Norm einer kommenden

Gesellschaftsform.Tillichs Kairos-Begriff

war aufs engste mit der hoffnungsvollen
Revolutionsphase 1918/19 verbunden.

Die grossen Träume erfüllten sich nicht.
Durch die Abkommen zwischen Ebert und
Groener, Legien und Stinnes sowie der
Zerstörung der rätedemokratischen Ansätze
durch die Noske-Reichswehr blieb die
Revolution schon bald stecken. Der religiöse
Sozialist Paul Tillich reflektierte in seiner
Theologie diese zeitgeschichtliche
Entwicklung. Neben dem Kairos taucht ein
neuer Begriff auf: das Dämonische. Damit
sind alle diejenigen Kräfte gemeint, die
ökonomisch, politisch und kulturell Strukturen

der Destruktion darstellen. Konkret:
Kapitalismus, Nationalismus und politische

Romantik sowie deren soziologische
Trägergruppen. Diese Strukturen müssen,
so Tillich, bekämpft werden, da sie die
Errichtung der Theonomie gefährden.

Distanz zur verbürgerlichten
Sozialdemokratie

Unter diesem Aspekt ist auch Tillichs
Eintritt in die SPD 1929 zu sehen. August
Rathmann bewertete den Schritt als Sensation

für den akademischen Bereich. Tillich
und seine Freunde versuchten mit ihrer
Zeitschrift «Neue Blätter für den Sozialismus»

(1930-1933) von links theoretisch

179



auf die SPD einzuwirken. Die Distanz zur
Partei blieb. «Nur schwer und nur unter
dem Zwang der politischen Situation konnte

ich mich darum entschliessen, einer so
verbürgerlichten Partei wie der deutschen
Sozialdemokratie beizutreten» (XII, S. 17).

Mitglieder dieses Kreises bildeten einen
aktiven Teil des Widerstandes gegen den
Nationalsozialismus: Theodor Haubach,
Adolf Reichwein, Ernst von Harnack,
Hermann Maass und Adam von Trott zu Solz
wurden hingerichtet, Lothar Erdmann im
KZ Sachsenhausen ermordet. Emil Lederer
und Hugo Sinzheimer starben in der
Emigration. Fritz Klatt erlag nach Kriegsende
den Folgen der NS-Gewalttaten. Carlo
Mierendorff wurde Opfer eines Bombenangriffs.

In seiner Schrift «Das Problem der
Macht» (1931) warnte Tillich sozialistische

Gruppen davor, angesichts der
faschistischen Gefahr leichtfertig auf Macht zu
verzichten. Tagespolitischer Hintergrund
war die Stimmenthaltung der SPD bei
Abstimmungen der Präsidialregierung
Brüning im Reichstag. Brünings Politik
enthielt drastische Kürzungen der
Sozialleistungen und Löhne, Erhöhung der
Steuerbelastungen für die arbeitenden Bevölkerung,

Subventionen für Industrie, Banken
und Grossagrarier.

Ende Mai 1932 wurde der Zentrumspolitiker
entlassen und Franz von Papen zum

Nachfolger ernannt. Dessen «Kabinett der
Barone» verfügte u.a.: Unterschreitung der
Tariflöhne durch die Unternehmer um bis
zu 20 Prozent, strafrechtliche Verfolgung
der Gewerkschaften bei Gegenmassnah-
men, Kürzung der Sozialleistungen für
Arbeitslose und Rentner um 15 bis 24
Prozent. Paul Tillich antwortete auf die Erklärung

Papens in einem Manuskript: «Ein
Kabinett, das auf dem Bündnis von Gross-
Industrie, Gross-Agrariertum und Militär
herrscht, spricht in einer verhältnismässig
kurzen programmatischen Erklärung von
Gott und Christentum... Die Regierungserklärung

beschwört mit ihrer Berufung auf
das Christentum die Gestalt Christi; und
gleichzeitig verwirft sie den Versuch, dem
Willen zur sozialen Gerechtigkeit und zum

Schutze der Schwachen wirksamen, d.h.
sozialpolitischen Ausdruck zu geben. Sie
spricht von Zermürbung der moralischen
Kräfte des Volkes und beruft sich für die
Preisgabe des Proletariats an die Willkür
kapitalistischer Herrschaftsformen und die
Zufälle der Konjunktur auf die unveränderlichen

Grundsätze der christlichen
Weltanschauung. Sie erklärt sich für die christlichen

Kräfte des Volkes und belegt das
geistige Ringen der letzten Jahrzehnte um
wahrhaftigere Ausdrucksformen ihres
religiösen und sittlichen Bewusstseins, mit
dem demagogischen Schimpfnamen <Kul-
turbolschewismus>... Sie klagt über den
gemeinschaftsfeindlichen Klassenkampf,
während sie zugleich den Klassenkampf
von oben in schärfster Form ankündigt und
die Gemeinschaft mit allen Gruppen
aufhebt, die sich ihrem Programm nicht
unterwerfen wollen... Der Verdacht, dass die
christliche Weltanschauung eine ideologische

Waffe von Feudalismus und Kapitalismus

ist, findet von neuem reichlich
Nahrung» (XIII, S.179-181).

Thesen zur Analyse des
Nationalsozialismus

Politisch ebenso treffend war Tillichs
Analyse des Nationalsozialismus aus dem
gleichen Jahr 1932. Zu dem Komplex «Die
Kirche und das Dritte Reich» verfasste der
religiöse Sozialist zehn Thesen. Hier einige
Auszüge:
«1. Ein Protestantismus, der sich dem
Nationalsozialismus öffnet und den Sozialismus

verwirft, ist im Begriff, wieder einmal
seinen Auftrag an der Welt zu verraten.
2. Scheinbar gehorsam dem Satz, dass das
Reich Gottes nicht von dieser Welt ist, zeigt
er sich, wie schon häufig in seiner
Geschichte, gehorsam den siegreichen
Gewalten und ihrer Dämonie.
3. Sofern er den Nationalismus und die
Blut- und Bodenideologie durch eine Lehre
von der göttlichen Schöpfungsordnung
rechtfertigt, gibt er seine prophetische
Grundlage zugunsten eines neuen offenen

oder verhüllten Heidentums preis
und verrät seinen Auftrag, für den einen

180



Gott und die eine Menschheit zu zeugen.
4. Sofern er der kapitalistisch-feudalen
Herrschaftsform, deren Schutz der
Nationalsozialismus tatsächlich dient, die Weihe
gottgewollter Autorität gibt, hilft er den
Klassenkampf verewigen und verrät seinen
Auftrag, gegen Vergewaltigung und für die
Gerechtigkeit als Massstab jeder
Gesellschaftsordnung zu zeugen...
6. Offizielle Neutralitätserklärungen der
kirchlichen Instanzen ändern nichts an der
tatsächlichen Haltung weitester evangelischer

Kreise, Theologen und Laien. Sie
werden vollends wertlos, wenn gleichzeitig

kirchliche Massnahmen gegen sozialistische

Pfarrer und Gemeinden getroffen
werden und Theologen, die dem heidnischen

Nationalsozialismus entgegentreten,
bei der Kirche keinerlei Schutz finden»
(XIII, S. 177f.).

«Beurlaubung» durch das NS-Regime
und neue Wirkungsstätte in den USA

Im Jahre 1929 wurde Tillich an die
progressive Universität Frankfurt/Main
berufen. Theodor Adorno habilitierte sich bei
ihm, und Max Horkheimer hatte die Stelle
als Direktor des Instituts für Sozialforschung

Tillich zu verdanken. Tillich setzte
sich als Dekan der Philosophischen Fakultät

öffentlich für linksorientierte und jüdische

Studierende ein, die von SA-Leuten
verprügelt wurden. Er forderte ferner den
Ausschluss rechter Studierender von der
Universität.

Nach dem Machtantritt der Nationalsozialisten

wurde der religiöse Sozialist als
erster nicht-jüdischer Professor am 13.

April 1933 «beurlaubt». Erst durch das

Drängen seines Freundes Horkheimer sah
sich Tillich veranlasst, Deutschland zu
verlassen. Mit 47 Jahren und ohne entsprechende

Sprachkenntnisse fand er in den
USA eine neue Wirkungsstätte.

Tillich schloss sich der von Else und
Hans Staudinger 1936 gegründeten «Self-
helpfor Emigreesfrom Germany» noch im
Gründungsjahr an und war über 25 Jahre
ihr Präsident. Diese Selbsthilfe arbeitete
überparteilich und religiös neutral. Durch

eine monatliche Selbstbesteuerung wurde
ein Teil der finanziellen Grundlage
gesichert. So wurden vielen Exilanten und Exi-
lantinnen eine erste Beratung geboten und
neue Beziehungen vermittelt. Paul Tillich
nahm - trotz der inzwischen gestiegenen
Arbeitsbelastung - an allen grundsätzlichen

und praktischen Geschäftssitzungen
teil.

Die Entwicklung in Deutschland
verfolgte Tillich aufmerksam. Den Mythos der
Bekennenden Kirche entlarvte er bereits
1936: «Ihr Widerstand gegen eine direkte
oder indirekte Einmischung der Regierung
in kirchliche Angelegenheiten ist keinesfalls

als politischer Kampf zu verstehen. In
den Reihen der kämpfenden Geistlichen
stehen nicht wenige Nationalsozialisten...
Die Judenfrage, das Kommunismusproblem,

die Frage der Gewerkschaften, ja
sogar die Sterilisationsfrage werden eben
als rein politische Probleme aufgefasst, die
der Kirche keinen Anlass liefern, ihre Stimme

zu erheben» (XIII, S.227 und 229).
Anlässlich einer Rede vom 21. November

1938 gegen den Antisemitismus sagte
Tillich: «Hier handelt es sich um ein
religiöses Problem, denn es ist ein dämonischer

Kampf entbrannt gegen den Gott
Abrahams und der Propheten, der auch der
Gott von Jesus und Paulus, von Augustin
und Luther ist, der Gott, dessen heiliger
Name Jehova, der Herr der himmlischen
Heerscharen, ist» (XIII, S. 217).

Vom Frühjahr 1942 bis Mai 1944 ver-
fasste Tillich jede Woche eine Rede, die
am Sonntag über «Die Stimme Amerikas»
nach Europa gesendet wurde. In den insgesamt

109 politisch-religiösen Ansprachen
wandte er sich an seine deutschen Freunde.
Die Opposition wurde zum Widerstand
ermuntert. Ferner ging es Tillich um eine
religiöse und ethische Neugeburt Deutschlands

nach dem Krieg in einer internationalen,

ökumenischen Völkergemeinschaft.
Tillichs Kairos-Begriff war nun verknüpft
mit der Hoffnung auf ein demokratisches
und sozialistisches Deutschland in einer
Welt, in der alle Länder frei und ökonomisch

abgesichert sind.
Mit der politischen Umkehr Deutsch-

181



lands nach dem Kriegsende beschäftigte
sich der «Council for a Democratic Germany».

Den Vorsitz sollte Thomas Mann führen,

der jedoch ablehnte, nachdem ihm von
amerikanischen Regierungsstellen
Zurückhaltung empfohlen wurde. So wurde
Paul Tillich Chairman des Council. Die
Vereinigung umfasste das ganze Spektrum
der deutschen Flüchtlinge, progressive und
konservative, was die Zusammenarbeit
sehr erschwerte. Der Council beschränkte
sich auf Verlautbarungen, politische Aktionen

unterblieben. Bei der Gründung des
Council am 17. Juni 1944 stellte Tillich
das «Programm für ein demokratisches
Deutschland» vor:

Die Verantwortlichen des Nationalsozialismus

müssen zur Rechenschaft gezogen
werden, so lautete die Grundvoraussetzung.

«Wenn das deutsche Volk die Auflösung

des Grundbesitzes, die Kontrolle der
Grossindustrie, die Beseitigung des Militarismus

und die Ausschaltung der von diesen

Gruppen abhängigen Beamten, Richter
und Erzieher durchzuführen sucht,... so
darf es nicht von aussen daran gehindert
werden... Die für das geistige Leben wichtigen

Einrichtungen wie Universitäten,
Schulen, Lehrbücher, öffentliche
Bibliotheken, Theater, Kinos usw. müssen von
allem gereinigt werden, was den Stempel
des Nationalsozialismus trägt oder zu ihm
geführt hat. Das gilt von Personen wie von
Sachen» (XIII, S. 315 und 317).

Das Programm wurde nicht befolgt, und
die gescheiterten Bemühungen des Council
enttäuschten Tillich sehr. Gegenüber dem
FBI, das den Council nach Kommunisten
ausforschen wollte, schützte Tillich durch
seine Aussagen Bertolt Brecht.

Als die zentrale neue Dämonie - von
Kairos und Theonomie sprach Tillich nach
1945 in einem verzweifelten, resignierenden

Ton - beschrieb der Religiöse Sozialist
die Verdinglichung der Person, die
Verwandlung des Menschen in eine Sache.
Hier muss - nach Tillich - das protestantische

Prinzip darauf hinweisen, dass die
Entfremdung des Menschen nicht
hingenommen werden darf. Dies bedeutet, im
Geist der Prophétie, eine Kritik an Autoritäten,

die sich absolut setzen: Wirtschaft,
Staat, Kirche, Ideologien. Unterstützt werden

sollten jene kritischen Gruppen, die
sich am Reich Gottes orientieren.

Tillich als Anwalt der Humanität wurde
auch von schwarzen Theologen aufgegriffen.

Martin Luther King schrieb seine
Dissertation über die Wirklichkeit Gottes bei
Tillich und Wieman. In Kings Leben und
Schriften wirkte besonders Tillichs «Love,
Power and Justice» (1954). James Cone
konfrontierte Tillichs «Courage to Be»
(1952) mit einer rassistischen Gesellschaft,
die Schwarze unterdrückt. Jesse Jackson
vermittelte Tillichs Theologie schwarzen
Ghetto-Jugendlichen.

Für das Wintersemester 1965/66 plante
Tillich zusammen mit Hannah Arendt ein
Seminar über «Politische Theologie». Zu
diesem interessanten Projekt kam es nicht
mehr, da Tillich am 22. Oktober 1965 starb.

Paul Tillich, der grosse Symbolliebhaber,
blieb bis ins Grab religiöser Sozialist.

Auf eigenen Wunsch wurde er in New
Harmony (Indiana) beigesetzt. Dort versuchten

im 19. Jahrhundert libertäre Sozialisten
wie Robert Owen und Georg Rapp in Form
von Siedlungsgenossenschaften das Reich
Gottes aufErden zu praktizieren.

Die Entfremdung des Menschen nicht
hinnehmen

Die Rahmenbedingungen für einen
Religiösen Sozialismus änderten sich nach
1945. Sozialdemokratische Parteien
arrangierten sich mit dem Kapitalismus in Richtung

einer sozialen Konsumgesellschaft
und verzichteten auf eine grundlegende
Veränderung.

Zitate aus:
Gesammelte Werke, Bd. II: Christentum und soziale
Gestaltung. Frühe Schriften zum Religiösen Sozialismus,

Stuttgart 1962
Gesammelte Werke, Bd. XII: Begegnungen. Paul
Tillich über sich selbst und andere. Stuttgart 1971
Gesammelte Werke, Bd. XIII: Impressionen und
Reflexionen. Ein Lebensbild in Aufsätzen, Reden und
Stellungnahmen, Stuttgart 1972

182



Diskussion
Zu Karlheinz Lipp: Zur politischen

Biographie des religiösen
Sozialisten Paul Tillich (NW 6/96)

Karlheinz Lipps Beitrag «Zur politischen
Biographie des religiösen Sozialisten Paul Tillich»
hat mich sehr gefreut - nachdem ja dessen Werk,
wie die Redaktion bemerkt, in den NW «bislang
zu kurz gekommen» ist. Tillichs Theologie ist mir
in den letzten Jahren neu wichtig geworden, und
zwar in einer Richtung, die über Lipps Beitrag
hinausführt. Das möchte ich hier ergänzen.

Die Offenbarung des Unbedingten
Zweifellos war der Religiöse Sozialismus für

Tillich ein wichtiges Thema, ausdrücklich belegt
in seinen Schriften bis zur Ausreise aus Deutschland

1933 - er war damals 47 Jahre alt -, und auch
in den USA, in den späteren Schriften, hat er sich
immer wieder dazu bekannt. Aber: Der Religiöse
Sozialismus war nicht sein einziges Thema;
Religionsphilosophie und Systematik haben Tillich
seit seinen frühen Jahren beschäftigt, in den
späteren Jahren in den USA je länger desto mehr- bis
hin zu seiner «Systematischen Theologie».

Tillichs Theologie geht von der Erfahrung dessen

aus, «was mich unbedingt angeht». Konkret
und vielfältig: Durch jedes Ding, jeden Ort, jede
Zeit, jeden Menschen, jedes Tun in der Welt kann

es geschehen, dass ich im Innersten getroffen,
angesprochen, berührt, ergriffen, erschüttert,
verwandelt, geleitet werde. Das ist die Offenbarung
des Unbedingten, die Gegenwart des göttlichen
Geistes, die religiöse Grunderfahrung (ähnlich
wie die Kategorie der «Begegnung» bei Martin
Buber). Von hier aus hat Tillich alles weitere
entwickelt: die Lehre von Gott als dem Grund des
Seins, von Jesus dem Christus als Uroffenbarung
des Seins, die Ethik und Reich-Gottes-Lehre mit
dem Religiösen Sozialismus. Von hier aus auch
die Bedeutung von Symbol und Kultur.

Eine Theologie des Heiligen Geistes

So sehe ich in Tillichs Theologie eine Theologie
des Heiligen Geistes. Religiöser Sozialismus

und religiöse Erfahrung, und Individualität, und
Spiritualität, und Kultur, und so weiter: Das sind
die Fragen, die mir - auch - durch die Tillich-
Lektüre gekommen sind - und für die ich bei
Tillich auch Antwort-Grundlagen gefunden habe.

Tillich ist für mich also mehr als «nur» religiöser
Sozialist im politischen Sinne. Umgekehrt:

Auch religiös-sozial Engagierte werden zuweilen
müde oder zweifelnd oder resigniert oder einsam.
Wir sollten uns denn den genannten spirituellen
Themen öffnen, oder wir laufen Gefahr, selber
gesetzlich, doktrinär, pharisäisch, freudlos,
unfruchtbar, kontraproduktiv zu werden.

Conradin Cornetti

tuf Bücher

Sabine Plonz: Die herrenlosen Gewalten. Eine
Relektüre Karl Barths in befreiungstheologischer
Perspektive. Grünewald-Verlag, Mainz 1995.
389 Seiten, ca. Fr. 70.-.

In ihrer Dissertation (bei Kristian Hungar)
untersucht Sabine Plonz, inwiefern die Theologie
Karl Barths als Modell einer kontextuellen
europäischen Theologie der Befreiung taugt. Nach
einer sorgfältigen methodischen Auseinandersetzung

mit der liberalen und sozialistischen Barth-
Rezeption wird die Möglichkeit einer solchen
Betrachtung im Vergleich zum «Ökonomen und
Laientheologen» Franz Hinkelammert evaluiert,
der als lateinamerikanisches Gegenstück dient
(Teil A). So werden nun der soziologische
Bezugsrahmen und die Brennpunkte von Barths

Theologie näher untersucht: an frühen Vorträgen
wie «Der Christ in der Gesellschaft^ 1919), «Das
Problem der Ethik in der Gegenwart»(1922), am
religionskritischen Paragraphen der «Kirchlichen

Dogmatik» und an Barths zentraler Kritik
der «natürlichen Theologie» des Christen als
Bourgeois (vgl. KD H/1 § 26).

Die grösste Nähe zur befreiungstheologischen
(biblisch-marxistischen) Kritik am Götzendienst
des Geld-, Waren- und Marktfetischismus ergibt
sich aus dem Nachlassband Barths «Das christliche

Leben», von Plonz eigenwillig referiert unter
der Überschrift «Der Aufstand der herrenlosen
Gewalten»(Teil B). Frappante Übereinstimmungen

mit Hinkelammert zeigen sich in der
Überführung der Religionskritik Feuerbachs in
«gegenständliche Praxis», im dogmatischen «Vor-

307


	Zur politischen Biographie des religiösen Sozialisten Paul Tillich
	Anhang

