
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 90 (1996)

Heft: 6

Artikel: NW-Gespräch mit Manfred Züfle : Dichten heisst erinnern, was die Welt
im Moment nicht ist

Autor: Züfle, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143977

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143977
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NW-Gespräch mit Manfred Züfle

Dichten heisst erinnern, was die Welt
im Moment nicht ist

Manfred Züfle, Schriftsteller, Dichter, ehemaliger Präsident der Gruppe Olten, während

zwanzig Jahren Philosophie- und Deutschlehrer an einem Zürcher Gymnasium und
seit 1984 Mitglied der Redaktionskommission unserer Zeitschrift, wird am kommenden
30. Juni 60 Jahre alt. Imfolgenden Gespräch mit dem Redaktor der Neuen Wege äussert
sich Manfred Züfle über wichtige Stationen seiner Entwicklung: Dazu gehören die
Prägung des 1936 in Baar Geborenen durch das katholische Milieu seiner Herkunft, die
Auseinandersetzung mit den «Achtundsechzigern», später mit der «Zürcher Unruhe» von
1980 und mehr noch mit der staatlichen Repression gegenüber der damaligen
Jugendbewegung, das Leben mit seiner ersten Frau Astrid und mit seiner zweiten Frau Lilian
sowie der stete Dialog mit Schriftstellern der Aufklärung und mit zeitgenössischen
Kolleginnen und Kollegen. ManfredZüfle bt zuversichtlich, dass die heutige Verdrängung
des Sozialismus nur eine Episode ist, da die alten Probleme der Verfügungsgewalt über die
Produktionsmittel alles andere als gelöst sind. Red.

«Ordination» zum Schriftsteller

NW: Manfred Züfle, Du hast vor zwei Jahren

an einer Tagung unserer Redaktionskommission

gesagt: «Ich bin seit meiner
<Spätadoleszenz> überzeugt, dass Schreiben

mein Beruf ist.» Angefangen habe
Deine schriftstellerische Tätigkeit mit der
«tonnenweisen» Produktion von «religiöser

Literatur», lese ich weiter im Protokoll
jener Tagung. Später habe Dich das alles
aber gar nicht mehr interessiert. Wenn ich
Deinen letzten grossen Beitrag in den
Neuen Wegen über Ernesto Cardenal
(April/Mai 1996) lese oder wenn ich an
Deine frühere Betrachtung über Jesus von
Nazareth (Januar 1992) denke, so ist das

zwar alles nicht mehr «religiöse Literatur»
im Sinne des katholischen Milieus der
Innerschweiz, das Dich geprägt hat, aber
dahinter steht, so scheint mir, doch eine
Hoffnung, die Ernst Bloch einmal mit Religion

gleichgesetzt hat.

Manfred Züfle: Ernst Bloch ist mir nach
wie vor sehr nahe, obschon er in der
Zwischenzeit auch «abgewickelt» wurde. Die
«tonnenweise» Produktion von «religiöser

Literatur» meinte, dass ich zunächst
Schriftsteller nur sein durfte, wenn ich dazu
«ordiniert» wurde. Diese «Ordination»
zum Schriftsteller ging bei mir über Hans-
Urs von Balthasar...

NW:... einen bekannten katholischen
Theologen, der bedeutende Werke, etwa eine
theologische Ästhetik unter dem Titel
«Herrlichkeit», geschrieben hat.

Manfred Züfle: Hans-Urs von Balthasar
war sicher ein grosser Theologe, der
ursprünglich eine für seine Zeit progressive
Position vertrat, mit dem Zweiten Vatikanischen

Konzil aber selber in eine sehr
konservative Haltung umkippte.

NW: Der heutige Papst honorierte Balthasars

Loyalität jedenfalls durch die Ernennung

zum Kardinal.

Manfred Züfle: Wobei Hans-Urs von
Balthasar die hohe christliche Anständigkeit

hatte zu sterben, bevor er inthronisiert
wurde.

Die erwähnte «Ordination» durch Hans-
Urs von Balthasar bedeutete eine Art
Rollenzuweisung. Herbert Meier zum Beispiel

167



sollte die Fortsetzung Claudels übernehmen.

Und mir, dem Züfle mit der «weit
wehenden Seele», wie er mich benannte,
wurde die Rolle Péguys zugedacht. Ich
habe einen ersten, unveröffentlicht gebliebenen

Gedichtband verfasst, in dem ich nie
über die religiösen Formen hinauskam. Ich
habe zum Beispiel einen Rosenkranz mit
Sonetten und solchem Zeug geschrieben.
Es gab aber schliesslich einen Punkt, an
dem ich aus diesen kirchlichen Aufträgen
und Bindungen ausbrechen müsste. Dieser
Punkt war für mich die Literatur. Literatur
erwies sich als Befreiung von dieser
«Ordination».

NW: Weil Dein Verständnis von Literatur
sich mit demjenigen eines Hans-Urs von
Balthasar nicht mehr vereinbaren liess?

Manfred Züfle: Bei aller Hochachtung, ja
Bewunderung für sein Werk - letztlich hat
er doch alles getauft. Er hat letztlich alles
vereinnahmt für seine grosse theologische
Ästhetik. Ich habe mit Balthasar zusammen

das Buch «Der Christ auf der Bühne»
herausgegeben und darin die Beiträge zu
Dürrenmatt, T.S. Eliot und Baldwin
verfasst. Balthasar hat u.a. das Kapitel über
Brecht geschrieben. Was er dort dem
Brecht antut, ist der Versuch, ihn auf eine
unglaublich raffinierte Art und Weise zu
katholisieren. Als ich das einmal durchschaut

hatte, gab's für mich nur noch eines:
Abstand nehmen und als Literat aus einer
Kirche, die zu Literatur «ordiniert», austreten.

So wurde ich mit meiner Literatur ein
«kirchenfreier Christ».

Verarbeitung des katholischen
Milieus

NW: Als diesen «kirchenfreien Christen»
habe ich Dich an der Synode 72 des
Bistums Chur näher kennen und schätzen
gelernt. Du hast dort einen Text über
«Kirchenfreies Christentum» verfasst, der zu
unser aller Verwunderung von der Synode
gutgeheissen wurde. Darin steht zu lesen,
«kirchenfreies Christentum» sei zu respektieren

wie irgendeine andere Konfession
innerhalb der Ökumene.

Manfred Züfle: Es ist vielleicht eine
eigenartige Inkonsequenz, dass ich aus dieser

Kirche nie formell ausgetreten bin und
es wahrscheinlich auch nie tun werde. Die
Frage nach dem Grund dieser Inkonsequenz

pflege ich mit dem Kalauer abzutun:
Man könne aus diesem Verein nicht austreten,

weil man in ihn selber auch nie eingetreten

sei. Gewiss ist diese Überlegung
nicht eben schlüssig. Wahrscheinlich gibt
es eben immer noch eine biographische
Bindung an meine Herkunft, die ich nicht
kappen will.

NW: Es geht um die Wurzeln?

Manfred Züfle: Irgendwie schon.

NW: Mir fällt auf, dass aus dem katholischen

Milieu hervorgegangene Schriftsteller
— und ich kenne in diesem Kontext nur

männliche - eine enorme produktive Kraft
in der verarbeitenden Auseinandersetzung
mit diesem Milieu entwickeln. Namen wie
Otto F. Walter, Niklaus Meienberg, Heinrich

Böll kommen mir in den Sinn. Auch in
Deinem neusten, noch unveröffentlichten
Roman «Mittelland» wird diese Verarbeitung

spürbar. Nur ist sie verhaltener,
liebevoller auch als in den Publikationen der
erwähnten Autoren.

Manfred Züfle: Ausser bei Heinrich Böll.
Dieser ist für mich immer ein Autor gewesen,

den ich geliebt habe. Trotz aller Kritik
am katholischen Milieu seiner Rheinischen
Herkunft konnte er dieses als seine Lebenswelt

annehmen. Und genau von dieser
Position aus konnte er sich auch eine politische

Plattform in der Bundesrepublik
erarbeiten. Bölls Kritik an der BRD wäre nicht
denkbar, wenn er dabei nicht das humanistische

Erbe seiner Katholizität hätte
einbringen können. Das ist wohl auch der
Grund, warum Böll sich nie ganz von der
Kirche entfernte. Er hat von der Kirche das

genommen, was sie ihm an lebensfördernder
Sinnlichkeit vermittelte. Für mich ist

Böll der Romancier, der neben allen andern
Qualitäten es verstanden hat, seine Romane

in eine Atmosphäre zu tauchen, die so
dicht ist, dass man sie riecht. Für mich ist
das ein Rest humaner Katholizität.

168



An Niklaus Meienberg habe ich immer
die Radikalität bewundert. Sie hat mir aber
auch Sorge bereitet. Ich war manchmal
auch wütend auf ihn.

NW: Aufden «Kerl», wie ihn Dein «Scheinputsch»

nennt.

Manfred Züfle: Nach seinem Tod ist das
alles ein wenig anders. Niklaus hat sich in
seiner ganzen existentiellen Wut so weit
hinaus wagen müssen, dass er sich gleichsam

nur hat Feinde schaffen können. Im
nachhinein kann ich vor diesem Weg nur
Respekt haben. Aber es ist letztlich ein
tragischer Weg.

Bei Otto F. Walter ist die Sache noch
einmal sehr viel komplizierter. Ich habe
keine Schwester...

NW: die im Kloster ist...

Manfred Züfle: und dort auch Literatur
produziert. Bei Otto F. Walter ist sehr viel
mehr Bitterkeit gegenüber der Herkunft zu
spüren und sind auch sehr viel mehr
Verwundungen zu verarbeiten.

NW: Sprechen wir wieder von Manfred
Züfle. Ausgehend von Deiner Nähe zu Böll
wäre das Moment der katholischen oder
katholisch vermittelten Sinnlichkeit etwas
näher zu betrachten. Es ist eine
unterdrückte Sinnlichkeit, die auch Deine Kindheit

und Jugend prägt. Aber in der
Unterdrückung wird die Sinnlichkeit erst richtig
manifest. Diese Erfahrung verarbeitest Du
in Deinen Romanen aufeine Art und Weise,
dass nicht die Unterdrückung spürbar
wird, sondern die Sinnlichkeit.

Manfred Züfle: Genau. Das läuft
komischerweise über eine Institution, die wir
unsern Kindern erspart haben, nämlich
über die Beichte. Die Beichte ist das geniale

Mittel, beständig an das zu denken, was
absolut verboten ist.

Die «Zürcher Unruhe» von 1980 oder
«Der Scheinputsch»

NW: Es gibt eine weitere Prägung in Deinem

Leben. Verkürzt nenne ich sie die
«Zürcher Unruhe» zu Beginn der 80er

Jahre. Dein wichtiger Roman «Der
Scheinputsch» reflektiert die Angst vor einer
faschistischen Reaktion in der Schweiz, die
Du nur noch «CH» nennst, eigentlich die
«Angst vor der Angst», die in CH dazu
führt, alles, was Angst macht, zu verhindern,

eben auch die Bewegung von 1980.
Mir scheint, dass die lesende Schweiz die
Chance zu wenig genutzt hat, die Dein
«Schweizerspiegel» für die kollektive
Verarbeitung dieser Ängste angeboten
hätte.

Manfred Züfle: Das ist auch meine
Wahrnehmung. Ich und auch mein Verlag, der
Rotpunkt-Verlag, wir hatten erwartet, dass
dieses Buch zu einer grösseren Diskussion
führen würde. Warum diese Diskussion
nicht zustande gekommen ist, hat wohl
auch mit den Marktmechanismen zu tun.

Die Zürcher Unruhe ist nicht nur eine
weitere Prägung, sondern gleichsam die
Prägung in meinem Leben, die ich nicht
erwartet hatte. Ich muss vorausschicken,
dass ich kein Achtundsechziger bin. 1968
war ich bereits zu alt, um mich als
«Achtundsechziger» zu bezeichnen. Ich las zwar
dieselben Dinge, die damals die Achtundsechziger

auf die Barrikade brachten,
stimmte ihnen auch im grossen und ganzen
zu und wurde dadurch selber politisiert,
aber ich nahm an keiner einzigen Demo
teil. Die unmittelbaren Folgen von «1968»
waren für mich groteskerweise der Eintritt
in die Sozialdemokratische Partei und der
Entschluss, in meiner damaligen Wohngemeinde

Dietikon Politik zu treiben. Ich
wurde sogar in das Gemeindeparlament
gewählt.

«1980» war dagegen etwas völlig
Unerwartetes. Und die Akteure von 1980 waren
eindeutig nicht wir, sondern unsere Kinder.
Meine Frau Astrid und ich erlebten die
damaligen Ereignisse einerseits als eine
ungemein gefährliche und anderseits als
eine faszinierende Sache, weil wir das, was
die Jungen aussprachen, in den Systemen,
in denen wir tätig waren, selber erlebten
und erlitten. Für mich war es die Schule als
ein System, das Jugend im Grunde genommen

- neben vielem anderem - kaputt

169



macht. «1980» hat auf eine einfache und
lapidare Art formuliert: So wie es jetzt
scheint, dass man leben soll, so wollen wir
nicht leben. Die Jugendlichen haben es auf
den Punkt gebracht mit dem Satz: «Wir
sind die Kulturleichen dieser Stadt.» Das
hiess: Wir werden totgemacht, weil man
unsere Kultur nicht zulässt.

NW: Oder: «Wir haben Grund genug zum
Weinen, auch ohne euer Tränengas.»

Manfred Züfle: Das war dann die Folge,
als das Tränengas kam. Die Jungen erwarteten

zunächst gar kein Tränengas, sondern
eine Antwort. Die Situation eskalierte
jedoch in einigen wenigen Tagen so sehr,
dass die Auseinandersetzung immer
gefährlicher wurde. Für uns gab es eine hohe
Identifikation mit den Inhalten dieser
Jugendlichen, obschon es nicht unsere Inhalte

waren. Anderseits sahen wir mit grösster
Sorge, wie diese Jungen der Polizei ins
offene Messer liefen. Von daher gab es für
uns und für viele andere, auch konservative
Eltern gar keinen andern Ausweg, als mit
auf die Strasse zu gehen. Dabei erlebte ich
zum erstenmal hautnah, was ich bislang
erst theoretisch kannte: die Repression. Ich
hatte vorher noch nie Tränengas gerochen.
Ich hatte noch nie gesehen, wie jemand
zusammengeprügelt wurde. Nun erlebte
ich, wie mein eigener Sohn von der Polizei
an den Haaren in den Polizeibus geschleift
wurde, nur weil er auf eine witzige Art und
Weise vor dem Eingang des Hotels Savoy
hockte und sich mit den Gästen bestens
unterhielt. Dieses Engagement hat unser
Leben verändert. Wir merkten plötzlich,
dass unsere Angst als betroffene Eltern
eigentlich einen Zustand von Gesellschaft
widerspiegelte, die in einem unglaublich
hohen Ausmass bereit war, Gewalt
anzuwenden.

Diesen Prozess, der für mich zwei Jahre
dauerte, versuchte auch mein Roman «Der
Scheinputsch» zu reflektieren. Mir wurde
klar, dass die Schweiz in einem gefährlichen

Zustand ist. Sie ist es noch immer.
Davon bin ich nach wie vor überzeugt,
obschon ich für niemanden mehr auf die
Strasse gehen kann und muss. Ich habe

zum Beispiel weder Grund noch
Legitimation, auf die Strasse zu gehen, um den

sog. Schwarzen Block zu beschützen. Ich
kenne diese «autonomen» Jugendlichen
nicht mehr. Aber es ist dieselbe Geschichte,
die wieder abläuft. Ich hatte und habe
Angst um eine Schweiz, in der faschistische

Reaktionsmuster latent vorhanden
sind und jederzeit offen ausbrechen können.

Kaum wird's irgendwie brenzlig, laufen

genau dieselben Mechanismen wieder
ab.

Von «Herr der Lage» zu «Hast noch
Söhne ja»
NW: Könnte es nicht sein, dass die
Unterdrückung des kulturell kreativen,
phantasievollen Aufbruchs von 1980 sich nun in
neuen Formen gewalttätigen Widerstandes
widerspiegelt? Zuerst war es Gewalt gegen
innen. Stichwort «Drogenszene». Und jetzt
kommt eine neue Eskalation von Gewalt
gegen aussen. Stichwort «Schwarzer
Block» während der Nachdemo zum 1. Mai
1996. Im Verhalten der Jugendlichen würden

sich demnach die Gewaltmechanismen
der Gesellschaft, repräsentiert durch die
Ordnungskräfte, widerspiegeln.

Manfred Züfle: Genau. Und was ganz
schlimm ist: Jedesmal werden die Freiräume

für die kreative Darstellung der Revolte
enger. 1980 war mindestens eine Zeitlang
die ganze Stadt oder jedenfalls ein grosser
Teil der Bevölkerung bei den Demonstrationen.

Der kulturelle Raum, den sich die
Jugendlichen bei den ersten Demonstrationen

herausnahmen, war die ganze Stadt.
Das AJZ bedeutete bereits eine Einengung.
Das Ausbrechen aus dem AJZ in die
verschiedenen Chaotika war der Anspruch:
Wir lassen uns nicht ghettoisieren, sondern
die Stadt gehört uns. Das war gewiss ein
überzogener Anspruch, der aber auch seine
Berechtigung hatte. Denn Stadt, verstanden

als Urbanität, wäre eigentlich der
Raum aller ihrer Bürgerinnen und Bürger.
Und der kreativste Teil einer Bevölkerung
ist bekanntlich der adoleszente Teil.

Diese Forderung hat sich fast ein Jahr
lang durchgehalten: Die Stadt soll kreativ

170



von uns geprägt werden. Es ist auch einiges
geblieben. Die Rote Fabrik in ihrer heutigen

Ausprägung zum Beispiel ist letztlich
ein Kind von «1980». Das Kanzleischulhaus

ist ein weiteres Resultat dieses
Anspruchs auf eine Stadt als Freiraum der
Gestaltung. «Wohlgroth» dagegen wollte
sich damit abfinden, dass Jugendliche sich
nur in den geschlossenen Mauern realisieren

könnten. Das ist für mich der Unterschied

zwischen «Wohlgroth» und AJZ.
Doch selbst «Wohlgroth» war nicht mehr
tragbar, obwohl dort nachweislich eine
riesige Arbeit geleistet wurde, gerade auch im
Zusammenhang mit der Drogenproblematik.

Dabei haben die «Wohlgroth»-Leute
auch ausgeschlossen, zum Beispiel die
Fixer. Sie liessen nur herein, wer sich an die
Regeln von «Wohlgroth» hielt. Die Frage
stellt sich, ob die revoltierenden Jungen für
sich überhaupt noch einen Ort sehen können

ausser als «Schwarzer Block» innerhalb

einer Demonstration. Dieser Ort ist
der Nullpunkt der Gewalt.

NW: Da kommt mir die Kantate in den
Sinn, die Du zusammen mit dem Komponisten

Mani Planzer aus Anlass des Jubiläums

«75 Jahre Neue Wege» im November
1981 erstmals aufgeführt hast. Sie trug den
Titel «Herr der Lage». Die Herrschenden
«in dieser Stadt da» wurden entlarvt in
ihrem paranoiden Bestreben, auch schon
den kleinsten Freiraum als Gefährdung
ihrer Macht anzusehen und ihn zu zerschlagen,

um ja nicht das Bewusstsein zu verlieren,

«Herr der Lage» zu sein. Diese
Mechanismen scheinen bis heute zu funktionieren,

in der Stadt Zürich mehr als anderswo.

Manfred Züfle: Wie man hört. Das hat
mich schon betroffen gemacht, dass in
Zürich bei jeder Gelegenheit geballert wird,
während in einer Stadt wie Genf noch nie
Gummischrot eingesetzt wurde.

NW: Du hast noch ein anderes Buch
geschrieben, in dem Du auch die Achtziger-
Bewegung als Ausgangspunkt nimmst, um
dann aber einen grossen Bogen zurück in
die Geschichte der Schweiz und ihrer ver¬

schiedenen Jugendbewegungen zu schlagen.

Das Buch heisst «Hast noch Söhne
ja». Zu welchem Fazit bist Du dabei
gekommen?

Manfred Züfle: Das eine Fazit lautet, dass
die ganze, heute reaktionär gewordene
Mythologie der Schweiz ein spätes Produkt
des 19. Jahrhunderts ist. Was mich am meisten

frappiert hat, ist das Vater-Sohn-Verhältnis,

wie es dort festgeschrieben wurde.
Söhne sind dazu da, möglichst bald zu werden

wie die Väter. Das heisst in den
verschiedenen Texten, die ich analysiert habe:
nicht nur zu werden wie die Väter, sondern
daran auch zu sterben in den verschiedenen
Schlachten. Gotthelfs «Der Knabe des
Teil» ist für mich eine wahre Offenbarung
gewesen. Mit der Gründung unseres
modernen Nationalstaates war offenbar das
Bedürfnis nach einer nationalen Mythologie

übermächtig geworden. Für mich das

Hauptversatzstück darin ist der Vater-
Sohn-Mythos. Dieser hält durch und wird
natürlich bösartig, wenn man die Jungen zu
Tode schlägt.

Wenn man hinter die Brüche zurückblättert

in dieser hochideologisierten
Geschichte, werden ganz andere Stimmen
laut. Dass Pestalozzi ein Rebell war, das
glauben einem in der Zwischenzeit auch
Bürgerliche, aber dass Bruder Klaus einer
war, das ist eine andere Sache. Diese
Geschichte gegen den Strich zu lesen, hat
mich fasziniert. Ich kam dabei in eine
eigenartige Dialektik. Die Kulturschaffenden

dieses Landes hatten ja die Meinung
vertreten, man könne 1991 die Selbstab-
feierung «700 Jahre Eidgenossenschaft»
nur boykottieren. Ich war dagegen der
Meinung, man müsse sich zu Worte melden.

Ausdruck meiner Wortmeldung war
eben dieses Buch «Hast noch Söhne ja».
Nur hat der Verlag, die Pro Juventute, das in
seinem Auftrag geschriebene Buch nicht
eben heiss geliebt. Es gibt das Buch zwar
immer noch. Aber man hat dafür gesorgt,
dass es sich nicht verkauft. Für mich ein
wichtiges Buch und - ähnlich wie der
«Scheinputsch» - ein wenig gelesenes
Buch.

171



Von Frauen gelernt: der liebende
Umgang unter Menschen

NW: Das Buch, das Du Dein schönstes
nennst, heisst «Astrid». Dieses «Tagebuch
einer Trauer» um Deine erste Frau, die
nach der 1 .-Mai-Demonstration 1982
unerwartet gestorben ist, zürnt nicht mit dem
Schicksal, bewältigt es auch nicht «literarisch»,

sondern sieht im Schmerz das Zeugnis

der fortdauernden Liebe. Im Anschluss
an dieses Gespräch veröffentlichen wir
auch Dein «Poemfür Lilian», Deine zweite
Frau. Wenn wir von Prägungen in Deinem
Leben sprechen, dann müssten diese beiden

Frauen zuerst genannt werden. Es sind
befreiende Prägungen, die von ihnen
ausgehen und vermutlich mit Deiner Hoffnung
auf eine andere Gesellschaft zu tun haben,
in der die Menschen solidarisch, geschwisterlich

miteinander umgehen können.

Manfred Züfle: Mir hat einmal eine Frau
gesagt, ich sei sicher jemand, der nur von
Frauen lernen könne. Das hat mir sehr
eingeleuchtet. Wenn ich im Leben etwas
gelernt habe, dann sicher von den beiden
Frauen Astrid und Lilian. Es ist sehr
schwierig, das in andern Worten, als in
denen, die ich in meinen Gedichten
verwendet habe, zu sagen, gar theoretisierend
auf den Punkt zu bringen. Ich würde dazu
stehen, was ich im «Tagebuch einer Trauer»

geschrieben habe: an Astrid, nicht über
Astrid. Und ich würde dazu stehen, was ich
im «Poem für Lilian» und in vielen andern
Gedichten für Lilian geschrieben habe, und
würde sagen: Das ist's; es steht dort. Wenn
ich darüber anfange zu theoretisieren,
komme ich in die Position des falschen
Redens über...

Ich sehe in mir nicht die leiseste
Möglichkeit, ein Feminist zu sein. Ich hätte
auch nicht die leiseste Lust dazu. Es wurde
mir von den beiden Frauen meines Lebens
auch immer wieder bestätigt, ich sollte
gefälligst der sein und bleiben, der ich bin.
Vielleicht bin ich ein «Macho», der sich
aber, so glaube ich, in einem langen Le-
bensprozess von Astrid und Lilian immer
wieder unterweben liess. Unterweisen zu
was? Letztlich zu dem, dass ein liebender

Umgang unter Menschen möglich ist. Das
ist ein sehr intimer Raum. Wenn ich anderseits

andern als meinen geliebten
Menschen irgend etwas an Herzlichkeit
entgegenbringe, dann glaube ich, dass ich es in
diesem Raum gelernt habe. Ich bin ein
Einzelkind. Erst in diesem Raum, den mir meine

Geliebten aufgetan haben, konnte ich
lernen, über die Enge des Einzelnen
überhaupt hinauszugehen. Das andere steht in
meinen Gedichten.

Vom Anspruch eines jeden Menschen
auf Glück

NW: An der erwähnten Tagung unserer
Redaktionskommission hast Du gesagt,
was Dich umtreibe, sei «das Glück —

gepaart mit Panik als letztem Hintergrund».
Und: «In mir gibt es den absoluten Trotz
gegen die Meinung, dass irgend jemand
keinen Anspruch haben soll auf Glück, die
unterschwellige Revolte gegen utopische
Entwürfe, in denen dieser Stachel nicht
mitberücksichtigt ist.» Das Wort verdient
es, wenigstens in diesem Zusammenhang
an unsere Leserinnen und Leser weitergegeben

zu werden. Es sind immer weniger,
denen dieser Anspruch aufGlück zugestanden

wird. Markt total lässt solches nicht
mehr zu. Was geht in Manfred Züfle vor,
wenn er diese Welt betrachtet, die so anders
sich entwickelt hat, als nach einem Minimum

von Vernunft in der Geschichte zu
erwarten gewesen wäre?

Manfred Züfle: Ich beharre auf dem, was
ich mit dem Wort «Glück» zu umschreiben
versuche. Der Anspruch in den von Dir
zitierten Sätzen scheint immer absurder zu
werden. Die Möglichkeit, dass irgendwann
einmal dieses Absurde nicht mehr absurd
sein wird, scheint immer ferner zu rücken.
Eine Möglichkeit wäre, an diesem Punkt zu
verzweifeln. Vor kurzem habe ich den Film
über Pasolini «Ein italienisches Verbrechen»

gesehen. Darin wird sehr präzis
versucht, Pasolinis letzte Position darzustellen,

bevor er, von wem auch immer, auf die
brutalste Arte und Weise umgebracht wurde.

In diesem Film kommt der klare Befund
heraus, dass für Pasolini die Möglichkeit,

172



die Wahrheit als Künstler auszusprechen,
vielleicht nicht mehr da war. Was mich
beeindruckt im Film und im Oeuvre Pasolinis,

ist, dass diese Position nie zu einem
Sermon über die Verzweiflung einladen
will. Ich revoltiere nach wir vor gegen die
Möglichkeit, an diesem Anspruch, der in
sich selber absurd zu werden scheint, zu
verzweifeln.

Das treibt mich so wahnsinnig um am
Tod von Niklaus Meienberg. An diesem
Punkt hat er gesagt: Fertig! Da gibt es nur
Respekt. Da gibt es nichts zu deuten, nichts
zu psychoanalysieren. Da ist festzustellen,
dass einer, der auf diese Art und Weise
gekämpft hat, an einem bestimmten Tag,
bei wachstem Bewusstsein gesagt hat: Fertig!

Ich meine, von mir sehr genau zu wissen,

dass dies keine Möglichkeit für mich
ist.

Die andere Möglichkeit ist, zu verstummen,

privat zu werden, sein Oeuvre zu
schreiben, ob es gelesen wird oder nicht,
einfach, damit man etwas tut: Das wäre der
Elfenbeinturm, der nicht einmal mehr darauf

schielt, wie die poésie pure das gemacht
hat, dass irgend jemand diesen Elfenbeinturm

wenigstens bewundert. Diese
Möglichkeit ist mir manchmal sehr nahe.

NW: Aber diese beiden Möglichkeiten des
Verzweifeins einerseits und des Rückzugs
in den Elfenbeinturm anderseits sind für
Dich doch gewiss nicht die einzigen
Alternativen. Es muss noch etwas Drittes geben.

Manfred Züfle: Ja, es gibt noch etwas
Drittes. Und da greife ich jetzt weit zurück
in die deutsche Literatur. Ich habe nun mal
mit Literatur zu tun. Ich bin bis in die
Knochen Schriftsteller, und ein Schriftsteller

kann bei allem, was er tut, nichts anderes

als Schriftsteller sein. Dabei gibt es ein
paar Vorbilder, die - mit Bloch gesprochen
- für mich noch immer unabgegolten sind.
Dazu gehört aus neuerer Zeit Heinrich
Böll, der bis zum Ende an Friedensdemonstrationen

teilgenommen hat. Aber ich
gehe noch weiter zurück. Da ist einerseits
Heinrich von Kleist, der in jungen Jahren
den Aufsatz geschrieben hat: «Den sichern
Weg des Glücks zu finden». Er glaubte, den

tief verwurzelten Paradiesanspruch auf
Glück rational, aufklärerisch stützen zu
können. Die Welt müsste einsehen, dass sie
so eingerichtet werden sollte, dass alle
Menschen sicher den Weg des Glücks finden

würden. Kleist ist existentiell daran
gescheitert. Sein Selbstmord ist genau das
Scheitern daran, dass man sich nicht rückwärts

ins Paradies essen kann. Kleist hat
schon verstanden, was das heissen würde,
den Apfel rückwärts essen.

Die andere grosse Figur ist für mich
Hölderlin Hölderlin hat - mag er nun, psychiatrisch

gesehen, wahnsinnig geworden sein
oder nicht - bis zu seinen allerletzten Texten

immer darauf bestanden, dass die Dichtung

die Erinnerung daran sei, was die Welt
im Moment nicht ist. Diesen Anspruch von
höchstem Pathos und von höchster Reinheit

bei Hölderlin, diesen Anspruch, den
man auch bei einem Paul Celan und vielen
anderen wiederfindet, diesen Anspruch
möchte ich zumindest haben. Ob ich ihn
mit meinen literarischen Mitteln erfüllen
kann, ist eine ganz andere Frage. Das ist der
dritte Weg des Weiterschreibens. Und
damit beharre ich immer auch - trotz des
Marktes - darauf, dass es eine Öffentlichkeit

geben muss für das, was ich sage.
Wenn ich nun vergleiche, wieviel Öffentlichkeit

der Hölderlin zu seiner Zeit gehabt
hat, wie wenig Leute wussten, was hier
geschrieben wurde, dann habe ich geradezu

paradiesische Verhältnisse. Mich kennen

zehnmal mehr Leute als Hölderlin mit
den grössten Texten, die je in deutscher
Sprache geschrieben wurden. Das hält
mich schon durch.

Nun ist aber Glück - auch für Hölderlin
- keine Privatsache, sondern im höchsten
Sinne politisch.

NW: Auch für die amerikanische Verfassung

mit ihrem Staatsziel der «poursuit of
happiness».

Manfred Züfle: Eben. Und als ich im Hause

Jeffersons in Monacello war, sah ich,
dass er nicht nur als politischer Mensch
seine eigenen Sklaven befreite, sondern
dass er auch als Hausbauer bis in die
Einrichtung seines Hauses hinein ans Glück

173



gedacht hat. Anders als Jefferson bin ich
kein Praktiker. Aber mit dem wenigen, das
ich kann - und ich kann letztlich nur schreiben

-, glaube ich, einen Beitrag zu leisten,
dass das nicht vergessen geht, dass es den
Menschen, dass es jedem Menschen um
Glück geht. Das nenne ich den dritten Weg.
Ich mache dann ja auch noch so Dinge wie
den Brückenschlag zu einem Teil der Dritten

Welt, zum Beispiel mit meinem Freund
Joaquin, einem Schriftsteller in Bolivien.
Das sind Versuche, auch noch über die
engen Grenzen dieser immer enger
werdenden Schweiz hinaus einen dritten Weg
zu realisieren.

NW: In aller Bescheidenheit gesagt, auch
Deine Mitarbeitfür die Neuen Wege geht in
dieselbe Richtung. Für uns gilt ja auch
dieser dritte Weg im Sinne Deines an
Hölderlin erinnernden Diktums: zu erinnern,
was die Weit im Moment nicht ist.

Manfred Züfle: Eindeutig. Wenn wir die
Auflagenzahl unserer Zeitschrift anschauen,

könnten wir sagen: Was soll das? Aber
die Leute, die das lesen, sind für mich
wichtige Leute. Weil sie es lesen, sind sie
Leute, von denen ich annehmen kann, sie
wollten das verstehen, was ich zum
Beispiel sage. Das Mitarbeiten ist ja nicht nur
ein Mitarbeiten durch eigene Texte,
sondern auch ein Mitdenken in der
Auseinandersetzung mit den Freundinnen und
Freunden der Redaktionskommission.

Sozialismus - im Moment nur
unterdrückt, aber nicht passé

NW: Dieser dritte Weg hat gewiss auch mit
Deinem Verständnis von Sozialismus zu tun.

Manfred Züfle: Eindeutig.

NW: Sozialist bist Du geblieben. Auch in
der Gruppe Olten, die Du während der
letzten vier Jahre präsidiert hast, blieb der
demokratische Sozialbmus als statutarische

Zweckbestimmung erhalten. Engagierte

Literatur in diesem Sinn gilt heute
wieder mal als «passé». Wird Manfred Züfle

angesichts dieser Entwicklung zum
zornigen alten Mann?

Manfred Züfle: Es gab ja einmal einen
Sammelband unter dem Titel «Die zornigen

alten Männer». Darin hat auch Böll
geschrieben. Ich könnte nun auch zurück-
fragen: Was bleibt einem anderes übrig?
Das ist ja auch die Freiheit des Älterwerdens,

dass man es sich leisten kann zu
sagen: Ich hab eine Wut, ich bin zornig.

NW: «Nur die Wut nicht verlieren», wie
Max Frisch sagte.

Manfred Züfle: Ja, nur die Wut nicht
verlieren. Was den Sozialismus angeht, so ist
für mich der heute grassierende Schwachsinn

mit Wörtern noch lange kein Grund,
nicht zu wissen, was Sozialismus heisst,
nämlich dass die Produktionsbedingungen
und die Verfügung über die Produktionsmittel

in Gottes Namen immer noch das
alte Problem sind, das wir nicht gelöst
haben. Das alles ist überhaupt nicht passé,
sondern im Moment nur unterdrückt. Da
bin ich zuversichtlicher als auch schon.

Wenn ich mich erinnere, was in Frankreich

im letzten Dezember geschehen ist,
wenn ich zu ahnen beginne, was in
Deutschland bevorsteht, und wenn ich auch
gewisse Zeichen in der Schweiz wahrnehme,

dann habe ich nur hin und wieder die
bange Frage: Wie treffen sich all die Leute,
die das gemerkt haben? Wie kommen sie

zusammen, um es auszusprechen und
gemeinsame Aktionen zu planen? Aber das ist
vielleicht nur meine kleine Sorge. Es
genügt, dass in Frankreich die «cheminots»
auf die Strasse gehen und die andern Leute,
die durch den Streik betroffen sind, diese
Eisenbahner unterstützen und sagen: Die
haben auch recht. Oder dass Intellektuelle
wie ein Pierre Bourdieu auf ihrer Seite
stehen. Da sehe ich eine mögliche politische
Zukunft auch für mich. Da lasse ich mich je
nach Bedarf gerne einspannen in Aufgaben
des Formulierens, des «Verwortens» usw.

NW: Das Problem ist, dass der Antikapita-
lismus heute immer mehr von der extremen
Rechten vertreten wird, wenn auch populistisch

und mit nationalistischen Phrasen
gegen die Globalisierung der Wirtschaft.
Die extreme Rechte besetzt damit die Posili

4



Hon, die eigentlich die Linke einnehmen
müsste, rational reflektiert und mit einer
humanistischen Alternative. Das treibt
mich am meisten um, dass die Wut der
Unterdrückten in eine verkehrte Richtung
kippen könnte. Wo sind die politischen
Bewegungen, die diese Wut in einem
emanzipatorischen Sinn auffangen und umsetzen?

Manfred Züfle: Ich weiss das politisch
nicht mehr. Ich weiss nur, was für mich gilt.
Dabei ist ein Intellektueller wie Bourdieu
jemand, von dem ich lerne. Seine Aufgabe
als Soziologe ist es, sein Geschäft sehr
präzis zu machen. Das heisst bei Bourdieu,
das Elend der Welt, «La misère du monde»,
wissenschaftlich so zu verorten - eben in
diesem tausendseitigen Buch -, dass es

möglich wird, daraus mindestens eine
Grundlage zu machen, aus der andere
schöpfen können. Das andere, was mir
Bourdieu vormacht, ist, gegen diese generelle

Gefahr anzukämpfen, dass alles ins
Globalfaschistische kippt, und sich nicht
zu gut zu sein, in einer solchen Situation
mitzuarbeiten, um Vernetzungen
aufzubauen. In der Schweiz haben wir uns viel zu
lange zu wenig gefragt: Wo gibt's noch

Genossinnen und Genossen? Ich meine das
nicht parteimässig, sondern im Sinn einer
Orientierung, wer an was dran und auf wen
zu zählen ist. Da sage ich auch: mea culpa.
Ich habe in meinem Leben gewaltig an
meiner eigenen Privatisierung mitgearbeitet.

Aber ich brächte noch einmal die Kraft
auf, mich irgendwo einspannen zu lassen -
nur nie mehr in einer Kirche oder in einer
Partei

NW: Manfred Züfle als Christ ohne Kirche
und Sozialist ohne Partei?

Manfred Züfle: Wenn Du so willst. Hoffen

wir, das sei kein hölzernes Eisen.

NW: Manfred, ich danke Dir für dieses
Gespräch. Unsere Leserinnen und Leser
werden sich nicht nur über das Kompliment
freuen, das Du an ihre Adresse gerichtet
hast, Sie werden sich durch Deine redliche
Zeitgenossenschaft auch ermutigen lassen,
am Anderen des Bestehenden festzuhalten
und dort Widerstand zu leisten, wo man
ihnen jede Alternative ausreden will. Mit
unseren Glückwünschen zu Deinem 60.
Geburtstag verbindet sich ein herzlicher
Dankfür Dein Mitarbeiten und Mitdenken
bei den Neuen Wegen.

POEM für Lilian
Das Schöne ist nicht
des Schrecklichen Anfang.

Was hab ich zu sagen
zu Waldbränden?

- Nichts.
Zu denen, die sie gelegt haben?
-Nichts.
Dazu, dass
Europa in Sarajevo -
schon wieder -
zerfällt?
-Nichts.

Ich habe nichts zu sagen,
ich habe festzustellen:
das Schöne ist
nicht des Schrecklichen Anfang.

Unerträglich sind
die schnellen Sätze

über Leichen hinweg,
verkohlte,
über Leiber...

Eilige Schritte
durch verstaubte Sommer.
Langsam!

175


	NW-Gespräch mit Manfred Züfle : Dichten heisst erinnern, was die Welt im Moment nicht ist

