
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 90 (1996)

Heft: 5

Artikel: Cardenals Rede von Gott (zweiter Teil und Schluss)

Autor: Züfle, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143972

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Manfred Züfle

Cardenals Rede von Gott
(Zweiter Teil und Schluss)

Ernesto Cardenals «Rede von Gott» ist erfüllt von einer Liebesmystik, die für den
revolutionären Christen und Marxisten zum tiefsten Beweggrund solidarischen politischen

Handelns wird. Davon handelte der im letzten Heft wiedergegebene erste Teil des

Vortrags, den Manfred Züfle im Basler Forum für Zeitfragen gehalten hat. Der zweite und
letzte Teil befasst sich mit dem biblisch verhebsenen Reich Gottes in der Deutung des

nicaraguanischen Dichters, mit der «Naherwartung» einer gerechten, ja kommunistischen

Gesellschaft. Seine Texte nach 1989 zu lesen, ist nicht ohne Trauerarbeit möglich.
Sie darfuns aber nicht hindern, an der unerschütterlichen Hoffnung des Ernesto Cardenal
teilzuhaben, dass nicht der Kapitalismus, sondern Gott das letzte Wort in der Geschichte
haben werde. Red.

«Das Himmelreich und die Gewalt»

Von den Tagen Johannes des Täufers bis
hierher leidet das Himmelreich Gewalt,
und die Gewalt anwenden, versuchen es
wegzurebsen.

In meiner Bible de Jérusalem steht zu
dieser Stelle, Matthäus 11, 12, folgender
Kommentar:

Leidet das Himmelreich Gewalt. Der
Ausdruck wird verschieden gedeutet. Es
kann sich handeln: 1. um die heilige
Gewalt derer, die das Gottesreich um den
Preis härtester Entsagung an sich reissen;
2. um die böse Gewalt derer, die es mit
Waffengewalt aufrichten wollen (die Zeloten);

3. um die Tyrannei der dämonischen
Mächte oder ihrer irdischen Helfershelfer,
die die Herrschaft dieser Welt behalten und
das Anbrechen des Gottesreiches verhindern

wollen. Schliesslich wird auchfolgende
Übersetzung vorgeschlagen: <bricht

sich das Himmelreich Bahn mit Gewalt),
d.h. es setzt sich trotz aller Hindernisse
kraftvoll durch.

Cardenal hatte gezögert, diesen Text für
eine Diskussion überhaupt auszuwählen.
Aber das Problem «Das Himmelreich und
die Gewalt», wie das Tonbandprotokoll

134

über Matthäus 11, 12-19 und Lukas 16,
16-17 in der Gesamtausgabe des «Evangeliums

der Bauern von Solentiname»
überschrieben ist, liess sich weder verdrängen
noch vertagen, weil die Zeit reif war. Die
traditionell erste Deutung wird zum
vornherein ausgeschlossen,

die Interpretation von den Gewalttätigen,

die das Himmelreich dadurch erobern,
indem sie sich selbst Gewalt antun, das
heisst durch Askese, Opfer, Busse, Fasten
und Selbstkasteiungen aller Art. Viele
Jahrhunderte hindurch war dies die
herkömmliche Interpretation, aber in
Wirklichkeit sprach Jesus nie von solchen
Sachen... Es handelt sich um eine rein
individualistische und <geistige>, Auslegung, die
jene ins Feld führen, die das Evangelium
nicht politisch interpretiert sehen wollen.

Eine solche Auslegung des Himmelreichs

ist für Cardenal und die Bauern von
Solentiname, die wissen, dass eine
Veränderung hienieden ansteht, unbrauchbar und
inakzeptabel. Noch inakzeptabler ist es,
eine scheinbar dunkle Stelle im Dunkeln zu
lassen. Cardenal vermutet:

Vielleicht liess Christus diese Fragen
offen, weil er es für richtig hielt; vielleicht
meinte er zwei Arten von Gewalt. Und ich



dachte auch, warum dieser Text eigentlich,
so wie einige behaupten, für alle Zeiten
unverständlich sein soll. Bis heute ist uns
noch keine Stelle des Evangeliums
untergekommen, die wir nicht verstanden hätten.
Vielleicht wollte Jesus die Frage gerade
darum offen lassen, damit wir darüber
diskutieren sollten...

Für die Bauern von Solentiname und
zukünftigen Revolutionäre und Märtyrer
der Revolution ist der Ausgangspunkt
absolut klar: Die frohe Botschaft ist für sie,
sie sind auf der Insel im grossen See von
Nicaragua unaufschiebbar aufgefordert,
jetzt und dort diskutierend und dann
handelnd auf die Frage einzutreten, die Jesus
ihnen und nicht irgend jemandem offen
liess. Und ich im fernen Europa und fern
auch vom Glauben dieser Companeros
verstehe zum ersten Mal fast, wie überhaupt
Evangelium gelesen und rezipiert werden
könnte. Bei dem Gottesdienst, in dem es
um das Himmelreich und die Gewalt geht,
sind Gäste aus Venezuela anwesend, und
Antidio vor allem, ein Dichter und Intellektueller,

macht der kleinen Versammlung
klar, wie sehr ein halber Kontinent bereits
darauf wartet, mehr von ihrer Lektüre und
Auslegung des Wortes Gottes zu erfahren.
Die aufgezeichneten Tonbandprotokolle
ihrer Diskussionen verbreiteten sich auf
absolut erstaunliche Weise in die
abgelegensten Winkel Lateinamerikas, wurden zu
einer Basis für die Basis, die in Fragen des
Himmelreiches schon längst nach Kuba
und nun auch nach Nicaragua blickte.

Worum geht es? Es geht um die zwei
Arten von Gewalt und um ein ausgezeichnetes

Jetzt in der Geschichte. Antidio bringt
die zwei Arten von Gewalt auf den Punkt:

Es handelt sich um das, was in Kuba
geschehen ist... Die Gewalt ist eine Art
Macht, die eine ungerechte Situation
verändern will, während die Macht eine Art
Gewalt ist, die nicht will, dass sich eine
ungerechte Situation verändert.

Die aktuelle politische Situation an
einem geschichtlichen Brennpunkt
Lateinamerikas erhellt zwar eindeutig die Zwei¬

deutigkeit der ganzen Gewaltfrage; und
Esperanza, eine der anwesenden Frauen,
versteht denn auch sofort:

Von Religion wurde genug gesprochen,
aber dabei blieb es auch. Aberjetzt, wo wir
anfangen, das Evangelium in allen Einzelheiten

zu entdecken, muss es notwendigerweise

auch Gewalt geben, weil es gegen die
Reichen ist, und darum ist es gewalttätig,
weil die Reichen sich nicht einfach ihren
Reichtum wegnehmen lassen.

Das Reich Gottes oder Der perfekte
Kommunismus

Doch die Gemeinde von Solentiname
bleibt nicht beim aktuell Offensichtlichen
stehen, sie folgt dem Text in seine
heilsgeschichtliche Tiefendimension und macht
ihn damit überhaupt erst für sich
gegenwärtig. Es sind immer wieder gerade die
Frauen, die nicht beim Vordergründigen
bleiben. Wir werden davon hören. Der Text
aber, der Jesu Frage für die Gemeinde
geöffnet hat, fährt fort:

Alle Propheten und das Gesetz Mose
verkündigten das Reich Gottes bis zur Zeit des
Johannes.

Dieses «bis zur Zeit des» ist nun das, was
das Gespräch, eines der erregendsten, von
dem ich je gehört habe, umtreibt. Dabei
werde ich einer «Naherwartung» gewahr,
wie sie nicht allzu häufig in der Geschichte
der sogenannten Christenheit sich ereignet
hat. Cardenal erläutert zunächst, dass der
Gehalt des Reiches Gottes schon bei Moses
und den Propheten derselbe war, eine
gerechte Gesellschaft nämlich, oder, wie in
diesem Kreis nicht gezögert wird, es beim
Namen zu nennen, der perfekte Kommunismus.

Der Unterschied besteht in der
Zeit, ist einer der Geschichte. Cardenal
antwortet der Vermutung Antidios, Johannes
habe wohl etwas Neues gebracht:

Unter den <Propheten und dem Gesetz
Mose> verstand man damals, was wir heute
unter dem Alten Testament verstehen. Jesus

sagt, die Bücher der Propheten und die

135



Bücher Mose (also die ganze Bibel) sprachen

von diesem Reich, das heisst, sie
verkündigten es als das Reich der Zukunft. Bb
Johannes der Täufer kam. Von da an bt
dieses Reich eine Realität.

Sie fragen sich dann, warum die
Realisierung dieser Realität nicht sogleich
eingesetzt habe, und Cardenal entwickelt darauf

eine eigenartige Geschichtsphilosophie,
der es aber gelingt, das Jetzt zwischen

Johannes und Jesus, diesen heilsgeschichtlichen

Hiatus gleichsam, noch einmal in
ihrem jetzigen Lateinamerika, in der Stunde

vor der unausweichlichen Revolution
für eine endlich gerechte Gesellschaft zu
aktualisieren:

Oft genug habe ich mich gefragt, warum
es noch nicht da ist. Die einzige Erklärung,
die ich dafür finde, ist, dass Jesus in eine
Sklavengesellschaft hineingeboren wurde
und die Menschheit noch viele andere
Etappen durchmachen müsste. Wenn Jesus

jetzt gekommen wäre, würde dieses Gottesreich,

diese perfekte Gesellschaft, in kürzester

Zeit eingesetzt worden sein; aber
andererseits hätten wir, wenn er nicht damals
geboren worden wäre, nicht den sozialen
Fortschritt, wie er heute existiert. Er müsste

in einer Sklavengesellschaft geboren
werden und in ihr am Kreuz sterben. Und
wir haben es ihm zu verdanken, dass dieses
Gottesreich heute einen ganzen Schritt
näher ist. Der kubanische Volksheld Marti
sagte im vorigen Jahrhundert, die Menschheit

habe bereits eine halbe Jakobsleiter
hinter sich gebracht. Und von Marti bis
heute ist sie noch ein paar Stufen hinaufgestiegen,

vor allem in seinem eigenen Land,
in Kuba... (Dieser Text) erscheint mir nicht
mehr so dunkel, wie die Sachverständigen
behaupten, und wir können anfangen,
darüber zu sprechen.

Diese Kühnheit, nicht nur die eigene
Geschichte, sondern die Ankunft des
Reiches Gottes für sich und jetzt und hier zu
fordern, ist der Gemeinde auf atemberaubende

Weise selbstverständlich. Esperanza,
die sofort verstanden hatte, welche

Gewalt welcher Macht endlich die Gerechtig-

136

keit hier und jetzt entreissen muss, fügt
einen erschütternden Satz an:

So bringt das Evangelium die Gewalt,
man muss sie anwenden auch wenn man
nicht will.

Darauf folgt ein Wechselgespräch
zwischen Olivia, der zweiten Frau, die jetzt in
das Gespräch eingreift, woraus ich ausführlich

zitieren möchte:

Cardenal: Das ist einleuchtend, was Es-

peranza sagt. Früher war das Evangelium
nicht weiter gefährlich; man dachte sogar,
das Himmelreich wäre ein Reich oben im
Himmel. Aber mit Johannes und Christus,
richtig verstanden,fängt bereits die Gewalt
an; die revolutionäre Gewalt und die
gegenrevolutionäre Gewalt.

Olivia: die Gewalt der Liebe und die
Gewalt der Gerechtigkeit

Cardenal: So scheint also Christus
gemeint zu haben: <Die Propheten sprachen
vom Himmelreich), das heisst sie sprachen
nur davon. Aber jetzt ist die Zeit zum Handeln

gekommen; jetzt sind Revolution und
Unterdrückung klar voneinander getrennt.

Olivia: Aber die revolutionäre Gewalt
will mit aller Gewalt aufräumen und Liebe
und Brüderlichkeit unter den Menschen
schaffen.

Eine neue Naherwartung

Cardenal nennt den Riss, wie er endlich
nach zweitausend Jahren ausgerechnet hier
in Solentiname so unübersehbar geworden
ist, dass er durch keinen schönen Schein,
durch keine Ideologie, durch keine fromme
Scheisse, mit Laureano, der hier ja anwesend

ist, zu sprechen, weggeschwatzt werden

kann: «jetzt sind Revolution und
Unterdrückung klar voneinander getrennt».
Aber die Frau, Olivia, hat das letzte Wort,
indem sie es ausspricht, wozu die Revolution

führen muss, nicht nur zur Revolution,
sondern zum wirklich realisierten Reich
der Liebe. Was sich da in Solentiname im
Gespräch über das Himmelreich und die
Gewalt ereignet, ist eine Art revolutionäres
Mysterium einer neuen Naherwartung,



ohne falschen mystischen Attentismus
irgendwelcher Art allerdings, sondern mit
und in der Entschlossenheit zu handeln,
nach Kuba nun möglichst bald auch in
Nicaragua.

Auf solchem spirituellen Niveau werden
auch die folgenden Verse ausgelegt. Wenn
es zum Beispiel im Text des Evangeliums
heisst: «Und wenn ihr es glauben wollt,
Johannes ist der Prophet Elia, der da kommen

soll. Wer Ohren hat zu hören, höre»,
wird klar verstanden, dass gegen alle
Schriftgelehrten der damaligen und der
jetzigen Zeit, es eine Angelegenheit des Glauben-

Wollens ist, dass Johannes wirklich der
Elia ist, der vor dem Messias wiederkommen

soll. Der Bauer Felipe, der spätere
Märtyrer der Revolution, sagt es klar:
«Also, es hing von ihrem Bewusstsein ab.»
Oscar findet: «Diese Worte bedeuten, dass
wir kein Brett vor dem Kopf haben sollen,
Mensch.» Und Julio, ein anderer aus der
Gemeinde, doppelt nach: «Sie bedeuten,
dass Elia immer noch kommen muss. Marx
kann ein anderer Elia gewesen sein, wenn
wir es glauben wollen.»

Sie haben Ohren, zu hören; und gleichzeitig

wissen sie politisch sehr genau, dass
ihnen die Ohren auch weggenommen werden

können, oder wie Cardenal es formuliert:

«...dass nicht nur die Reichen ihm
keine Beachtung schenken, sondern auch
nicht die Armen, weil sie selbst an die Ideologie

der Reichen glauben.» Es ist vor
allem Antidio, der Gast aus Venezuela, der
darauf beharrt, dass man ausgerechnet den
Armen über die Jahrhunderte weg die Ohren

habe wegnehmen können: «Die Armen
haben keine Bildung, und was man unter
Bildung versteht, bedeutet in der Praxis,
ein wirklicher, vollständiger Mensch zu
sein.» Cardenal schreibt in Klammern die
Anmerkung ins Protokoll: «Ich blicke um
mich und sehe, dass viele Tränen in den
Augen haben.»

Man ist, ob gläubig oder nicht, und in
aller Skepsis, dass nämlich wohl auch in
Nicaragua nach 1979 das Reich Gottes
wieder mal noch nicht gekommen ist, gerne
bei diesen Menschen von Solentiname,
gerade weil sie einen in keiner Art und Weise

dazu einladen, sie zu idealisieren. Und
selbstverständlich wäre der Kontext zu der
hier, freilich mit voller Absicht,
herausgegriffenen Passage über die christlichen
Dialektiken der Gewalt das ganze Evangelium

der Bauern von Solentiname (nahezu
700 eng gedruckte Seiten!), das gleichsam
die ganze Lebenswelt einer imminenten
Revolution antizipiert. Ich konfrontiere die
Passagen über das Himmelreich und die
Gewalt mit wenigen Passagen über die
Kreuzigung und gebe dabei hauptsächlich
Cardenal das Wort.

Theologie des Kreuzes

Theologen mögen dabei befinden, wie
Ortho- oder wie heterodox das Evangelium
von Solentiname gewesen war. Die theologia

crucis ist da ja wohl der Prüfstein. Ich
muss von mir bekennen, dass mir von Passion

und Kreuz in aller christlichen
Unterweisung, die mir seit Kindheit zuteil
geworden ist, noch nie so viel und so ergreifend

verständlich wurde.
Die Gemeinde betrachtet längere Zeit

die Frauen, die Jesus auf dem Kreuzweg
folgten. Cardenal dazu:

Diese Frauen waren Revolutionärinnen,
darum wagten sie es, mit ihm zu gehen und
sich mit ihm solidarisch zu erklären. Und
unter ihnen war auch seine Mutter, die
revolutionärste von allen, die während ihrer
Schwangerschaft gesagt hatte: <Er stürzt
die Mächtigen von ihrem Thron und erhöht
die Niedrigen; die Hungrigen füllt er mit
Gütern und lässt die Reichen leer» Maria
war schon eine Revolutionärin und
Kommunistin, ehe Jesus geboren war. Sie hatte
die Ideen von den Propheten der Bibel, und
Jesus trank diese Ideen mit der Muttermilch.

Sie war es, die ihnformte und beein-
flusste; sie trug in grossem Masse dazu bei,
dass er das wurde, was er war, und dass er
das Ende nahm, das er jetzt erlitt.

Dann unterhält sich die Gemeinde über
die Rede Jesu an die Frauen:

Jesus wandte sich an die Frauen und
sagte: Ihr Frauen von Jerusalem, weint

137



nicht über mich, sondern über euch und
eure Kinder. Denn es wird eine Zeit kommen,
in der man sagt: Die Frauen sind glücklich
zu preisen, die keine Kinder haben, die
nicht geboren und nicht genährt haben.

Cardenal dazu:

Er sah den Zustand der Unterdrückung,
in dem die Welt damals war, und er sah,
dass die Befreiung nicht leicht sein würde,
dass es noch lange Zeit Grausamkeit geben
würde, und lange Zeit Leiden. Seinen eigenen

Tod hat er akzeptiert, er hat ihn sogar
selbst gesucht; und er denkt, sie sollten
nicht ihn beklagen, sondern lieber sich
selbst und ihre Kinder. Vor allem sieht er
die Leiden voraus, die Jerusalem von den
Römern widerfahren sollten. Sehr viele
junge Männer würden sich erheben und
genauso hingerichtet werden wie Jesus.
Noch heute existiert die <Klagemauer), wo
die Juden die Zerstörung Jerusalems
beweinen.

Es folgt die Stelle vom grünen und vom
dürren Holz:

Denn wenn sie dies alles mit dem grünen
Holz tun, was wird dann erst mit dem dürren

geschehen?

Die Stelle löst einen spontanen Protest
aus - natürlich bei Laureano:

- Das ist eine Beleidigung!
- Warum meinst du das, Laureano?

- Es ist eine Beleidigung, wenn er sagt,
sie wären dürr und er grün.

Darauf sagt nach einer Weile angeregter
Auseinandersetzung schliesslich Cardenal:

In der letzten Zeit hat man diese Stelle
folgendermassen interpretiert: Wenn ihm,
der ein Pazifist war, dies alles geschieht,
was wird dann erst mit den Söhnen dieser
Frauen geschehen, die bald zur Gewalt
greifen werden, um sich gegen die Römer
zu erheben? <Wenn sie mich, der nie Waffen
benutzt hat, als einen Aufständischen
verurteilen, was werden sie dann erst mit
euren Söhnen tun?)

Später fügt er noch hinzu:

138

Ergibt damitzu verstehen, dass sein Tod,
obwohl er kein Zelote ist und keine Waffen
gebraucht hat, eine Hinrichtung aus politischen

Gründen ist und dass er als Aufständischer

verurteilt wurde. Aber viele
Jahrhunderte hindurch hat man diesen politischen

Charakter der Verurteilung Jesu
einfach übersehen.

Für mich gibt es da eigentlich nichts
mehr zu kommentieren. Nur noch eine
Feststellung: Die «Epistel an Monsignore
Casadàliga», zu dem das Evangelium von
Solentiname auch schon in portugiesischer
Übersetzung (von der Cardenal gar nichts
gewusst hatte) gelangt war, kann alles in
wenige Verse verdichten, die sich letztlich
wohl der gemeinsamen Rede von Gott mit
den Bauern von Solentiname verdanken.
Sie seien darum hier noch einmal erinnert:

Für die Kommunisten existiert Gott
nicht, sondern die Gerechtigkeit. I Für die
Christen existiert Gott nicht ohne die
Gerechtigkeit. I Monsignore, wir sind subversiv,

I eine geheime Nummer aufeiner Karte
in Gott weiss welchem Archiv, /Nachfolger
des schlecht gekleideten Proletariers und
Visionärs, I des professionellen Aufwieglers,

hingerichtet als Feind des Systems. I
Wie Sie wissen, war es eine Folter für die
Subversiven, I das Kreuz, für die
Politischen, und nicht ein Schmuckstück aus
Rubinen I aufder Brust eines Bischofs.

Trauerarbeit oder der Zweifel an Gott

Ich habe keine Ahnung, was den Cardenal

heute umtreibt, das heisst, ich nehme
zur Kenntnis, dass er an seinen kosmischen
Gesängen dichtet, und ich habe gehört,
dass er sich innerhalb der Zerwürfnisse
unter den Sandinisten gegen eine Richtung
entschieden hat, ausgetreten ist aus dem,
was seinen Vorstellungen offenbar nicht
mehr entspricht, und dass er damit
vielleicht ein Zeichen setzte, in Widerspruch
trat zu dem, was da im Laufe der Zeit und
nach einer verlorenen Wahl auch verkam.
Que sais-je, und was geht es mich an? Es
gibt (und wird geben) überprüfbar ein Werk
dieses Dichters und es gibt auch die aufge-



zeichneten Spuren seiner revolutionären
und priesterlichen Werke, zum Beispiel das

Evangelium von Solentiname und wohl
einiges andere mehr.

Der Umgang aber mit diesem Werk und
den anderen Zeichen seiner Arbeit kann
(noch) nicht abgelöst, akademisch
interpretierend, historisch sein - für mich
wenigstens nicht. Ich kann meine Lektüre von
dem allem nicht ohne Trauerarbeit leisten.
Ich war 1983 selbst in Lateinamerika, in
Kuba und in Bolivien. Ich habe - an beiden
Orten - gerade noch mitgekriegt, welches
Hoffnungspotential in der Möglichkeit der
Revolution für die Menschen dort noch drin
lag (und auch für einen Europäer wie mich,
der diese Latinos gleichsam ein wenig auch
für mich hoffen liess !); es war aber dort mit
Händen zu greifen, was für eine Rolle die
revolutionäre Realität Kubas und Nicaraguas

immer noch bedeutete, gerade bei den
Manifestationen nach der Zerstörung des

Experiments Grenada unter Reagan. Der
Backlash war gerade noch nicht so generalisiert

wie nach 1989, niemand hatte noch
mit dieser grenzenlosen Arroganz und
Dummheit ausgesprochen, die Geschichte
sei nun zu Ende, zu hoffen gebe es für den

ganzen Rest nichts mehr. Cardenal sagt in
dem Gedicht «Mystische Vision von den
Lettern FSLN»:

Und es gibt Tage, an denen wir Zeichen
brauchen. Allein mit unserer Einsamkeit.
Wie I die Heilige Teresita, die auf ihrem
Sterbebett I plötzlich zweifelte, ob es Gott
wirklich gibt. I Da schau ich vom Auto aus
zu den grossen Lettern auf I dem Hügel
hinauf I und in mir spricht Gott zu mir: I
<Siehe, was ich für dich getan habe, I für
dein Volk. I Sieh diese Lettern und zweifle
nicht an mir, glaube, I kleingläubiger
Mensch, I Feigling.)

Das freilich war nach dem Sieg über das

Somoza-Regime, in den Tagen des Aufbaus

eines neuen Nicaragua. Aber die
Situation war damals schon genau gleich
ernst: Der plötzliche Zweifel, ob es Gott
wirklich gibt, den er mit Humor der Heiligen

Theresa in die Schuhe schiebt, der kleinen

oder der grossen, der von Avila oder der

von Lisieux, ist egal, er setzt sie mit ihrem
Zweifel in den Diminutiv Teresita - und
lässt sich von Gott «Feigling» schelten.
Aber wenn es dieses Volk nicht mehr gibt,
nie mehr und nirgends mehr, nie mehr ein
Zeichen, worin man als Dichter, oder als
Beter, oder als Revolutionär einen zukünftigen

Gott der Liebe und der Gerechtigkeit
ausmachen kann? Mir scheint, die Texte
Cardenals sind so, dass sie einer Lektüre
immer noch mindestens diese Trauerarbeit
abfordern; und ich lese dann in der
Zwischenzeit in einem Riesenbuch wie dem
«Cantico Cosmico», von dem Cardenal als
von seinem Hauptwerk spricht, zunächst
mal von der Weltall-Ferne der Ankunft des

sogenannten Reiches Gottes.
Das sei ein schwacher Trost. Gut, aber

man müsste hier in Europa immer auch
gleich noch anfügen: Wir brauchen Trost
immer noch wesentlich weniger als die, für
die ein Cardenal seine Dichtung schreibt.
Darin besteht doch wohl nach wie vor
der Skandal eines Werks wie desjenigen
Ernesto Cardenals, Skandal in diesem alten
christlichen Sinn, dass man von ihm nicht
absehen kann, den einen ein Ärgernis, den
andern eine Torheit. In diesem Sinn lohnt
ein Blick in den Cantico Cosmico zum
Beispiel, in diese Dichtung aus der «Einsamkeit»

in der es irgendeiner Teresita, irgendeinem

Ernestito immer wieder fraglich
werden kann, «ob es Gott wirklich gibt».

«Der Kapitalismus wird
vorübergehen...»

Im siebten Gesang des Cantico Cosmico
steht der Vers: «Meine mathematischen
Metaphern sollen das Leben verteidigen.»
Ich glaub's ihm, dem Cardenal, und lese
mich, ohne Ahnung von Astrophysik, aber
gespannt, durch sein Universum hindurch,
sein Universum, oder wie er es zwei Verse
vor dem zitierten nennt: «Die Tatsache,
dass wir in einem Universum voller Sinn
leben.» «Mag sein», ist das mindeste, was
man darauf antworten könnte. Und ich stelle

fest, wie Cardenal in seinen Cantico alles
einbezieht, ganze frühere Textpassagen
einbaut, hinein montiert in dieses Ganze,

139



etwa aus seiner vor 1979 entstandenen
«Verdichtung und Vision von San José de
Costa Rica», in der er schon die Astrophysik

zu dichten begann:

Der Kapitalismus wird vorübergehen.
Ihr werdet keine I Wertpapierbörse mehr
sehen. I - So sicher, wie das Frühjahr auf
den Winter folgt... I Und wenn der detzte
besiegte Feind der Tod sein wird), I dann
wird vorher noch der Egoismus besiegt
werden. I So verschieden vom heutigen
Menschen ist er wie dieser vom Sinanthro-
pus. I Die Konkurrenz verhindert die
Kooperation. I Sie schafft Trennung zwischen
Mensch und Mensch. I Eine zerrissene
Menschheit. I Der erste Fisch I starb, weil
er erstickte. Der erste Fisch, der an Land
sprang I war wie der Che. I Doch weitere
folgten ihm.

Das also bleibt, der Che, wie der Fisch an
der Luft und die weiteren, die folgen - und
Lungen haben werden!? Ich stelle weiter
fest, dass, immer an ausgezeichneten Stellen,

solchen vielleicht, zu denen die
sogenannte Christenheit noch wenig zu sagen
hatte, die ausserchristlichen Reden von
Gott, die Cardenal gesammelt hat,
aufscheinen. Dann, besonders erschütternd,
dass der «Besuch in Weimar (DDR)», einer
der grossen späten Einzeltexte ebenfalls
hinein montiert ist in diesen gesungenen
Kosmos. Dort aber hatte Cardenal die grausige

Konfrontation zwischen dem Weimar
des späten Goethe und dem endzeitlichen
Buchenwald der Nazis festgehalten, den
totalen und nie lösbaren Widerspruch
zwischen der späten Meinung Goethes, «dass
die Dichtkunst (Allgemeingut der Menschheit)

sei», und dem apokalyptischen Zynismus

der Nazis «JEDEM DAS SEINE»,
Wörter, «die nur von drinnen gelesen werden

konnten, wenn erst die Gitter geschlossen

waren.» Also auch dieses Letzte drin im
Cantico Cosmico mit astrophyischem
Vorspann:

Am Anfang: I gab es weder Raum noch
Zeit, denn es war vor der Zeit.

Geht das, Ernesto Cardenal, geht das
auch noch hinein in das Universum voller

Sinn? Immer wieder wird der Anfang
beschworen im Cantico. Im ersten Gesang
«Der Urknall» hebst du an:

Am Anfang gab es nichts, I weder Raum
I noch Zeit. I Das ganze Universum
verdichtet auf den Raum eines Atomkerns, I
und davor noch kleiner, viel kleiner als ein
Proton, I und sogar noch kleiner, ein
unendlich dichter I mathematischer Punkt. I
Und es geschah der Urknall.

Und im zweiten «Das Wort» heisst es
dann:

Am Anfang, I vor der Raum-Zeit, I war
das Wort. I Alles, was ist, ist also wahr. I
Gedicht.

Im ersten Abschnitt des Evangeliums
von Solentiname sagt Felipe, der Bauer und
spätere Märtyrer, der einer der Inseln
seinen Namen geben wird, nach langem
Schweigen zum Johanneischen «Im
Anfang war das Wort»:

Christus brachte eine Botschaft von
Gott, die sehr wichtig für das ganze Volk
war, das soll heissen, dass er das Wort war.
Es handelt sich aber nicht um irgendein
beliebiges Wort, sondern um ein ernstes
Wort, ohne Betrug. Er ist das Wort Gottes,
und darum ist es ein wahres Wort. Und
dieses Wort kam auf die Welt und blieb
dann bei den Menschen.

Man wird wohl warten müssen, bis, an
irgendeinem Punkt der Erde, des Kosmos,
das wieder so revolutionär und einfach
gesagt wird - und wird wohl in der Zwischenzeit,

dass alles, was ist, wahr ist, als das
Gedicht stehenlassen müssen, das Gedicht
des Ernesto Cardenal.

140


	Cardenals Rede von Gott (zweiter Teil und Schluss)

