Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 90 (1996)

Heft: 5

Artikel: Cardenals Rede von Gott (zweiter Teil und Schluss)
Autor: Zufle, Manfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143972

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Manfred Ziifle

Cardenals Rede von Gott

(Zweiter Teil und Schluss)

Ernesto Cardenals «Rede von Gott» ist erfiillt von einer Liebesmystik, die fiir den
revolutiondren Christen und Marxisten zum tiefsten Beweggrund solidarischen politi-
schen Handelns wird. Davon handelte der im letzten Heft wiedergegebene erste Teil des
Vortrags, den Manfred Ziifle im Basler Forum fiir Zeitfragen gehalten hat. Der zweite und
letzte Teil befasst sich mit dem biblisch verheissenen Reich Gottes in der Deutung des
nicaraguanischen Dichters, mit der «Naherwartung» einer gerechten, ja kommunisti-
_schen Gesellschaft. Seine Texte nach 1989 zu lesen, ist nicht ohne Trauerarbeit méglich.
Sie darfuns aber nicht hindern, an der unerschiitterlichen Hoffnung des Ernesto Cardenal
teilzuhaben, dass nicht der Kapitalismus, sondern Gott das letzte Wort in der Geschichte

haben werde.

«Das Himmelreich und die Gewalt»

Von den Tagen Johannes des Tdufers bis
hierher leidet das Himmelreich Gewalt,
und die Gewalt anwenden, versuchen es
wegzureissen.

In meiner Bible de Jérusalem steht zu
dieser Stelle, Matthdus 11, 12, folgender
Kommentar:

Leidet das Himmelreich Gewalt. Der
Ausdruck wird verschieden gedeutet. Es
kann sich handeln: 1. um die heilige Ge-
walt derer, die das Gottesreich um den
Preis hdrtester Entsagung an sich reissen;
2. um die bose Gewalt derer, die es mit
Waffengewalt aufrichten wollen (die Zelo-
ten); 3. um die Tyrannei der ddmonischen
Mcdichte oder ihrer irdischen Helfershelfer,
die die Herrschaft dieser Welt behalten und
das Anbrechen des Gottesreiches verhin-
dern wollen. Schliesslich wird auch folgen-
de Ubersetzung vorgeschlagen: <bricht
sich das Himmelreich Bahn mit Gewalt,
d.h. es setzt sich trotz aller Hindernisse
kraftvoll durch.

Cardenal hatte gezogert, diesen Text fiir
eine Diskussion {iberhaupt auszuwihlen.
Aber das Problem «Das Himmelreich und
die Gewalt», wie das Tonbandprotokoll

134

Red.

iiber Matthaus 11, 12-19 und Lukas 16,
16-17 in der Gesamtausgabe des «Evange-
liums der Bauern von Solentiname» iiber-
schrieben ist, liess sich weder verdridngen
noch vertagen, weil die Zeit reif war. Die
traditionell erste Deutung wird zum vorn-
herein ausgeschlossen,

die Interpretation von den Gewalttdti-
gen, die das Himmelreich dadurch erobern,
indem sie sich selbst Gewalt antun, das
heisst durch Askese, Opfer, Busse, Fasten
und Selbstkasteiungen aller Art. Viele
Jahrhunderte hindurch war dies die her-
kommliche Interpretation, aber in Wirk-
lichkeit sprach Jesus nie von solchen Sa-
chen... Es handelt sich um eine rein indivi-
dualistische und <geistige», Auslegung, die
jene ins Feld fiihren, die das Evangelium
nicht politisch interpretiert sehen wollen.

Eine solche Auslegung des Himmel-
reichs ist fiir Cardenal und die Bauern von
Solentiname, die wissen, dass eine Verdn-
derung hienieden ansteht, unbrauchbar und
inakzeptabel. Noch inakzeptabler ist es,
eine scheinbar dunkle Stelle im Dunkeln zu
lassen. Cardenal vermutet:

Vielleicht liess Christus diese Fragen of-
fen, weil er es fiir richtig hielt; vielleicht
meinte er zwei Arten von Gewalt. Und ich



dachte auch, warum dieser Text eigentlich,
so wie einige behaupten, fiir alle Zeiten
unverstandlich sein soll. Bis heute ist uns
noch keine Stelle des Evangeliums unterge-
kommen, die wir nicht verstanden hditten.
Vielleicht wollte Jesus die Frage gerade
darum offen lassen, damit wir dariiber dis-
kutieren sollten...

Fiir die Bauern von Solentiname und
zukiinftigen Revolutiondre und Mdrtyrer
der Revolution ist der Ausgangspunkt ab-
solut klar: Die frohe Botschaft ist fiir sie,
sie sind auf der Insel im grossen See von
Nicaragua unaufschiebbar aufgefordert,
jetzt und dort diskutierend und dann han-
delnd auf die Frage einzutreten, die Jesus
ihnen und nicht irgend jemandem offen
liess. Und ich im fernen Europa und fern
auch vom Glauben dieser Compafieros ver-
stehe zum ersten Mal fast, wie liberhaupt
Evangelium gelesen und rezipiert werden
konnte. Bei dem Gottesdienst, in dem es
um das Himmelreich und die Gewalt geht,
sind Giste aus Venezuela anwesend, und
Antidio vor allem, ein Dichter und Intellek-
tueller, macht der kleinen Versammlung
klar, wie sehr ein halber Kontinent bereits
darauf wartet, mehr von ihrer Lektiire und
Auslegung des Wortes Gottes zu erfahren.
Die aufgezeichneten Tonbandprotokolle
ihrer Diskussionen verbreiteten sich auf
absolut erstaunliche Weise in die abgele-
gensten Winkel Lateinamerikas, wurden zu
einer Basis fiir die Basis, die in Fragen des
Himmelreiches schon lidngst nach Kuba
und nun auch nach Nicaragua blickte.

Worum geht es? Es geht um die zwei
Arten von Gewalt und um ein ausgezeich-
netes Jetzt in der Geschichte. Antidio bringt
die zwei Arten von Gewalt auf den Punkt:

Es handelt sich um das, was in Kuba
geschehen ist... Die Gewalt ist eine Art
Macht, die eine ungerechte Situation ver-
dndern will, wdhrend die Macht eine Art
Gewalt ist, die nicht will, dass sich eine
ungerechte Situation verdndert.

Die aktuelle politische Situation an ei-
nem geschichtlichen Brennpunkt Latein-
amerikas erhellt zwar eindeutig die Zwei-

deutigkeit der ganzen Gewaltfrage; und
Esperanza, eine der anwesenden Frauen,
versteht denn auch sofort:

Von Religion wurde genug gesprochen,
aber dabei blieb es auch. Aber jetzt, wo wir
anfangen, das Evangelium in allen Einzel-
heiten zu entdecken, muss es notwendiger-
weise auch Gewalt geben, weil es gegen die
Reichen ist, und darum ist es gewalttditig,
weil die Reichen sich nicht einfach ihren
Reichtum wegnehmen lassen.

Das Reich Gottes oder Der perfekte
Kommunismus

Doch die Gemeinde von Solentiname
bleibt nicht beim aktuell Offensichtlichen
stehen, sie folgt dem Text in seine heilsge-
schichtliche Tiefendimension und macht
ihn damit iiberhaupt erst fiir sich gegen-
wirtig. Es sind immer wieder gerade die
Frauen, die nicht beim Vordergriindigen
bleiben. Wir werden davon horen. Der Text
aber, der Jesu Frage fiir die Gemeinde ge-
offnet hat, fahrt fort:

Alle Propheten und das Gesetz Mose ver-
kiindigten das Reich Gottes bis zur Zeit des
Johannes.

Dieses «bis zur Zeit des» ist nun das, was
das Gesprich, eines der erregendsten, von
dem ich je gehort habe, umtreibt. Dabei
werde ich einer «Naherwartung» gewabhr,
wie sie nicht allzu hdufig in der Geschichte
der sogenannten Christenheit sich ereignet
hat. Cardenal erldutert zunichst, dass der
Gehalt des Reiches Gottes schon bei Moses
und den Propheten derselbe war, eine ge-
rechte Gesellschaft namlich, oder, wie in
diesem Kreis nicht gezbgert wird, es beim
Namen zu nennen, der perfekte Kommu-
nismus. Der Unterschied besteht in der
Zeit, ist einer der Geschichte. Cardenal ant-
wortet der Vermutung Antidios, Johannes
habe wohl etwas Neues gebracht:

Unter den <Propheten und dem Gesetz
Mose> verstand man damals, was wir heute
unter dem Alten Testament verstehen. Jesus
sagt, die Biicher der Propheten und die

135



Biicher Mose (also die ganze Bibel) spra-
chen von diesem Reich, das heisst, sie ver-
kiindigten es als das Reich der Zukunft. Bis
Johannes der Tdufer kam. Von da an ist
dieses Reich eine Realitdit.

Sie fragen sich dann, warum die Reali-
sierung dieser Realitit nicht sogleich ein-
gesetzt habe, und Cardenal entwickelt dar-
auf eine eigenartige Geschichtsphiloso-
phie, der es aber gelingt, das Jetzt zwischen
Johannes und Jesus, diesen heilsgeschicht-
lichen Hiatus gleichsam, noch einmal in
ihrem jetzigen Lateinamerika, in der Stun-
de vor der unausweichlichen Revolution
fiir eine endlich gerechte Gesellschaft zu
aktualisieren:

Oft genug habe ich mich gefragt, warum
es noch nicht da ist. Die einzige Erkldrung,
die ich dafiir finde, ist, dass Jesus in eine
Sklavengesellschaft hineingeboren wurde
und die Menschheit noch viele andere
Etappen durchmachen musste. Wenn Jesus
jetzt gekommen wdire, wiirde dieses Gottes-
reich, diese perfekte Gesellschaft, in kiirze-
ster Zeit eingesetzt worden sein; aber ande-
rerseits hdtten wir, wenn er nicht damals
geboren worden wdre, nicht den sozialen
Fortschritt, wie er heute existiert. Er muss-
te in einer Sklavengesellschaft geboren
werden und in ihr am Kreuz sterben. Und
wir haben es ihm zu verdanken, dass dieses
Gottesreich heute einen ganzen Schritt nd-
her ist. Der kubanische Volksheld Marti
sagte im vorigen Jahrhundert, die Mensch-
heit habe bereits eine halbe Jakobsleiter
hinter sich gebracht. Und von Marti bis
heute ist sie noch ein paar Stufen hinaufge-
stiegen, vor allem in seinem eigenen Land,
in Kuba... (Dieser Text) erscheint mir nicht
mehr so dunkel, wie die Sachverstindigen
behaupten, und wir konnen anfangen, dar-
liber zu sprechen.

Diese Kiihnheit, nicht nur die eigene
Geschichte, sondern die Ankunft des Rei-
ches Gottes fiir sich und jetzt und hier zu
fordern, ist der Gemeinde auf atemberau-
bende Weise selbstverstdndlich. Esperan-
za, die sofort verstanden hatte, welche Ge-
walt welcher Macht endlich die Gerechtig-

136

keit hier und jetzt entreissen muss, fiigt
einen erschiitternden Satz an:

So bringt das Evangelium die Gewalt,
man muss sie anwenden auch wenn man
nicht will.

Darauf folgt ein Wechselgesprich zwi-
schen Olivia, der zweiten Frau, die jetzt in
das Gesprich eingreift, woraus ich ausfiihr-
lich zitieren méchte:

Cardenal: Das ist einleuchtend, was Es-
peranza sagt. Friiher war das Evangelium
nicht weiter gefdahrlich; man dachte sogar,
das Himmelreich wdre ein Reich oben im
Himmel. Aber mit Johannes und Christus,
richtig verstanden, fdngt bereits die Gewalt
an; die revolutiondre Gewalt und die ge-
genrevolutiondre Gewalt.

Olivia: ... die Gewalt der Liebe und die
Gewalt der Gerechtigkeit

Cardenal: So scheint also Christus ge-
meint zu haben: <Die Propheten sprachen
vom Himmelreich>, das heisst sie sprachen
nur davon. Aber jetzt ist die Zeit zum Han-
deln gekommen, jetzt sind Revolution und
Unterdriickung klar voneinander getrennt.

Olivia: Aber die revolutiondre Gewalt
will mit aller Gewalt aufraumen und Liebe
und Briiderlichkeit unter den Menschen
schaffen.

Eine neue Naherwartung

Cardenal nennt den Riss, wie er endlich
nach zweitausend Jahren ausgerechnet hier
in Solentiname so uniibersehbar geworden
ist, dass er durch keinen schonen Schein,
durch keine Ideologie, durch keine fromme
Scheisse, mit Laureano, der hier ja anwe-
send ist, zu sprechen, weggeschwatzt wer-
den kann: «jetzt sind Revolution und Un-
terdriickung klar voneinander getrennt».
Aber die Frau, Olivia, hat das letzte Wort,
indem sie es ausspricht, wozu die Revoluti-
on fithren muss, nicht nur zur Revolution,
sondern zum wirklich realisierten Reich
der Liebe. Was sich da in Solentiname 1m
Gesprich iiber das Himmelreich und die
Gewalt ereignet, ist eine Art revolutionéres
Mysterium einer neuen Naherwartung,



ohne falschen mystischen Attentismus ir-
gendwelcher Art allerdings, sondern mit
und in der Entschlossenheit zu handeln,
nach Kuba nun moglichst bald auch in Ni-
caragua.

Auf solchem spirituellen Niveau werden
auch die folgenden Verse ausgelegt. Wenn
es zum Beispiel im Text des Evangeliums
heisst: «Und wenn ihr es glauben wollt,
Johannes ist der Prophet Elia, der da kom-
men soll. Wer Ohren hat zu horen, hore»,
wird klar verstanden, dass gegen alle
Schriftgelehrten der damaligen und der jet-
zigen Zeit, es eine Angelegenheit des Glau-
ben-Wollens ist,dass Johannes wirklich der
Elia ist, der vor dem Messias wiederkom-
men soll. Der Bauer Felipe, der spitere
Martyrer der Revolution, sagt es Klar:
«Also, es hing von ihrem Bewusstsein ab.»
Oscar findet: «Diese Worte bedeuten, dass
wir kein Brett vor dem Kopf haben sollen,
Mensch.» Und Julio, ein anderer aus der
Gemeinde, doppelt nach: «Sie bedeuten,
dass Elia immer noch kommen muss. Marx
kann ein anderer Elia gewesen sein, wenn
wir es glauben wollen.»

Sie haben Ohren, zu héren; und gleich-
zeitig wissen sie politisch sehr genau, dass
ihnen die Ohren auch weggenommen wer-
den konnen, oder wie Cardenal es formu-
liert: «...dass nicht nur die Reichen ihm
keine Beachtung schenken, sondern auch
nicht die Armen, weil sie selbst an die Ideo-
logie der Reichen glauben.» Es ist vor al-
lem Antidio, der Gast aus Venezuela, der
darauf beharrt, dass man ausgerechnet den
Armen iiber die Jahrhunderte weg die Oh-
ren habe wegnehmen kénnen: «Die Armen
haben keine Bildung, und was man unter
Bildung versteht, bedeutet in der Praxis,
ein wirklicher, vollstindiger Mensch zu
sein.» Cardenal schreibt in Klammern die
Anmerkung ins Protokoll: «Ich blicke um
mich und sehe, dass viele Trdnen in den
Augen haben.»

Man ist, ob gldubig oder nicht, und in
aller Skepsis, dass niamlich wohl auch in
Nicaragua nach 1979 das Reich Gottes
wieder mal noch nicht gekommen ist, gerne
bei diesen Menschen von Solentiname, ge-
rade weil sie einen in keiner Art und Weise

dazu einladen, sie zu idealisieren. Und
selbstverstindlich wire der Kontext zu der
hier, freilich mit voller Absicht, heraus-
gegriffenen Passage iiber die christlichen
Dialektiken der Gewalt das ganze Evange-
lium der Bauern von Solentiname (nahezu
700 eng gedruckte Seiten!), das gleichsam
die ganze Lebenswelt einer imminenten
Revolution antizipiert. Ich konfrontiere die
Passagen iiber das Himmelreich und die
Gewalt mit wenigen Passagen iiber die
Kreuzigung und gebe dabei hauptsichlich
Cardenal das Wort.

Theologie des Kreuzes

Theologen mdogen dabei befinden, wie
ortho- oder wie heterodox das Evangelium
von Solentiname gewesen war. Die theolo-
gia crucis ist da ja wohl der Priifstein. Ich
muss von mir bekennen, dass mir von Pas-
sion und Kreuz in aller christlichen Unter-
weisung, die mir seit Kindheit zuteil ge-
worden ist, noch nie so viel und so ergrei-
fend verstindlich wurde.

Die Gemeinde betrachtet lingere Zeit
die Frauen, die Jesus auf dem Kreuzweg
folgten. Cardenal dazu:

Diese Frauen waren Revolutiondrinnen,
darum wagten sie es, mit thm zu gehen und
sich mit ihm solidarisch zu erkldren. Und
unter ihnen war auch seine Mutter, die revo-
lutiondrste von allen, die wdhrend ihrer
Schwangerschaft gesagt hatte: <Er stiirzt
die Mdchtigen von ihrem Thron und erhoht
die Niedrigen; die Hungrigen fiillt er mit
Giitern und ldsst die Reichen leer.» Maria
war schon eine Revolutiondrin und Kom-
munistin, ehe Jesus geboren war. Sie hatte
die Ideen von den Propheten der Bibel, und
Jesus trank diese Ildeen mit der Mutter-
milch. Sie war es, die ihn formte und beein-
flusste; sie trug in grossem Masse dazu bei,
dass er das wurde, was er war, und dass er
das Ende nahm, das er jetzt erlitt.

Dann unterhilt sich die Gemeinde iiber
die Rede Jesu an die Frauen:

Jesus wandte sich an die Frauen und
sagte: Ihr Frauen von Jerusalem, weint

137



nicht iiber mich, sondern iiber euch und
eure Kinder. Denn es wird eine Zeit kommen,
inder man sagt: Die Frauen sind gliicklich
Zu preisen, die keine Kinder haben, die
nicht geboren und nicht gendhrt haben.

Cardenal dazu:

Er sah den Zustand der Unterdriickung,
in dem die Welt damals war, und er sah,
dass die Befreiung nicht leicht sein wiirde,
dass es noch lange Zeit Grausamkeit geben
wiirde, und lange Zeit Leiden. Seinen eige-
nen Tod hat er akzeptiert, er hat ihn sogar
selbst gesucht; und er denkt, sie sollten
nicht ihn beklagen, sondern lieber sich
selbst und ihre Kinder. Vor allem sieht er
die Leiden voraus, die Jerusalem von den
Rémern widerfahren sollten. Sehr viele
junge Mdnner wiirden sich erheben und
genauso hingerichtet werden wie Jesus.
Noch heute existiert die <Klagemauer>, wo
die Juden die Zerstorung Jerusalems be-
weinen.

Es folgt die Stelle vom griinen und vom
diirren Holz:

Denn wenn sie dies alles mit dem griinen
Holz tun, was wird dann erst mit dem diir-
ren geschehen?

Die Stelle 16st einen spontanen Protest
aus — natiirlich bei Laureano:

— Das ist eine Beleidigung!

— Warum meinst du das, Laureano?

— Es ist eine Beleidigung, wenn er sagt,
sie wdren diirr und er griin.

Darauf sagt nach einer Weile angeregter
Auseinandersetzung schliesslich Cardenal:

In der letzten Zeit hat man diese Stelle
folgendermassen interpretiert: Wenn ihm,
der ein Pazifist war, dies alles geschieht,
was wird dann erst mit den Sohnen dieser
Frauen geschehen, die bald zur Gewalt
greifen werden, um sich gegen die Romer
zu erheben? <Wenn sie mich, der nie Waffen
benutzt hat, als einen Aufstiandischen ver-
urteilen, was werden sie dann erst mit eu-
ren Sohnen tun? >

Spiter fiigt er noch hinzu:
138

Er gibt damit zu verstehen, dass sein Tod,
obwohl er kein Zelote ist und keine Waffen
gebraucht hat, eine Hinrichtung aus politi-
schen Griinden ist und dass er als Aufstdn-
discher verurteilt wurde. Aber viele Jahr-
hunderte hindurch hat man diesen politi-
schen Charakter der Verurteilung Jesu ein-
fach iibersehen.

Fir mich gibt es da eigentlich nichts
mehr zu kommentieren. Nur noch eine
Feststellung: Die «Epistel an Monsignore
Casadaliga», zu dem das Evangelium von
Solentiname auch schon in portugiesischer
Ubersetzung (von der Cardenal gar nichts
gewusst hatte) gelangt war, kann alles in
wenige Verse verdichten, die sich letztlich
wohl der gemeinsamen Rede von Gott mit
den Bauern von Solentiname verdanken.
Sie seien darum hier noch einmal erinnert:

Fiir die Kommunisten existiert Gott
nicht, sondern die Gerechtigkeit. / Fiir die
Christen existiert Gott nicht ohne die Ge-
rechtigkeit./ Monsignore, wir sind subver-
siv, / eine geheime Nummer auf einer Karte
in Gott weiss welchem Archiv, / Nachfolger
des schlecht gekleideten Proletariers und
Visiondrs, / des professionellen Aufwieg-
lers, hingerichtet als Feind des Systems. /
Wie Sie wissen, war es eine Folter fiir die
Subversiven, | das Kreuz, fiir die Politi-
schen, und nicht ein Schmuckstiick aus Ru-
binen / auf der Brust eines Bischofs.

Trauerarbeit oder der Zweifel an Gott

Ich habe keine Ahnung, was den Carde-
nal heute umtreibt, das heisst, ich nehme
zur Kenntnis, dass er an seinen kosmischen
Gesingen dichtet, und ich habe gehort,
dass er sich innerhalb der Zerwiirfnisse
unter den Sandinisten gegen eine Richtung
entschieden hat, ausgetreten ist aus dem,
was seinen Vorstellungen offenbar nicht
mehr entspricht, und dass er damit viel-
leicht ein Zeichen setzte, in Widerspruch
trat zu dem, was da im Laufe der Zeit und
nach einer verlorenen Wahl auch verkam.
Que sais-je, und was geht es mich an? Es
gibt (und wird geben) liberpriifbar ein Werk
dieses Dichters und es gibt auch die aufge-



zeichneten Spuren seiner revolutiondren
und priesterlichen Werke, zum Beispiel das
Evangelium von Solentiname und wohl ei-
niges andere mehr.

Der Umgang aber mit diesem Werk und
den anderen Zeichen seiner Arbeit kann
(noch) nicht abgel6st, akademisch inter-
pretierend, historisch sein — fiir mich we-
nigstens nicht. Ich kann meine Lektiire von
dem allem nicht ohne Trauerarbeit leisten.
Ich war 1983 selbst in Lateinamerika, in
Kuba und in Bolivien. Ich habe — an beiden
Orten — gerade noch mitgekriegt, welches
Hoffnungspotential in der Moglichkeit der
Revolution fiir die Menschen dort noch drin
lag (und auch fiir einen Européer wie mich,
der diese Latinos gleichsam ein wenig auch
fiir mich hoffen liess!); es war aber dort mit
Hinden zu greifen, was fiir eine Rolle die
revolutiondre Realitdt Kubas und Nicara-
guas immer noch bedeutete, gerade bei den
Manifestationen nach der Zerstérung des
Experiments Grenada unter Reagan. Der
Backlash war gerade noch nicht so genera-
lisiert wie nach 1989, niemand hatte noch
mit dieser grenzenlosen Arroganz und
Dummbheit ausgesprochen, die Geschichte
sei nun zu Ende, zu hoffen gebe es fiir den
ganzen Rest nichts mehr. Cardenal sagt in
dem Gedicht «Mystische Vision von den
Lettern FSLN»:

Und es gibt Tage, an denen wir Zeichen
brauchen. Allein mit unserer Einsamkeit.
Wie / die Heilige Teresita, die auf ihrem
Sterbebett | plotzlich zweifelte, ob es Gott
wirklich gibt. / Da schau ich vom Auto aus
zu den grossen Lettern auf / dem Hiigel
hinauf / und in mir spricht Gott zu mir: /
«Siehe, was ich fiir dich getan habe, / fiir
dein Volk. / Sieh diese Lettern und zweifle
nicht an mir, glaube, /| kleingliubiger
Mensch, / Feigling .»

Das freilich war nach dem Sieg iiber das
Somoza-Regime, in den Tagen des Auf-
baus eines neuen Nicaragua. Aber die Si-
tuation war damals schon genau gleich
ernst: Der plotzliche Zweifel, ob es Gott
wirklich gibt, den er mit Humor der Heili-
gen Theresa in die Schuhe schiebt, der klei-
nen oder der grossen, der von Avila oder der

von Lisieux, ist egal, er setzt sie mit ithrem
Zweifel in den Diminutiv Teresita — und
lasst sich von Gott «Feigling» schelten.
Aber wenn es dieses Volk nicht mehr gibt,
nie mehr und nirgends mehr, nie mehr ein
Zeichen, worin man als Dichter, oder als
Beter, oder als Revolutionir einen zukiinf-
tigen Gott der Liebe und der Gerechtigkeit
ausmachen kann? Mir scheint, die Texte
Cardenals sind so, dass sie einer Lektiire
immer noch mindestens diese Trauerarbeit
abfordern; und ich lese dann in der Zwi-
schenzeit in einem Riesenbuch wie dem
«Cantico Cosmico», von dem Cardenal als
von seinem Hauptwerk spricht, zundchst
mal von der Weltall-Ferne der Ankunft des
sogenannten Reiches Gottes.

Das sei ein schwacher Trost. Gut, aber
man miisste hier in Europa immer auch
gleich noch anfiigen: Wir brauchen Trost
immer noch wesentlich weniger als die, fiir
die ein Cardenal seine Dichtung schreibt.
Darin besteht doch wohl nach wie vor
der Skandal eines Werks wie desjenigen
Ernesto Cardenals, Skandal in diesem alten
christlichen Sinn, dass man von ihm nicht
absehen kann, den einen ein Argernis, den
andern eine Torheit. In diesem Sinn lohnt
ein Blick in den Cantico Cosmico zum Bei-
spiel, in diese Dichtung aus der «Einsam-
keit»,in der es irgendeiner Teresita, irgend-
einem Ernestito immer wieder fraglich
werden kann, «ob es Gott wirklich gibt».

«Der Kapitalismus wird
voriibergehen...»

Im siebten Gesang des Cantico Cosmico
steht der Vers: «Meine mathematischen
Metaphern sollen das Leben verteidigen .»
Ich glaub’s ihm, dem Cardenal, und lese
mich, ohne Ahnung von Astrophysik, aber
gespannt, durch sein Universum hindurch,
sein Universum, oder wie er es zwel Verse
vor dem zitierten nennt: «Die Tatsache,
dass wir in einem Universum voller Sinn
leben.» «Mag sein», ist das mindeste, was
man darauf antworten konnte. Und ich stel-
le fest, wie Cardenal in seinen Cantico alles
einbezieht, ganze friihere Textpassagen
einbaut, hinein montiert in dieses Ganze,

139



etwa aus seiner vor 1979 entstandenen
«Verdichtung und Vision von San José de
Costa Rica», in der er schon die Astrophy-
sik zu dichten begann:;

Der Kapitalismus wird voriibergehen.
Ihr werdet keine /| Wertpapierborse mehr
sehen. / — So sicher, wie das Friihjahr auf
den Winter folgt... /| Und wenn der <letzte
besiegte Feind der Tod sein wird>, / dann
wird vorher noch der Egoismus besiegt
werden. / So verschieden vom heutigen
Menschen ist er wie dieser vom Sinanthro-
pus. / Die Konkurrenz verhindert die Ko-
operation. / Sie schafft Trennung zwischen
Mensch und Mensch. / Eine zerrissene
Menschheit. | Der erste Fisch / starb, weil
er erstickte. Der erste Fisch, der an Land
sprang / war wie der Che./ Doch weitere
folgten ihm.

Das also bleibt, der Che, wie der Fisch an
der Luft und die weiteren, die folgen — und
Lungen haben werden!? Ich stelle weiter
fest, dass, immer an ausgezeichneten Stel-
len, solchen vielleicht, zu denen die soge-
nannte Christenheit noch wenig zu sagen
hatte, die ausserchristlichen Reden von
Gott, die Cardenal gesammelt hat, auf-
scheinen. Dann, besonders erschiitternd,
dass der «Besuch in Weimar (DDR)», einer
der grossen spiten Einzeltexte ebenfalls
hinein montiert ist in diesen gesungenen
Kosmos. Dort aber hatte Cardenal die grau-
sige Konfrontation zwischen dem Weimar
des spiten Goethe und dem endzeitlichen
Buchenwald der Nazis festgehalten, den
totalen und nie 16sbaren Widerspruch zwi-
schen der spédten Meinung Goethes, «dass
die Dichtkunst <Allgemeingut der Mensch-
heit> sei», und dem apokalyptischen Zynis-
mus der Nazis «JEDEM DAS SEINE»,
Worter, «die nur von drinnen gelesen wer-
den konnten, wenn erst die Gitter geschlos-
sen waren.» Also auch dieses Letzte drin im
Cantico Cosmico mit astrophyischem Vor-
spann:

Am Anfang: / gab es weder Raum noch
Zeit, denn es war vor der Zeit.

Geht das, Ernesto Cardenal, geht das
auch noch hinein in das Universum voller

140

Sinn? Immer wieder wird der Anfang be-
schworen im Cantico. Im ersten Gesang
«Der Urknall» hebst du an:

Am Anfang gab es nichts, / weder Raum
/ noch Zeit. | Das ganze Universum ver-
dichtet auf den Raum eines Atomkerns, /
und davor noch kleiner, viel kleiner als ein
Proton, / und sogar noch kleiner, ein un-
endlich dichter / mathematischer Punkt. /
Und es geschah der Urknall.

Und im zweiten «Das Wort» heisst es
dann:

Am Anfang, / vor der Raum-Zeit, | war

das Wort. / Alles, was ist, ist also wahr. /
Gedicht.

Im ersten Abschnitt des Evangeliums
von Solentiname sagt Felipe, der Bauer und
spitere Mértyrer, der einer der Inseln sei-
nen Namen geben wird, nach langem
Schweigen zum Johanneischen «Im An-
fang war das Wort»:

Christus brachte eine Botschaft von
Gott, die sehr wichtig fiir das ganze Volk
war, das soll heissen, dass er das Wort war.
Es handelt sich aber nicht um irgendein
beliebiges Wort, sondern um ein ernstes
Wort, ohne Betrug. Er ist das Wort Gottes,
und darum ist es ein wahres Wort. Und
dieses Wort kam auf die Welt und blieb
dann bei den Menschen.

Man wird wohl warten miissen, bis, an
irgendeinem Punkt der Erde, des Kosmos,
das wieder so revolutionér und einfach ge-
sagt wird —und wird wohl in der Zwischen-
zeit, dass alles, was ist, wahr ist, als das
Gedicht stehenlassen miissen, das Gedicht
des Ernesto Cardenal.



	Cardenals Rede von Gott (zweiter Teil und Schluss)

