
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 90 (1996)

Heft: 3

Rubrik: Zeichen der Zeit : vor 20 Jahren : Der verlorene Kampf um die
Mitbestimmung

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Zeichen der Zeit
Vor 20 Jahren: Der verlorene Kampf um die Mitbestimmung

Vor 20 Jahren hat der demokratische
Sozialismus in der Schweiz eine seiner
empfindlichsten Niederlagen erlitten: Der erste
Schritt zu einer umfassenden «Wirtschaftsdemokratie»

scheiterte am 21. März 1976,
als Volk und Stände die gewerkschaftliche
Mitbestimmungsinitiative ablehnten. Das
Nein einer Zweidrittelmehrheit der
Stimmenden war so wuchtig, dass in dieser
Frage bis heute keine echten Fortschritte
mehr erzielt wurden. Noch schlechter
erging es einem «Gegenvorschlag» von FDP
und SVP, der freilich keiner war, sondern
nur den Zweck hatte, die Ja-Stimmen zu
spalten. Die Niederlage traf aber nicht nur
die politische Linke, sondern auch
zahlreiche kirchliche Institutionen und
Persönlichkeiten, die sich aus sozialethischen
Überlegungen für die Mitbestimmung der
arbeitenden Menschen in der Wirtschaft
eingesetzt hatten.

Die Initiative und ihre sozialethische
Begründung

«Der Bund ist befugt, Vorschriften
aufzustellen über die Mitbestimmung der
Arbeitnehmer und ihrer Organisationen in
Betrieb, Unternehmen und Verwaltung.»
So lautete die Initiative, die vom Schweizerischen

Gewerkschaftsbund, vom
Christlichnationalen Gewerkschaftsbund und
vom Verband evangelischer Arbeitnehmer
am 25. August 1971 mit über 160 000
Unterschriften eingereicht worden war.
«Mitbestimmung» meinte «Mitentscheidung»
(participation aux décisions, wie es in der
französischen Fassung des Initiativtextes
hiess), und zwar auf allen Ebenen der
Wirtschaft: vom Arbeitsplatz bis zur
Unternehmensleitung. Das erklärte Ziel der
federführenden Gewerkschaften war die paritätische,

also gleichgewichtige Mitentschei¬

dung von Arbeit undKapital in den
Verwaltungsräten der grösseren Unternehmen.

Den wohl wichtigsten Beitrag zur
Diskussion leistete damals die Sozialethik, wie
sie Arthur Rieh auf der reformierten und
Oswald von Nell-Breuning auf der katholischen

Seite ausgearbeitet hatten. Arthur
Rieh verknüpfte den Grundwert der
Menschenwürde mit dem Grundsatz der
«Partizipation». Danach vermögen
«gesellschaftliche Machtstrukturen nur in dem
Masse dem Menschlichen zu entsprechen,
als sie auf das Teilhabenkönnen aller Beteiligten

bzw. Betroffenen» an diesen Strukturen

«ausgerichtet sind und damit der
Bildung von einseitigen Privilegien entgegenwirken».

Aus diesem Prinzip konnte Rieh
die «qualifizierte» oder eben paritätische
Mitbestimmung in den Unternehmen
herleiten. Das wechselseitige Vetorecht von
Kapital und Arbeit sollte verhindern, dass
die eine Seite die andere in die Minderheit
versetzen könnte. Erst wenn Kapital und
Arbeit zum Konsens gezwungen wären,
müssten sie einander als Sozialpartner
ernst nehmen - zum Wohl des jeweiligen
Unternehmens.

Noch einen Schritt weiter ging Nell-
Breuning. Er argumentierte von der
spezifischen Würde des arbeitenden Menschen
her, der in der Wirtschaft einen höherwertigen

Einsatz leiste als der blosse Kapitalgeber.

In der Tat: Wer arbeitet, setzt sich mit
seiner ganzen Person, seinen beruflichen
und menschlichen Fähigkeiten sowie mit
einem hohen Anteil an Lebenszeit im
Produktionsprozess ein. Wer dagegen nur
Geld- oder Sachmittel investiert, erbringt
keine der Arbeit vergleichbare personale
Leistung. Er trägt lediglich ein materielles
Risiko, das sich immer öfter nur noch auf
die Höhe des eigenen Kapitalanteils (Aktien)

beschränkt.

95



Der Altmeister der katholischen Soziallehre

zog aus diesem Vorrang derArbeit vor
dem Kapital geradezu revolutionäre
Konsequenzen. Nicht mehr das Eigentum,
sondern die Arbeit sollte künftig «das tragende
Ordnungsprinzip» sein. Ihm würde, so
meinte Nell-Breuning weiter, am ehesten
ein «laboristisches» Modell gerecht, in dem
«diejenigen, die ihre Arbeitskraft im
Produktionsprozess einsetzen, diesen auch
organisieren». Es wäre daher nicht vermessen,

die im deutschen Betriebsverfassungsgesetz

vorgesehene Verteilung der
Aufsichtsratssitze umzukehren: «zwei Drittel
der Arbeit, ein Drittel dem Kapital».
Gemessen am Vorrang der Arbeit vor dem
Kapital sei Mitbestimmung, selbst
paritätische, nur «eine sehr bescheidene
Forderung».

Am Beispiel der fehlenden Mitbestimmung

gelang es dieser Sozialethik, den
zutiefst perversen Charakter der kapitalistischen

Eigentumsordnung aufzuzeigen: Die
arbeitenden Menschen werden nicht als
Subjekte der Wirtschaft respektiert,
sondern zu Objekten des Kapitals entfremdet.
«Das Unternehmen», so hiess es schon in
der Konzilskonstitution «Gaudium et
Spes», sei ein «Verbund von Personen», es
habe also eine eigene Rechtspersönlichkeit,

an deren Entscheidungen Arbeit und
Kapital je auf ihre Weise partizipierten.
Damit nicht vereinbar war und ist eine
Rechtsordnung, die - wie die schweizerische

- das Unternehmen zum Rechtsobjekt
des Kapitals erklärte und erklärt. Der Eintritt

in ein (grösseres) Unternehmen müsste
für die arbeitenden Menschen nicht mehr
als Arbeits-, sondern als Gesellschaftsvertrag

konzipiert werden. Durch diesen
Gesellschaftsvertrag würden sich die
arbeitenden Menschen mit den Kapitalgebern
zum gemeinsamen und gemeinsam
bestimmten Unternehmen verbinden.

«Gegenargumente» und
«Gegenvorschlag»

Die Auseinandersetzung um die
gewerkschaftliche Mitbestimmungsinitiative
machte mir erstmals bewusst, wie dialog-

96

unfähig und blockiert die schweizerische
(Klassen-)Gesellschaft ist. Ich betreute
damals das Ressort «Mitbestimmung» in der
Nationalkommission «Justitia et Pax».
Resultat meiner Tätigkeit war die Studie «Kirche

und Mitbestimmung», die den Bischöfen

als Grundlage einer Erklärung vom
11. Februar 1976 zur Initiative diente.
Ausgehend vom «Vorrang der Arbeit vor dem
Kapital», setzten auch sie sich «für eine
umfassende, möglichst gleichgewichtige
Mitbestimmung aller Arbeitnehmer» auf
allen Ebenen, einschliesslich der
«Unternehmensebene», ein. Diese Erklärung löste
die unterschiedlichsten Reaktionen aus:
vom Beifall der Gewerkschaften bis zu den
wüstesten Polemiken in den bürgerlichen
Medien, die allerdings mehr den
(sozialistischen) Sack schlugen, wenn sie den
(bischöflichen) Esel meinten.

Ins Mark getroffen schien vor allem die
CVP, die mit ihrer Ablehnung der
Mitbestimmungsinitiative die «christliche»
Sozialethik verleugnete, als deren Sachwalterin
sie sich sonst anpries. Arnold Koller,
damals Präsident der Nationalratsfraktion,
meinte an einer Tagung in Bad Schönbrunn,

dass «die Mehrheit der CVP-Parla-
mentarier aufgrund der in der
Mitbestimmungsfrage gemachten Erfahrungen dazu
neigt, das politische Mandat der Kirche,
wenn nicht ganz zu verneinen, so doch
möglichst einzuschränken».

Weniger vornehm tönte es aus den
katholischen Tageszeitungen: Das «Vaterland»

wusste zu berichten, «dass der Sprecher

der Kommission Justitia et Pax ein
militanter Sozialdemokrat» sei, der «die
kirchliche Soziallehre völlig willkürlich
auslegt». «Mitbestimmung im Schlepptau
des Marxismus» war der ganzseitige Artikel

eines CVP-Politikers überschrieben,
der mir in der Ostschweiz/NZN «die
bedenkenlose Ausnützung der Gutgläubigkeit

der Bischöfe und des ganzen katholischen

Volkes» glaubte vorwerfen zu müssen.

«Falsche Freunde der Kirche» titelte in
derselben Zeitung ein Bundeshausjournalist,

der «Justitia et Pax» von einer «radikalen

Gruppe» mit «totalitären Ideen»
unterwandert sah. Und der Redaktor dieses Blat-



tes empörte sich, «dass Leute, die sich über
ein gestörtes Verhältnis zu unserem Staat,
seinen Behörden und Institutionen ausweisen

und auch die beiden grossen Kirchen in
unserem Land auf eine unschweizerische

Ebene abzudrängen versuchen, in
einer dieser Kirchen (das heisst der
katholischen) einen wesentlichen Einfluss
ausüben». Die NZZ schlug mir gar das Bloch-
Zitat «Ubi Lenin, ibi Jerusalem» um die
Ohren, als ob es mein eigenes gewesen
wäre. Und die Arbeitgeber-Zeitung schloss
den Bericht von einem meiner Referate in
der Paulus-Akademie mit dem Satz: «Die
Systemveränderer wühlmausen ganz kräftig

am gewerkschaftlichen Stamm.»
Natürlich müssten auch noch bürgerliche

Sozialethiker her, die dem Nein zur
Mitbestimmungsinitiative den professora-
len Segen erteilten. In der NZZ beehrte
mich Wilhelm Weber (Münster) mit dem
Vorwurf eines «unausgegorenen <Fun-
damentaldemokratismus> Rousseauscher
Provenienz», was wenigstens das Gegenteil

des mir ebenfalls zugeschriebenen
leninistischen Staatssozialismus war... Ein
anderer Professor der Sozialethik, Arthur F.

Utz (Fribourg), erntete allgemeines
Kopfschütteln, als er in der Schweizer Rundschau

empfahl, in Texten der kirchlichen
Soziallehre «zuerst zu suchen, was nicht
gesagt, als was gesagt wurde». So gelang es
ihm, den «Totalsinn» der Soziallehre nach
eigenem Gusto auszulegen, und der war -
im Gegensatz zu den Texten selbst - alles
andere als mitbestimmungsfreundlich.

Als völlig unzulänglich erwies sich das

bürgerliche Verständnis von Sozialethik
überhaupt. «Für uns steht das Sozialethische

im Vordergrund, für die Initianten
offensichtlich Macht- und Gesellschaftspolitisches»,

hatte zum Beispiel der Sprecher
der FDP im Nationalrat erklärt. Dass
Sozialethik als Suche nach der Gerechtigkeit
von Institutionen und Ordnungen gerade
nicht von der macht- und gesellschaftspolitischen

Fragestellung getrennt werden
darf, war und ist bis heute der bürgerlichen
Politik nur schwer zu vermitteln. Das
sozialethische Defizit hatte Folgen: Um die
Initiative besser bekämpfen zu können,

wurde ein «sozialethisch einwandfreier»
Gegenvorschlag ausgearbeitet, der die
«Mitbestimmung der Arbeitnehmer» auf
die betriebliche Mitsprache beschränkt hätte,

und dies, obschon gerade jene Fragen,
die den betrieblichen Bereich am meisten
betreffen, wie z.B. Betriebsschliessungen
und -Verlegungen, nicht in den
Betriebskommissionen, sondern in den
Verwaltungsräten entschieden werden.

Zur Bekämpfung der Mitbestimmung
war jedes Mittel der Desinformation und
Verunglimpfung recht. Für den Fall der
Annahme der Initiative wurde das
wirtschaftliche Chaos angedroht. Schliesslich
trage das Kapital das unternehmerische
«Risiko» und damit auch die Verantwortung

für die Arbeitsplätze. Und überhaupt:
Die Arbeitenden wollten gar nicht
mitbestimmen, der sichere und gut entlöhnte
Arbeitsplatz sei ihnen wichtiger. Die
Panikmache hatte Erfolg. Aber auch der erste
grosse Konjunktureinbruch von 1974/75
tat seine Wirkung. Die Angst um den
Arbeitsplatz war der schlechte Ratgeber, der
zur Ablehnung eines Rechts führte, das wie
kein anderes in der Lage gewesen wäre,
Arbeitsplätze vor unbedachter Wegrationalisierung

und Auslagerung zu schützen.
Das Bürgertum, noch irritiert von der

68er Bewegung, verdrängte die «Legitimation

sprobleme des Spätkapitalismus»
(Habermas), die in der Mitbestimmungsdiskussion

einmal mehr zutage traten. Es
versuchte dem Souverän einzubleuen, dass
er in der Wirtschaft nichts zu suchen habe,
da hier der Mensch erst als Eigentümer
stimmberechtigt und zu respektieren sei.
Diese Ideologie hat sich seither immer
unverhohlener durchgesetzt und mit dem
Ende des Kalten Krieges ihren ungebremsten

Siegeszug angetreten. Sie beraubt uns
der Alternative gegenüber einem Kapitalismus,

der auf dem totalen und globalen
Markt auch noch die letzten Bindungen
und Hemmungen gegenüber den arbeitenden

Menschen verliert. Diese Alternative,
die nur Wirtschaftsdemokratie heissen
kann, wäre angesichts einer schamlosen
Profitmaximierung des Kapitals auf
Kosten der Arbeit aktueller denn je.

97


	Zeichen der Zeit : vor 20 Jahren : Der verlorene Kampf um die Mitbestimmung

