
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 90 (1996)

Heft: 2

Rubrik: Zeichen der Zeit : gehört Gott in die Verfassung?

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Zeichen der Zeit
Gehört Gott in die Verfassung?

Die Totalrevision der Bundesverfassung
steht seit 1965 auf der politischen Traktandenliste.

Im Sommer 1995 hat Bundesrat
Koller einen weiteren Verfassungsentwurf

in die Vernehmlassung geschickt.
«Bewährtes erhalten - Zukunft gestalten -
Schweiz stärken» sei das Ziel, das die
Landesregierung mit ihren Reformvorschlägen

verfolge, schreibt Koller an die
«lieben Mitbürgerinnen und Mitbürger».
Zur Erhaltung des Bewährten gehört offenbar

auch die unveränderte Präambel, die
«im Namen Gottes des Allmächtigen» der
Verfassung eine besondere normative
Dignität vermitteln soll.

Wer diese Anrufung Gottes in Frage
stellt, scheint das Fundament unseres
Staatswesens anzutasten. Eine Verfassung
ohne Gott wäre für viele gläubige
Menschen eine gottlose Verfassung. Die
Schweiz würde sich von ihrem christlichen
Ursprung verabschieden und den Atheismus

zur Staatsreligion erklären. Das
Bekenntnis zum Verfassungsgott wird oft sehr
emotional vorgetragen und vom persönlichen

Glaubensbekenntnis kaum mehr
unterschieden. Die Präambel wühlt mehr
Leidenschaften auf als die viel wichtigere Frage,

was denn überhaupt der zentrale Inhalt
des vorliegenden Verfassungsentwurfs sei,
anders gesagt: welche Wirtschafts- und
Gesellschaftsordnung hier «im Namen Gottes
des Allmächtigen» legitimiert werde.

Baal oder Jahwe?

Bei der Lektüre des neuen Entwurfs
wundert mich am meisten, dass die Linke
ihn nicht schon längst empört zurückgewiesen

hat. Er schreibt den neoliberalen
Glauben an Kapital und Markt in einer
Weise fest, wie es vor wenigen Jahren noch

60

undenkbar gewesen wäre. Der Vergleich
mit dem früheren Entwurf der Kommission
Furgler von 1977 bringt es an den Tag. Das
Eigentum ist nicht mehr wie damals nur
«im Rahmen der Gesetzgebung» gewährleistet,

sondern es wird zur totalen
Vermögenswertgarantie aufgebläht, weshalb
Enteignungen «voll entschädigt» werden sollen.

Dass diese Eigentumsgarantie auch die
uneingeschränkte Verfügungsgewalt über
die Produktionsmittel umfasst, geht aus
dem Fehlen jeglicher Teilnahme- oder
Teilhaberechte der arbeitenden Menschen in
der Wirtschaft hervor. Mitbestimmung ist
kein Thema mehr. Auch der Markt geht
über alles. War im 77er Entwurf die «private

wirtschaftliche Betätigung» nur «im
Rahmen der Gesetzgebung» gewährleistet,
so heisst es jetzt: «Abweichungen vom
Grundsatz des freien Wettbewerbs bedürfen

einer Grundlage in der Verfassung.»
Dadurch bekommt der Markt einen höheren

Verfassungsrang als selbst die
Menschenrechte, die durch das Gesetz
eingeschränkt werden dürfen.

Mit Blick auf die Präambel stellt sich die
Frage, welcher Gott dieses neoliberale
Machwerk rechtfertigen soll, Baal oder
Jahwe. Die Bibel kennt für Gott diese beiden

Namen, die zwei gegensätzliche
Aussagen über ihn enthalten. Baal ist der Gott
im Oben, mit dem wir Staat machen, der
souveräne Repräsentant der herrschenden
Ordnung, der volle Fleischtöpfe und stabile
Verhältnisse verspricht, wenigstens für
diejenigen, die ebenfalls «oben» sind. Jahwe
dagegen ist der Gott im Unten, der sich
zwischen Krippe und Kreuz offenbart, der
befreiende Gott der Armen, der selbst arm
geworden ist, der Exodusgott, der in die
Wüste führt, nicht der Gott des Habens,
sondern der Gott des Seins.



Eine Verfassung, die im Namen Jahwes
erlassen würde, müsste eine Option/ür die
Armen enthalten. Eine Verfassung, die da-

gegenfür die Reichen optiert, kann sich auf
irgendeinen Gott oder Götzen, aber gewiss
nicht auf Jahwe berufen. Sage mir, wie du

von Gott redest, und ich sage dir, wie deine
Verfassung aussieht. Oder umgekehrt: Sage

mir, welche Verfassung du willst, und
ich sage dir, welchen Gott du bekennst. Es

geht hier nicht darum, Baalspfaffen einer
herrschenden Zivilreligion zu denunzieren,
sondern zwei Typen von Theologie und
Glauben hervorzuheben, die in der Realität
nie rein vorkommen, uns aber dennoch mit
der Frage konfrontieren, welchem Gott wir
nachfolgen wollen und sollen, auch in der
Politik, auch in der Auseinandersetzung
um die Verfassung. Es genügt jedenfalls
nicht, in der Präambel «Herr, Herr» zu
sagen, wenn damit doch nur ein halbwegs
verchristlichter Baal gemeint ist.

Schon in der Diskussion um den 77er
Entwurf blieb die Frage unbeantwortet,
warum die Anrufung Gottes des Allmächtigen

nicht auf andere, uns naheliegendere
göttliche Attribute zurückgreife: Warum
die Allmacht Gottes und nicht seine
Ohnmacht, warum der triumphierende Baal
und nicht der menschgewordene Jahwe,
warum der herrschende und nicht der
liebende Gott, warum der staatstragende
oberste Souverän und nicht der ganz Andere,

dessen Reich staatliche Souveränität in
Frage stellt? Warum überhaupt der Gott
und nicht die Göttin? Warum nicht die
verborgene Gottheit, die sich unseren Bildern,
Begriffen - und Verfassungen entzieht?
Zurück zur ursprünglicheren Formulierung
«In nomine Domini» der Bundesbriefe von
1291 bis zur Helvetik wollte man nicht
gehen - nur schon deshalb nicht, weil die
französische Übersetzung «Au Nom de
Dieu» an einen gängigen Fluch erinnerte...
So bliebe eigentlich nur noch eine Formulierung

übrig, die im Sinne der Präambel
des Bonner Grundgesetzes die «Verantwortung

vor Gott» betonte. Aber damit
stellte sich die Frage von neuem, welcher
Gott, welche Göttin oder Gottheit nun
eigentlich gemeint sei.

Die weltanschauliche Neutralität
des Staates

Für die Frage, ob Gott in die Verfassung
gehört, ist diese Auseinandersetzung
jedoch müssig. Denn von Verfassungs wegen
kann weder die Frage nach dem «richtigen»

Gottesverständnis noch überhaupt die
Frage nach der Existenz Gottes entschieden

werden. Der moderne Rechtsstaat
versteht sich als religiös und weltanschaulich
neutral. Er kann und darf sich mit keiner
Kirche, Religion oder Weltanschauung
identifizieren. Es ist nicht seines Amtes,
letzte Sinnfragen zu beantworten. Im
Gegenteil, er überschreitet die ihm gesetzten
Grenzen, wenn er in irgendeiner Form
Religions- oder Weltanschauungsstaat wird.
Der Staat als Theist ist ein hölzernes Eisen,
er macht genauso schlechte Figur wie der
Staat als Atheist.

Selbst wenn der moderne Rechtsstaat
Kirchen oder andere Religionsgemeinschaften

öffentlich-rechtlich anerkennt, tut
er dies nicht als Theologe, sondern als
Wahrer des Gemeinwohls. Ihre Anerkennung

richtet sich nicht nach der Wahrheit,
die sie für sich beanspruchen, sondern nach
dem öffentlichen Interesse, dem sie
dienen. Dazu gehört selbstverständlich auch
die gemeinschaftliche Auseinandersetzung
mit Sinnfragen, die für die Menschen von
existentieller Bedeutung sind. Gerade weil
der Staat auf solche Fragen nicht eingehen
kann, liegt es im öffentlichen Interesse,
jene Gemeinschaften gleichberechtigt zu
unterstützen, die im Geiste der Toleranz um
solche Antworten sich bemühen.

Weltanschauliche und religiöse Neutralität

ist aber nicht mit Wertneutralität zu
verwechseln. Das Gemeinwohl, das der
Staat verwirklichen soll, ist alles andere als
ein wertneutraler Begriff. Es vereinigt in
sich die Grundwerte der Menschenwürde
und der Menschenrechte, der Gerechtigkeit,

des Friedens und der Bewahrung
der natürlichen Lebensgrundlagen. Diese
Grundwerte sind auch für alle Menschen,
gleich welcher Religion oder Weltanschauung,

einsichtig und verbindlich. Die
weitergehende Frage indes, wie wir «im Letz-

61



ten» diese Werte begründen, ob von Gott
her, als dessen Ebenbild wir den Menschen
sehen, ob mit dem Kategorischen Imperativ

Kants oder geleitet von einem marxistischen

Prinzip Hoffnung, kann Politik nicht
beurteilen. Die letzten Überzeugungen
entziehen sich auch dem demokratischen
Mehrheitsentscheid. Sie gehören unter die
Obhut der Toleranz.

Gewiss verdient das Argument Respekt,
dass die Anrufung Gottes dem Staat Grenzen

setze, ihn vor Selbstvergötzung in
Kategorien absoluter Souveränität bewahre.
Nur dank diesem transzendenten Bezug, so
hören wir weiter, werde der Mensch in
seiner unverfügbaren Freiheit vom Staat
anerkannt. Ist es aber nicht gerade umgekehrt,

dass der Staat seine Grenzen
überschreitet, wann immer er auf eine letzte,
nicht mehr allen Menschen einsichtige und
sie verpflichtende Wahrheit rekurriert?
Und verletzt er nicht gerade dadurch die
Glaubens- und Gewissensfreiheit, dass er
Menschen von Verfassungs wegen einen
Glauben zumutet, mit dem sie sich in ihrem
Gewissen nicht identifizieren können?

Auch historisch gesehen ist die Invoca-
tio Dei alles andere als eine Garantin von
Freiheit und Toleranz. Politik «im Namen
Gottes» erwies sich noch stets als Einfallstor

für Fundamentalismus. Schon die
Gegenfrage, was eine z.B. atheistische
Volksmehrheit daran hindern sollte, ihren «Glauben»

ebenfalls in der Verfassung zu verankern,

wird bewusst oder unbewusst nach
dem fundamentalistischen Grundsatz
entschieden, dass nur die «Wahrheit» ein
Recht auf Dasein habe und nicht auch der
«Irrtum». Rechte haben kann aber nicht
«die Wahrheit», sondern nur der Mensch,
der sich in Freiheit um Wahrheit bemüht.

in christlicher Begründung

Das Godesberger Programm der SPD
enthielt den schönen Satz, der demokratische

Sozialismus wolle «keine letzten
Wahrheiten verkünden - nicht aus Ver-
ständnislosigkeit und nicht aus Gleichgültigkeit

gegenüber den Weltanschauungen
oder religiösen Wahrheiten, sondern aus

der Achtung vor den Glaubensentscheidungen

des Menschen, über deren Inhalt
weder eine politische Partei noch der Staat
zu bestimmen haben». Das ist, genau
genommen, nicht nur eine laizistische,
sondern auch eine christliche Position. Der
zitierte Satz orientierte sich an Dietrich
Bonhoeffers Verständnis der weltlich
gewordenen Welt als einer theologisch positiven

Aussage. «Wir leben im Vorletzten und
glauben das Letzte», lautet das berühmte
Wort des grossen Theologen, das «Godes-
berg» inspirierte.

Im «Vorletzten» weiss ein christlicher
Humanismus nicht besser über das
Gemeinwohl Bescheid als ein weltlicher
Humanismus. Vor allem genügt es nicht, sich
zu Gott zu bekennen, um seinen Willen zu
tun. Gott ist mit den Menschen, die Gerechtigkeit

suchen, er kann darum mit Atheisten,

die ihn nicht kennen, sein, und er kann
mit Christen, die ihn kennen, nicht sein.
Darum antwortet der Messias Jesus auf die
Fragen des reichen Jünglings und des
Gesetzeslehrers nach dem ewigen Leben nicht
mit einer «letzten Wahrheit», sondern mit
dem Gebot der Nächstenliebe. «Vom
Evangelium, von Christus her», sagt Bonhoeffer,

wird die «Mündigkeit der Welt besser
verstanden, als sie sich selber versteht». Er
warnt uns, die Weltlichkeit der Welt oder
den Menschen in seiner Menschlichkeit
«madig» zu machen. Arthur Rieh hat in
diesem Zusammenhang gar von einem
«religiösen Überlegenheitskomplex» gesprochen,

der «eine besonders raffinierte Variante

des Heidentums» sei.
Gott braucht keine theistische Präambel.

Eine solche läuft viel eher Gefahr, dem
Dritten Gebot zu widersprechen: «Du
sollst den Namen des Herrn, deines Gottes,
nicht missbrauchen» (Ex 20,7). Die Anrufung

Gottes in der Präambel wäre dann
gerade kein Akt der Gottesverehrung,
sowenig als der Eid, den unsere Bundespolitikerinnen

und -politiker auf die Verfassung
schwören (obschon das Schwurverbot im
Zweiten Testament deutlicher nicht formuliert

sein könnte), oder der Rütlischwur, mit
dem unser Staatsmythos die alte Eidgenossenschaft

beginnen lässt.

62


	Zeichen der Zeit : gehört Gott in die Verfassung?

