
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 90 (1996)

Heft: 2

Artikel: "Das Leben leidenschaftlich lieben - Gerechtigkeit leidenschaftlich
suchen" : Symposium zum 80. Geburtstag von Marga Bührig :
Gerechtigkeit leidenschaftlich lieben!

Autor: Schüssler Fiorenza, Elisabeth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143955

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143955
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Elisabeth Schüssler Fiorenza

Gerechtigkeit leidenschaftlich lieben!

Geburtstage von Feministinnen sind
immer auch Marksteine, nicht nur im Leben
der Frau, deren Geburtstag wir feiern,
sondern auch für die Bewegung, der sie
verpflichtet ist. Ich möchte daher den
Veranstalterinnen Doris Strahm und Reinhild
Traitler besonders danken, nicht nur dass
sie uns zusammengerufen haben, um
Margas 80. Geburtstag zu feiern, sondern
auch dass sie uns damit die Gelegenheit
gegeben haben, über Gerechtigkeitssuche
und Lebensliebe in der feministisch-theologischen

Bewegung gemeinsam
nachzudenken. In einer Welt, in der Ungerechtigkeit

und Repression immer mehr
überhandzunehmen scheinen, wird ja
feministisch-theologisches Nachdenken über
Gerechtigkeit immer wichtiger.

Gerechtigkeit - ein männlich besetzter
Begriff

Doch ist eine solche Konzentration auf
Gerechtigkeit seit dem einflussreichen
Werk von Carol Gilligan in feministischer
Theorie umstritten. Auch nur ein kurzer
Blick auf die feministische Diskussion zur
Ethik lehrt, dass feministische Theorie sich
mehr mit einer Fürsorgeethik (ethics of
care) und Beziehungsethik als mit einer
Gerechtigkeitsethik befasst hat. Nach den
Vertreterinnen einer Fürsorgeethik sind
Frauen angeblich nicht so sehr an
Gerechtigkeit und Vernunft orientiert,
sondern moralisch viel mehr auf Fürsorge,
Gefühl und Beziehung hin angelegt. Ist es
überhaupt noch angebracht, Gerechtigkeit
in den Mittelpunkt feministischer Theologie

zu stellen, nachdem Frauenforscherinnen
wie Gilligan aufgezeigt haben, dass

Gerechtigkeit ein männlich besetzter
Begriff ist?

Eine kritische feministische Befreiungstheologie,

die nicht in erster Linie mit einer
Genderanalyse, sondern mit einer komple¬

xen Kyriarchats- oder Herrschaftsanalyse
arbeitet, kann aber den Anspruch auf
Gerechtigkeit nicht aufgeben, da zu viele
Frauen in der Welt immer noch an
entmenschlichender Ungerechtigkeit zugrunde

gehen.
Feministische Theologinnen sind hier

keine Ausnahme, sondern erfahren ständig,

dass sie denselben Ungerechtigkeiten
wie andere Frauen ausgesetzt sind. Trotz
30 Jahren neuer Frauenbewegung lernen
Schülerinnen oft immer noch nichts über
ihre eigene Frauengeschichte. Viele
Studierende können keine Lehrerinnen und
Professorinnen finden, die ihr intellektuelles

Wachstum und ihre theologische Arbeit
fördern könnten. Akademisch qualifizierte
Feministinnen sind arbeitslos oder arbeiten
für minimale Entlohnung, nur um eine
Lehrveranstaltung anbieten oder ein Seminar

halten zu können. Andere wiederum
erhalten kein «nihil obstat», können ihre
Arbeit nicht publizieren oder werden auf
andere Weise mundtot gemacht. Manche
verkaufen ihre intellektuelle Integrität und
theologische Kreativität für «30 Silberlinge»,

während wieder andere psychischem
Druck zum Opfer und intellektuell-religiösem

«Burn-out» anheimfallen. Ablehnung,
Trivilialisierung, Zensur, Vereinnahmung
und oft Armut bestimmen den täglichen
Überlebenskampf feministischer Theologinnen.

Trotzdem kämpfen jedoch viele wie
Marga täglich weiter, weil sie von der
leidenschaftlichen Sehnsucht nach Gerechtigkeit

für sich und für andere angetrieben
werden. Wir können nicht aufhören, solange

unser theologisches Werk in Gefahr ist,
wie das unserer Vorschwestern verfälscht
zu werden, der Vergessenheit anheimzufallen,

und zensiert, vereinnahmt, oder nicht
ernst genommen zu werden. Wir geben
nicht auf, damit feministische Theologie
ihre Kraft behält, die Ungerechtigkeits-

43



Situationen in Theologie, Wissenschaft,
Kirche und Gesellschaft beim Namen zu
nennen und auf Gerechtigkeit hin zu verändern.

Wir müssen unsere kritische Arbeit
weiter machen, damit ungezählte christliche

Frauen die Ungerechtigkeitssituation,
in der sie leben, theologisch durchschauen
und kritisch als nicht von Gott gewollt
zurückweisen können.

Geschichtliches Erbe:
Quelle von Überlebenskraft

Kurz, in Situationen von Unterdrückung
und Ungerechtigkeit muss das Thema
«Gerechtigkeit leidenschaftlich lieben» das
zentrale Thema feministischer Denk- und
Diskurspraxis bleiben. Was ergibt sich daraus

für das gerechte Verhalten von
feministischen Theologinnen untereinander und
unser Umgehen miteinander? Wie können
wir in einer solchen Situation von
Ungerechtigkeit es vermeiden, die herrschende
vertikale Gewalt, die sich gegen uns alle
richtet, dadurch zu entschärfen, dass wir sie

von uns weg auf andere Frauen ablenken?
Wie können wir zur Schaffung und Erhaltung

einer intellektuellen feministischen
Tradition und Überlieferung beitragen, die
ihre theologische Autorität aus dem Kampf
um Gerechtigkeit ableitet? Wie kann
feministische Theologie eine gewaltfreie
intellektuelle Tradition und geschichtliches
Erbe als eine wichtige Quelle von
Überlebenskraft und Veränderungsmacht für
unterdrückte Menschen bereitstellen?

In ihrem autobiographischen Buch
«Spät habe ich gelernt, gerne Frau zu sein»
hat Marga eindrucksvoll auf das Problem
der Geschichtsvergessenheit der
Frauenbewegung hingewiesen:

«Ein weiterer Impuls kam aus meiner
Beschäftigung mit der Geschichte der
Frauenbewegung. Es fiel mir auf, dass die
Zeit zwischen dem Ende der <alten>

Frauenbewegung und dem Beginn der <neuen>
Frauenbewegung als eine Art Leerraum
dargestellt oder eben nicht dargestellt wird.
Es liest sich so, als hätten in dieser Zeit
keine Frauen gelebt, als hätte es zum
Beispiel keine Frauenorganisationen gegeben,

die mit den Ansätzen der alten
Frauenbewegung weitergearbeitet hätten.»

Ihre Beobachtung steht nicht vereinzelt
im Raum. Die Australierin Dale Spender
hat schon vor mehr als zehn Jahren ein
dickes Buch verfasst, in dem sie nachweist,
dass feministische Ideen in den letzten vier
Jahrhunderten - und ich würde für das
Christentum anmerken: in den letzten zwei
Jahrtausenden - immer wieder trivilia-
lisiert wurden und in Vergessenheit geraten
sind. Daher kann die nächste feministische
Generation nicht von dem Denken Ihrer
Vorgängerinnen lernen, sondern muss das
Rad immer wieder neu erfinden. Die
Historikerin Barbara Caine hat darüber hinaus

aufgezeigt, dass es nicht nur die
herrschende Gesellschaft ist, die feministisches
Wissen immer wieder in Vergessenheit
geraten lässt. Vielmehr ist jede Generation
von Feministinnen selbst darauf bedacht,
sich von Ideen und Werk ihrer Vorgängerinnen

abzusetzen, um die Neuheit und
Kreativität ihrer eigenen Ideen nachzuweisen.

Caine erklärt dieses Unrecht, das
die Frauenbewegung sich ständig selbst
zufügt, wie folgt:

«Historikerinnen müssen einsehen, dass
die häufige Zurückweisung des Begriffes
Feminismus - und des Bewusstseins
irgendeiner Verbindung mit feministischen
Vorgängerinnen von Frauen, die die
Frauenemanzipation bejahen, anzeigt, dass
Frauen Schwierigkeiten haben, Verbindungen

über die Generationen hinweg zu
machen oder sich als Legitimationsfiguren
und Autoritäten für sich selbst und für
andere zu verstehen.»

Der Athenakomplex

Ich selbst habe dieses Problem in der
Festschrift für Luise Schottroff mit dem
Konzept des Athenakomplexes anzusprechen

versucht, bin aber damit auf viel
Unverständnis und Kritik gestossen. Was
meine ich mit «Athenakomplex» und was
sind seine Symptome? Der Ausdruck
sucht ein feministisch-heuristisches Konzept

einzuführen, das nicht nur auf den
Mythos der Göttin Athena zurückgreift,

44



sondern ihn auch kritisch-feministisch so
zu lesen sucht, dass damit ein bestimmter
Komplex von pathologischen Symptomen
in der theologischen Frauenforschung
feministisch benannt wird und Strategien zu
seiner «Heilung» gefunden werden können.

Ein solcher Rückgriff muss aber, um
feministische Schuldzuschreibungen zu
vermeiden, ganz deutlich sagen, dass der
Athenakomplex systemisch und nicht
persönlich «pathologisch» zu verstehen und
daher nur durch eine Veränderung der ky-
riarchalen Ungerechtigkeitssituation, die
Frauen theologisch zum Schweigen
verurteilt hat, zu beheben ist.

Athena, die Schutzgöttin des klassischen
demokratischen Stadtstaates Athen, war
nicht nur Patronin von Kunst, Technik und
Wissenschaft, sondern auch Kriegsgöttin.
Nach Hesiod entsprang sie völlig erwachsen

dem Kopf ihres Vaters Zeus. Doch ist
sie nur scheinbar mutterlos. Ihre wirkliche
Mutter ist die Göttin Metis, die weiseste
Ratgeberin unter Göttern und Menschen.
Als Metis mit Athena schwanger war - so
der Mythos -, wurde sie von Zeus, ihrem
Gemahl, überlistet und in eine Fliege
verwandelt. Da Zeus, der Vater aller Götter
und Menschen, fürchtete, dass Metis ein
Kind gebären könnte, das ihn an Macht
und Weisheit übertreffen würde, hat er die
schwangere Metis in eine Fliege verwandelt.

Damit nicht genug, hat er sie dann mit
Haut und Haar verschluckt, um sie immer
bei sich zu haben und von ihrem Rat
profitieren zu können. Als die Zeit für Athenas
Geburt kam, spaltete Hephaestus das

Haupt des Zeus mit einer Axt, und Athena
entsprang in voller Kriegsrüstung und mit
einem Schlachtruf auf den Lippen dem
Gehirn der patriarchalen Gottheit.

Diese kyriarchale Göttergeschichte von
Athenas «Geburt» offenbart nicht nur den
Angstkomplex des höchsten Gottes, dass
das Kind von Metis, der Mutter der Weisheit,

ihn an Weisheit übertreffen könnte,
sondern erhellt auch die Bedingungen, unter

denen Frauen inpatriarchalen Kulturen
Weisheit und Wissen beanspruchen dürfen.
Feministische Wissenschaftlerinnen haben
nicht dieselbe Autorität wie «Doktorvä¬

ter». Junge Frauen müssen sich als
Vatertöchter erweisen und verstehen lernen, die
anscheinend mutterlos dem väterlichen
Gehirn entsprungen sind. Sie stellen ihre
Vatertreue dadurch unter Beweis, dass sie
ihre intellektuellen Mütter verneinen und
mit anderen Frauen um die Wertschätzung
und Bestätigung des Vaters konkurrieren.

Doch mit der hermeneutischen Brille des
Verdachts gelesen, entlarvt der Athena-
mythos zugleich, dass das patriarchale
Macht- und Wissenssystem nur dann
streitende Vatertöchter und vermittelnde
Vatermütter erzeugen kann, wenn es ihm
möglich ist, die «weisen» Frauen der
Geschichtsvergessenheit anheimzugeben und
die Frau gleichsam wie ein Insekt zum
Sezierobjekt patriarchaler Forschung zu
machen. Um sich Frauenweisheit und Wissen

einzuverleiben und für
gesellschaftlich-religiöse Herrschaftsinteressen zu
kooptieren, kann hegemoniale Wissenschaft
und Theologie Frauen nicht als intellektuelle,

wissenschaftliche und theologische
Subjekte oder Legitimationsfiguren
anerkennen.

Deshalb ist es schwierig für intellektuelle
Frauen, andere Frauen als Autoritäten,

von denen sie gelernt haben, zu respektieren

und auf ihrem Werk aufzubauen. Viele
Studierende und Doktorandinnen in Amerika

und Europa haben mir gesagt, dass sie

nur dann feministische Fragen und theologische

Werke bearbeiten dürfen, wenn sie
diese kritisch zurückweisen und den
Massstäben herrschender Wissenschaft und
Theologie unterwerfen. Die herrschende
Väteruniversität und Väterkirche erzeugt
nicht nur die Geschichtslosigkeit und den

Originalitätskomplex, sondern auch die
Theorievergessenheit und den «Mutterneid»

von theologischen Vatertöchtern und
Vatermüttern.

Botinnen der Weisheit

Abschliessend möchte ich daher unser
Augenmerk nicht auf Zeus und Athena,
sondern auf die weise Göttin Metis oder in
biblischer Sprache die göttliche Weisheit
richten, deren Gestalt fast ganz dem christ-

45



lich-religiösen Bewusstsein verlorengegangen

ist. Zu Margas Geburtstag habe ich
daher nicht nur Metis und Athena, sondern
auch Sophia gebeten, die in kyriarchalen
Kontexten immer wieder als Lehrerin der
Gerechtigkeit auftritt.

Während die herrschenden Kräfte in
Wissenschaft und Kirche auf Schulbildung,

intellektueller Unterordnung und
Abhängigkeit sowie kyriozentrischer (am
Meister, Vater, Herrn orientierter) Tradition

und Identifikation bestehen, sendet die
göttliche Weisheit ihre Dienerinnen auf die
Strassen, um alle zur Tafel in ihrem offenen
Welthaus einzuladen. Wenn feministische
Theologinnen sich nicht länger als
akademische oder kirchliche Vatertöchter oder
Vatermütter, sondern als Gesandtinnen und
Dienerinnen der göttlichen Weisheit
verstehen lernen, dann werden wir fähig sein,
nicht nur auf Gerechtigkeit für uns selbst
und andere zu bestehen, sondern auch auf
Gerechtigkeit unter uns selbst zu pochen.
Wir gehören zu der die Jahrhunderte
umspannenden Traditionskette von Weisheitsbotinnen,

die vom Hunger und Durst nach
Gerechtigkeit umgetrieben werden.

Als Gesandte der göttlichen Weisheit
sind wir motiviert von der leidenschaftlichen

Sehnsucht und Liebe nach Gerechtigkeit

für alle. Das Ethos von leidenschaftlicher

Gerechtigkeit ist ein radikal
demokratisches Ethos und muss immer wieder
in der ekklesia der Frauen neu artikuliert
und praktiziert werden. Dieses Ethos
radikaler Gerechtigkeit für alle ohne Ausnahme

basiert auf der Lehre der göttlichen
Weisheit, dass wir alle Ebenbilder Gottes
sind und daher Anspruch auf Respekt und
Würde haben. Wie die weise Frau im Buch
der Sprüche müssen feministische Theologinnen

darauf pochen, dass sie die Frucht
ihrer Arbeit geniessen und ihre Werke
ihnen zur Ehre gereichen (Sprüche 31,31).

Kurz, als feministische Theologinnen
können wir nur dann Gerechtigkeit
leidenschaftlich lieben, wenn wir uns selbst
lieben lernen, gegenseitig uns und unsere
Arbeit anerkennen und den Werken unserer
Vorgängerinnen und Vordenkerinnen
gerecht zu werden suchen. Dies verlangt nicht

nur, dass wir Unterschiede in Macht, Begabung,

Talenten und Ausgangspositionen
unter uns bewusst machen, sondern auch,
dass wir diese Unterschiede als Reichtum
und Möglichkeit, nicht als Konkurrenz und
Schmälerung verstehen lernen.

In der Diskussion um Gilligan hat Seyla
Benhabib argumentiert, dass autonome
Moralität nicht primär aus Wohlwollen und
Güte für die äquivalente Behandlung von
anderen besteht, sondern nur durch
Gerechtigkeit und Solidarität mit anderen
verwirklicht werden kann. Radikale
Gerechtigkeitsliebe muss die unverletzliche Würde

jeder Person dadurch garantieren, dass
sie auf der respektvollen Behandlung und
Anerkennung aller besteht. Sie kann eine
solche gegenseitige Anerkennung nur
dadurch erreichen, dass sie Solidarität mit
allen Gliedern der Gemeinschaft verwirklicht.

Radikale Gerechtigkeit bezieht sich
auf die Freiheit von einzigartigen und
selbst-bestimmenden Individuen, während
Solidarität sich auf das Wohlergehen von
Mit-Menschen richtet.

Während das italienische Kollektiv Diotima

den Respekt unter Frauen und das
Vertrauen auf Frauen (affidamento) als auf
der Geschlechtsdifferenz basierend
philosophisch entwickelt hat, argumentiere ich
hier, dass wir gegenseitige Anerkennung
unter feministischenTheologinnen und den
Respekt für Frauenweisheit und -autorität
auf der Basis von Gerechtigkeit und
Solidarität theologisch artikulieren müssen.
Wenn wir uns als Botinnen der Weisheit
verstehen lernen und zu Lehrerinnen der
Gerechtigkeit werden, dann wird die Weisheit

gerechtfertigt von all ihren Töchtern.
Ad multos annos, Marga!

46


	"Das Leben leidenschaftlich lieben - Gerechtigkeit leidenschaftlich suchen" : Symposium zum 80. Geburtstag von Marga Bührig : Gerechtigkeit leidenschaftlich lieben!

