Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 90 (1996)

Heft: 1

Artikel: Zwanzig Jahre judische feministische Theologie
Autor: Wallach-Faller, Marianne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143945

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143945
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

mie... Wie tut es gut, das Unwahrscheinli-
che in solch schone Worte gekleidet zu
sehen. Unbelehrbar glauben wir gerne wei-

schone neue virtuelle Welt, die uns zeigen
wird, dass unsere gute alte Realitét nichts
anderes ist als ein Sonderfall der Wirklich-

keit. Der Traum ist siiss — bloss das Aufwa-
chen wird, wie immer, schwer.

ter an Aufkldrung, Einsicht und Selbst-
steuerung. Und wenn uns der kalte Wind
der Selbstverantwortung zu heftig um die

Ohren weht, dann gibt’s fiir uns ja bald die Silvia Strahm Bernet

Marianne Wallach-Faller

Zwanzig Jahre jiidische feministische Theologie

Seit gut zwanzig Jahren gibt es eine jiidische feministische Theologie. Ihre Wurzeln
reichen indie 60er Jahre zurtick, als in den USA im Rahmen der zweiten Frauenbewegung
einzelne jiidisch-feministische Frauengruppen entstanden. 1972 wurde mit Sally Priesand
erstmals wieder eine (Reform-)Rabbinerin ordiniert — nachdem bereits 1935 in Deutsch-
land Regina Jonas ordiniert worden war, die bis zu ihrer Ermordung in Auschwitz 1944 als
Rabbinerin wirkte — die letzten beiden Jahre in Theresienstadt.” Im Anschluss an die erste
National Conference of Jewish Women widmete die Zeitschrift Response 1973 eine von
Elizabeth Koltun herausgegebene Nummer dem jiidischen Feminismus. Diese Nummer
von Response bewirkte, dass zahlreiche Frauen und Frauengruppen in den USA, Europa
und Israel die Frage nach der Rolle der Frau in der jiidischen Gesellschaft mit Nachdruck
stellten. Aus einer 1974 stattfindenden zweiten Konferenz entstand in den USA die

nationale Jewish Feminist Organization.

1976: Elizabeth Koltun, The Jewish
Woman

Das Heft der Zeitschrift Response wurde
von Elizabeth Koltun zum Buch: The Je-
wish Woman. New Perspectives, erweitert,
das 1976 erschien. Da die jiidische femini-
stische Theologie wichtige Anstdsse auch
von der christlichen feministischen Theo-
logie erhielt, finden sich im Band von
Elizabeth Koltun auch zwei Beitrige der
befreundeten christlichen feministischen
Theologinnen Carol Christ und Phyllis Tri-
ble. Das Themenspektrum der Aufsétze in
Koltuns Sammelband deckt sich jedoch nur
teilweise mit jenem der christlichen femi-
nistischen Theologie.

M.W.-F.

Feministische und jiidische Gemeinschaft

Spiritual Quest nennt sich das erste The-
ma in Elizabeth Koltuns Buch. Unter dem
Titel: The Jewish Feminist: Conflict in
Identities, dussert sich Judith Plaskow zum
inneren Konflikt, der sich fiir sie aus ihrem
Leben in verschiedenen Gemeinschaften
ergibt: der feministischen und der jiidi-
schen, deren Tradition weitgehend von
Minnern geprigt wurde. Dennoch gibt es
fiir sie in der jiidischen Geschichte Mo-
mente, wo sich beide Gemeinschaften
decken — Geschichte, die es wiederzuge-
winnen gilt. Als Beispiel, wie jiidische
Frauengestalten mit neuen Augen gesehen
und neu angeeignet werden konnen, lasst

3



Judith Plaskow ihren feministischen Mid-
rasch von Eva und Lilith folgen.

Lebenszyklus und neue Rituale

Ein zweiter Themenkreis ist tiberschrie-
ben mit: The Life Cycle and New Rituals.
Frauen wurden im Judentum an den Rand
des offentlichen Gottesdienstes gedrédngt,
und nur wenige Rituale wurden ihnen zu-
gewiesen. So fehlten in der jiidischen Tra-
dition, in der praktisch alle Lebenssituatio-
nen von Segensspriichen begleitet werden,
Segensspriiche zur Geburt einer Tochter.
Daniel und Myra Leifer beschreiben unter
dem Titel: On the Birth of a Daughter, wie
sie die Geburt ihrer Tochter und deren Auf-
nahme in die jiidische Gemeinschaft ana-
log zu den Ritualen fiir einen Sohn feierten,
und zitieren dabei die (durchwegs traditio-
nellen) Texte und Segensspriiche, die sie
dazu ausgewihlt haben.

Nach jiidischer Tradition erreicht ein
Maidchen mit zwolf und ein Knabe mit
dreizehn Jahren die religiose Miindigkeit.
Seit dem Mittelalter begehen die Knaben
dieses Ereignis mit einer religidsen Feier,
der Bar-Mizwa-Feier. (Bar Mizwa heisst
«Sohn des Gesetzes», weil der Knabe von
nun an verpflichtet ist, die Gebote des Ju-
dentums auf sich zu nehmen.) Dabei lesen
Knaben erstmals im Rahmen eines Gottes-
dienstes einen Abschnitt aus der Tora, dem
Pentateuch, vor und legen ihn aus. Die
religidse Volljdhrigkeit von Mddchen, ihre
Bat Mizwa, wurde lange nicht, in Reform-
gemeinden nur in reduziertem Mass,
gefeiert. Die jiidische Pddagogin Cherie
Koller-Fox berichtet in: Women and Jewish
Education: A New Look at Bat Mitzvah,
wie Midchen ihrer Klasse begannen, neue
Wege zu suchen, um ihre Bat Mizwa zu
feiern — und iiber das entmutigende Verhal-
ten von Rabbiner und Gemeinde, als einige
der Miadchen ihre Wiinsche in die Tat um-
setzten.

Um den jidischen Ehevertrag, die
Ketuba, geht es Rabbiner Daniel I. Leifer
in: On Writing New Ketubot. Er hatte die
Enttduschung junger jiidischer Paare iiber
die traditionelle Ketuba erlebt, obwohl die-

4

se bei ihrer Einfiihrung im 1. Jahrhundert
unserer Zeitrechnung einen grossen Fort-
schritt fiir die Frau bedeutete, da sie ihren
Status sicherte und ihr materielle Sicher-
heit gewidhrte. Heute stort am traditionellen
Ehevertrag vor allem, dass er fiir Frau und
Mann nicht denselben personlichen und
rechtlichen Status voraussetzt. Eine neue
Ketuba sollte die sinnerfiillte jlidische
Hochzeitszeremonie zwar weitgehend bei-
behalten, aber der Frau dieselbe aktive
Rolle wie dem Mann zuweisen.

Um Reinheit und Unreinheit geht es
Rachel Adler in: Tumah and Taharah:
Ends and Beginnings. Der Text ist die ver-
kiirzte Wiedergabe eines Beitrags im 1973
von Richard Siegel, Michael und Sharon
Strassfeld herausgegebenen ersten Jewish
Catalog. Rachel Adler geht der urspriingli-
chen Bedeutung von «unrein» und «rein»
im Judentum nach. Unrein werden Men-
schen bei der Beriihrung mit toten Men-
schen und Tieren, bei Aussatz, Manner bei
Samenerguss, Frauen bei der Menstruation
und bei der Geburt eines Kindes — Situatio-
nen, in denen Tod und Leben miteinander
verkniipft sind. Reinheit wird durch das
lebendige Wasser im Tauchbad, der Mik-
we, erreicht, wo wir wiedergeboren wer-
den. Von diesen Situationen der Unrein-
heit, die in erster Linie rituelle Unreinheit
bedeutete und den Besuch des Tempels ver-
unmoglichte, ist nur die Unreinheit der
Frau durch die Menstruation iibriggeblie-
ben, weil die Hebriische Bibel der Frau
wihrend dieser Zeit sexuelle Beziehungen
zu ihrem Mann untersagt. Und diese Un-
reinheit ist, wie die Herausgeberin der Au-
torin entgegenhilt, von Ménnern geradezu
ddmonisiert worden. Rachel Adler in ihrer
Antwort besteht darauf, diese Unreinheit
wieder ins Positive zu wenden und auch
Miénner zum Besuch des Tauchbads zu er-
muntern.

Arlene Agus schreibt in: This Month Is
for You: Observing Rosh Hodesh as a
Woman’s Holiday, iiber die Wiederent-
deckung und Erneuerung des Neumondfe-
stes Rosch Chodesch, eines alten jiidischen
Frauenfeiertags, durch jiidische Femini-
stinnen. Sie beschreibt die Geschichte des



Feiertags und gibt ein Beispiel einer neuen,
von Frauen entwickelten Rosch-Cho-
desch-Liturgie.

Aviva Cantor Zuckolff stellt eine Jewish
Women’s Haggadah vor. Die Haggada wird
am Sederabend, am Vorabend des Pessach-
festes, gelesen und hat die Befreiung Israels
aus der dgyptischen Knechtschaft zum In-
halt. Im traditionellen Text fehlen die Frau-
en fast vollstindig, obwohl Frauen beim
Auszug aus Agypten eine bedeutende Rolle
spielten. Dies und die Schwierigkeit, die
Befreiung des jiidischen Volkes mit ganzem
Herzen mitzufeiern, wéhrend die eigene
Unterdriickung weitergeht, begann eine
Gruppe junger jiidischer New Yorker Frau-
en, unter ihnen Aviva Cantor, zu stéren. Sie
schrieben den Text um und fiigten femini-
stische Texte ein, die Aviva Cantor zitiert.

Die Frau im jiidischen Gesetz

Ein dritter Themenkreis ist iiberschrie-
ben mit: Women in Jewish Law. Hier sind
drei Aufsitze vereinigt, die alle die zentrale
Bedeutung des Religionsgesetzes, der Ha-
lacha, anerkennen, wenn es darum geht, die
Stellung der jiidischen Frau zu verbessern;
denn der dynamische Charakter der Ha-
lacha hat es jlidischen Menschen zu allen
Zeiten erlaubt, eine zeitgemisse Balance
zwischen Tradition und Erneuerung zu fin-
den. In: The Other Half. Women in the
Jewish Tradition, fordert Paula Hyman ein
Ende der apologetischen Darstellung der
Rolle der jiidischen Frau, basierend auf
dem Wissen, wie Frauen aus wichtigen
Bereichen des jiidischen Lebens (insbeson-
dere Synagoge und Studium) herausge-
dréngt wurden.

Eine Analyse dieser Situation finden wir
in knappster Form in: The Status of Women
in Halakhic Judaism, des der modernen
Orthodoxie angehdrenden Rabbiners Saul
Berman. Dieser stellt fest, dass das jii-
dische Recht Frauen explizit keine be-
stimmte Rolle zuweist, sie aber von allen
Pflichten entbindet, die ausser Haus ausge-
iibt werden. Betont wird also das Bediirfnis
nach starken Familien, um die jiidische
Gemeinschaft physisch und spirituell zu

erhalten. Dadurch dass Frauen nicht zur
Befolgung bestimmter Gebote, insbeson-
dere im offentlichen Gottesdienst und in
der Rechtsprechung, verpflichtet wurden,
verloren sie mit der Zeit auch das Recht,
diese Funktionen auszuiiben.

Das jiidische Recht versucht, die damit
verbundenen Nachteile fiir die Frau mog-
lichst zu kompensieren, vor allem im Zivil-
recht. Aber auch hier sind bis heute gravie-
rende Probleme ungelost, vor allem das
Problem der Aguna, der Frau, die entweder
von threm Mann ohne Scheidebrief verlas-
sen wurde oder deren Mann verschollen
oder gestorben ist, ohne dass Zeugen dafiir
vorhanden sind. Saul Berman zieht aus der
Tatsache, dass die Tora der jiidischen Frau
nicht explizit eine bestimmte Rolle zu-
weist, den Schluss, dass die Tora Alternati-
ven offenlassen wollte fiir eine Zeit, in der
diese moglich wiirden. Esther Ticktin for-
dert in: A Modest Beginning, Ménner auf,
nicht an Gottesdiensten und Veranstaltun-
gen teilzunehmen, bei denen Frauen diskri-
miniert oder von der Teilnahme ausge-
schlossen werden. Frauen fordert sie auf,
iiberall auf voller und gleichberechtigter
Teilnahme zu beharren, Gebote auf sich zu
nehmen und ihre Kinder nicht an Veranstal-
tungen zu schicken, wo Miadchen diskrimi-
niert werden.

Modelle aus der Vergangenheit

Ein vierter Themenkreis befasst sich mit:
Models from Our Past. Darin wird das Le-
ben einiger jiidischer Frauen des 19. und
20. Jahrhunderts beschrieben, die mit der
jiidischen Frauenrolle unzufrieden waren.
Dies zeigt, dass Feminismus nicht einen
totalen Bruch mit der Vergangenheit be-
deutet, wie die Kritik behauptet. Deborah
Weissman berichtet in: Bais Yaakov. A
Historical Model for Jewish Feminists,
tiber die Griindung der Beth-Jakob-Mad-
chenschulen durch die einer Krakauer
chassidischen Familie entstammenden
Sara Schnirer im Jahr 1918, da im Polen
des 19. Jahrhunderts jiidisches Wissen
mehr und mehr den Knaben und Minnern
vorbehalten wurde.



Marion Kaplan beschiftigt sich mit:
Bertha Pappenheim: Founder of German-
Jewish Feminism. 1859 in Wien geboren,
setzte sich Bertha Pappenheim spitestens
seit 1899 fiir Frauenrechte ein, u.a. mit
einer Studie iiber die Zwangsprostitution
jlidischer Midchen in Osteuropa und im
Nahen Osten. Sie strebte die politische
Gleichstellung der Frauen in der jiidischen
Gemeinschaft an und griindete 1904 in
Berlin den Jiidischen Frauenbund, dem sie
zwanzig Jahre vorstand.

Susan Dworkin schreibt liber: Henrietta
Szold — Liberated Woman. Die 1860 als
eine von fiinf Toéchtern eines Baltimorer
Rabbiners geborene Henrietta Szold erhielt
von ihrem Vater jede erdenkliche Forde-
rung und erlebte erst nach dem Verlassen
des Elternhauses, wie Manner im allgemei-
nen mit begabten Frauen umgingen. Sie
war iiberzeugt, dass die Gleichstellung von
Frau und Mann im Judentum urspriinglich
angelegt und nur verlorengegangen war.
Ab 1903 studierte sie im Jewish Theologi-
cal Seminary, der Rabbinerausbildungs-
stitte des Konservativen Judentums in
New York, musste jedoch versprechen,
sich nicht zur Rabbinerin ordinieren zu las-
sen. Von 1893 bis 1920 war sie literary
secretary der Jewish Publication Society
und begriindete die amerikanische zionisti-
sche Frauenorganisation Hadassa. 1920
emigrierte sie nach Paldstina, wo sie die
Leitung der American Medical Unit tiber-
nahm, die sie zuvor organisiert hatte. 1927
erhielt sie eine Leitungsfunktion in der
World Zionist Organization.

In Stages schildert Rachel Janait, Leite-
rin der Frauenarbeitsbewegung Paldstinas
und verheiratet mit dem zweiten Staatspra-
sidenten Israels, Jizchak Ben Zwi, die Be-
miihungen jiidischer Arbeiterinnen in Pa-
lastina bis 1928, in landwirtschaftlichen
Siedlungen in Arbeitsbereiche der Ménner
hineinzukommen.

Die jiidische Frau in der modernen
Gesellschaft

In einem fiinften Themenkreis geht es
um Jewish Women in Modern Society. Die

6

orthodoxe Feministin Blu Greenberg fragt
in: Judaism and Feminism, was modernes
orthodoxes Judentum und Feminismus
voneinander lernen kénnen. Vom orthodo-
xen Judentum verlangt sie religionsgeseiz-
liche Anderungen: Frauen sollen nur wih-
rend der Kleinkinderphase von der Ver-
pflichtung entbunden sein, alle Gebote zu
erfiillen, was letztlich zu einer vollen Betei-
ligung der Frauen am Gemeindegebet
fiihren wiirde. Ein erster Schritt dazu sind
Frauengebetsgruppen, wo Frauen alle litur-
gischen Funktionen einiiben kénnen. Or-
thodoxe Frauen sollen dieselben Studien-
moglichkeiten wie Mianner haben, damit
sie lernen, religionsgesetzliche Entschei-
dungen zu fillen. Das Fernziel wiren
orthodoxe Rabbinerinnen. Im Bereich
der rabbinischen Gerichtsbarkeit fordert
Greenberg eine Anderung des jiidischen
Scheidungsrechts und die Losung des Pro-
blems der Aguna sowie die Zulassung von
Frauen als Zeuginnen —dies alles nach dem
Prinzip der Anderung zum Besseren hin.
Auf Gemeindeebene sollen Frauen Fiih-
rungsfunktionen iibernehmen koénnen.

Der Feminismus konne vom Judentum
den Respekt vor der Familie lernen, wobei
Greenberg verlangt, dass Frauen neben
oder nach der Kleinkinderphase qualifi-
zierte und gutbezahlte Abeit finden und
politisch titig sein konnen. Im Bereich der
Sexualitét soll die doppelte Moral fiir Min-
ner und Frauen durch dieselbe Moral fiir
Mainner wie fiir Frauen ersetzt werden —
einer Moral, die die Freude an der Sexuali-
tdt in und vor der Ehe betont und gegen
aussereheliche Sexualitét eintritt. Auf der
Ebene der Gemeinschaft soll anstelle von
Materialismus wieder vermehrt soziales
Denken gepflegt werden. In: Flight from
Feminism: The Case of the Israeli Woman,
stellt Carol N. Clapsaddle fest, dass die
Stellung der israelischen Frau nicht mehr
jenem Bild einer befreiten Frau entspricht,

-das von ihr verbreitet wird.

Die Frau in der jiidischen Literatur

Im sechsten und letzten Themenkreis
geht es um: Women in Jewish Literature.



Mary Gendler schligt in: The Restoration
of Vashti, eine neue Sicht auf das Buch
Esther vor. Nicht mehr nur Koénigin Esther
soll Vorbild fiir jiidische Frauen sein, son-
dern auch ihre Vorgingerin Waschti, die
ihrem Mann nicht gehorchte. Denn: Frau-
en, die die Attribute dieser ungewohnli-
chen Frauen in sich vereinen — Schonheit,
gemildert durch Charme, Stolz, gedampft
durch Demut, Unabhingigkeit, kontrolliert
durch herzliche Treue, Mut, Wiirde —, sind
ganzheitlicher als jene, die versuchen, nur
Esther nachzueifern.

Anne Goldfeld stellt in: Women as
Sources of Torah in the Rabbinic Tradition,
fest, dass die Rabbinen des Talmud Frauen
nicht zum Studium verpflichteten und
auch nicht dazu, andere zu lehren — dass
sich im Talmud aber durchaus Beispiele
von Frauen finden, die dies taten. Sie zitiert
die Auseinandersetzung der Rabbinen mit
der Gestalt der Prophetin Hulda, mit der
Gelehrten Beruria und mit Abba Hilkias
Frau, der Regenmacherin: mit Frauen, die
zwar respektiert wurden, die aber den
Status der Frau nicht zu dndern vermoch-
ten.

Soweit die wichtigsten Beitrdge im Sam-
melband The Jewish Woman, der zu einer
wichtigen Grundlage fiir die weitere femi-
nistische Diskussion wurde.

Zwischen 1976 und 1983:
Beschiftigung mit dem Religionsgesetz,
der Frauengeschichtsforschung und
dem feministischen Antijudaismus

Im selben Jahr wie Koltuns Sammelband
begann die jiidische feministische Zeit-
schrift Lilith zu erscheinen, in der Artikel
und Diskussionen iiber mehr oder weniger
dieselben Themen publiziert wurden. In
den folgenden Jahren wurden neue Rituale
in den weltweit entstandenen Frauen-
gebetsgruppen entwickelt und ausprobiert,
und es entstanden verschiedene feministi-
sche Pessach-Haggadot. Neue Rituale fiir
die Geburt einer Tochter und fiir die Bat
Mizwa finden sich im 1976 von Sharon und
Michael Strassfeld herausgegebenen Se-
cond Jewish Catalog.

Blu Greenberg widmet in ihrem 1981
erschienenen Buch: On Women and Ju-
daism. A View from Tradition, ein Kapitel
der Wiederentdeckung des Tauchbades, der
Mikwe, und der positiven Bewertung des
Verbotes sexueller Kontakte eines Paares
wihrend der Zeit der Unreinheit der Frau.
Zusammen mit Rachel Adlers Beitrigen
bewirkte dies, dass zahlreiche jiidische
Frauen das Tauchbad auf neue, auch spiri-
tuelle Weise entdeckten. Blu Greenberg
kommt 1983 in ithrem Buch: How fo Run a
Traditional Jewish Household, nochmals
darauf zu sprechen und gibt Beispiele fiir
die Feier der Geburt einer Tochter. Sie be-
richtet von Bat-Mizwa-Feiern im Rahmen
von Frauengottesdiensten, wobei die Mad-
chen aus der Tora vorlasen und Frauen alle
liturgischen Funktionen iibernahmen, wih-
rend die Ménner hinter die Abschrankung
verbannt wurden.

Auf die Beschiftigung jiidischer Femi-
nistinnen mit dem Religionsgesetz, der
Halacha, reagierten einige orthodoxe Rab-
biner sehr ablehnend. Andere Ménner hin-
gegen bemiihten sich, die Halacha nach
Moglichkeiten zu befragen, wie sie nach
den Bediirfnissen von Feministinnen wei-
terentwickelt werden konnte. So suchte der
Jurist David Daube nach Beispielen in der
Vergangenheit, wie Frauen ihre rechtliche
Stellung zu verbessern suchten und dabei
Hilfe von Rabbinern erhielten.? Natiirlich
beschiftigten sich auch Frauen mit der
Weiterentwicklung der Halacha, um die
Stellung der jiidischen Frau den Erforder-
nissen unserer Zeit anzupassen.

Auch die Frauengeschichtsforschung
begann sich zu entwickeln. 1983 schrieben
Sondra Henry und Emily Taitz unter dem
Titel: Written Out of History. Qur Jewish
Foremothers, Biographien mehr oder we-
niger vergessener jlidischer Frauen. Schon
1982 war als ein erster Meilenstein in der
jidischen Frauengeschichtsforschung das
Buch einer christlichen feministischen
Theologin erschienen: Bernadette J. Broo-
tens Doktorarbeit: Women Leaders in the
Ancient Synagogue. Darin weist Berna-
dette Brooten anhand von Inschriften und
archdologischen Funden nach, dass Frauen

7



in der Synagoge mindestens bis ins 6. Jahr-
hundert leitende Funktionen innehatten,
aktiv am Gottesdienst teilnahmen und dass
es damals in den Synagogen noch keine
Trennung zwischen den Geschlechtern in
Form von Frauengalerien oder Frauen-
abteilungen gab. Ebenfalls 1982 schrieb
Bernadette Brooten im von ihr und Nor-
bert Greinacher herausgegebenen Band:
Frauen in der Mdnnerkirche, iiber: Jiidin-
nen zur Zeit Jesu. Ein Plddoyer fiir Diffe-
renzierung. In diesem Aufsatz wendet sie
sich gegen die Methode christlicher fe-
ministischer Theologinnen, Jesus beson-
dere Frauenfreundlichkeit zuzuschreiben
und diese von einer angeblich jiidischen
Frauenfeindlichkeit abzuheben.

Damit sind wir bei einer neuen Thematik
angelangt: bei der Auseinandersetzung mit
dem Antijudaismus in der christlichen fe-
ministischen Theologie. Im selben Jahr er-
schien Judith Plaskows Aufsatz: Blaming
the Jews for the Birth of Patriarchy’. Darin
wendet sie sich gegen den neuen christlich-
feministischen Mythos, «dass die alten
Hebrier das Patriarchat erfanden: dass vor
ihnen die Gottin in matriarchaler Vollmacht
regierte, und dass nach ihnen Jesus ver-
suchte, Gleichstellung wieder aufzurich-
ten, was ihm aber durch die Beharrlichkeit
judischer Ansichten innerhalb der christli-
chen Tradition vereitelt wurde.»

1983: Susannah Heschel, On Being a
Jewish Feminist

1983 gibt Susannah Heschel im Sammel-
band: On Being a Jewish Feminist, eine
erste Zusammenfassung dessen, was sich
auf jiidisch-feministischem Gebiet in zehn
Jahren getan hat. Sie zeigt auf, wie die
bisher mehr oder weniger isoliert diskutier-
ten Fragen in Beziehung zueinander stehen.
In einem ersten Themenkreis: Old Myths
and Images, wird untersucht, wie in ganz
verschiedenen Gebieten des heutigen jiidi-
schen Lebens iltere — biblische, rabbini-
sche und mittelalterliche — Frauenbilder
weiterleben, sogar in einem sékularisierten
Kontext. Diese Bilder zeigen, wie Frauen
aus einer ménnlich-dominierten Perspek-

8

tive zu erscheinen und zu funktionieren
haben.

In ihren Beitrigen bekdmpfen Rachel
Adler, Paula Hyman, Erika Duncan, Mimi
Scarf und Lesley Hazleton apologetische
Mythen, die die Stellung der jiidischen
Frau, insbesondere als Ehefrau und sich
aufopfernde Mutter, idealisieren und fiir
die ein jlidischer Mann, der seine Frau
schlédgt, unvorstellbar ist. Bekdmpft wird
auch der Mythos der emanzipierten israeli-
schen Frau. Thena Kendall und Gail Shul-
man beschreiben, wie sie sich vom ortho-
doxen und traditionellen Judentum abwen-
den und nach einiger Zeit einen neuen Zu-
gang zu einem feministischen Judentum
finden: Sie legen nicht nur alte Bilder ab,
sondern sie dndern und ersetzen sie.

In einem zweiten Themenkreis: Forging
New Identities, versammelt Susannah
Heschel Aufsidtze, die beschreiben, wie
Frauen auf verschiedene Art Judentum und
Feminismus miteinander zu vereinbaren
suchen. Dabei geht es stets um Anderungen
auf der zwischenmenschlichen Ebene.
Cynthia Ozick sieht den Grund fiir die
Benachteiligung der Frau in der Fehlinter-
pretation der Tora durch die Rabbinen.
Deborah E. Lipstadt, Rosa Felsenburg
Kaplan, Alice Bloch, Sara Reguer, Arleen
Stern, Claire R. Satlof und Laura Geller
beschreiben Erfahrungen von Frauen, die
in den jiidischen Gemeinden Leitungsfunk-
tionen iibernehmen wollen; Erfahrungen
von alleinstehenden Frauen in familien-
zentrierten jiidischen Gemeinden; Erfah-
rungen von lesbischen Frauen; sie schrei-
ben von den Erlebnissen beim Sagen des
Kaddisch in der Synagoge zur Erinnerung
an die tote Mutter; wie es ist, wenn frau die
Tora in der traditionellen Melodie vor-
singen lernt; was es heisst, eine neue femi-
nistische Poetik zu schaffen; wie frau es in
einer orthodoxen Synagoge durchsetzt,
zum Minjan, zum Mindestquorum von 10
fiir einen 6ffentlichen Gottesdienst, gezahit
zu werden; und schliesslich, wie Leute auf
eine Rabbinerin reagieren.

Der dritte Themenkreis geht noch einen
Schritt weiter. Es geniigt nicht, auf der zwi-
schenmenschlichen Ebene neue Tatsachen



zu schaffen, es geht um: Creating a Femi-
nist Theology of Judaism; denn, wie Judith
Plaskow in ihrem Beitrag schreibt: The
Right Question Is Theological. Judith Plas-
kow wendet sich damit gegen Cynthia
Ozick, der sie entgegenhilt, der Grund da-
fiir, dass die Frauen im Judentum die Ande-
ren seien, liege nicht in einer Fehlinterpre-
tation der Tora, sondern in der Tora selbst.
Auch Rita M. Gross und Arthur Green
sehen das iiberwiegend ménnliche Gottes-
bild als Hauptgrund fiir diesen Sachverhalt
und suchen in der jiidischen Tradition nach
alternativen weiblichen Gottesbildern. Da
diese jedoch alle von Ménnern geschaffen
wurden, miissen sie von Frauen neu inter-
pretiert werden. Arthur I. Waskow sieht im
Feminismus eine wichtige Bewegung zur
Erneuerung des Judentums, und Rabbine-
rin Lynn Gottleb erweckt in ihren Prosa-
gedichten vergessene Frauentraditionen
wieder zum Leben.

1984: Susan Weidman Schneider,
Jewish and Female

1984 publiziert die Herausgeberin der
Zeitschrift Lilith, Susan Weidman Schnei-
der, eine andere Art von Zusammenfassung
im Guide and Sourcebook for Todays Je-
wish Woman mit dem Titel: Jewish and
Female. Choices and Changes in Our Lives
Today. Gegliedert ist auch dieses Buch in
drei Themenkreise. Im ersten Themen-
kreis: Women and Religious Judaism:
Beyond the Patriarchal Premise, geht es
um die Themen Religionsgesetz, Teil-
nahme von Frauen am Gottesdienst, das
Feiern alter Feste und neuer Rituale, jiidi-
sche Studien sowie Sexualitit. Der zweite
Themenkreis: Defining and Transforming
Our Relationships, beschiftigt sich mit
den Themen Familie, Partnerschaft, Ehe,
Scheidung und Kindererziehung. Im drit-
ten Themenkreis schliesslich: Power and
Participation in the Jewish Community,
geht es um Anlaufstellen in persénlichen
Krisensituationen, um den Einsatz fiir die
jiidische Gemeinschaft, um Frauen in der
Arbeitswelt und schliesslich um die Ver-
sohnung von Judentum und Feminismus.

Zwischen 1984 und 1990: Die Ausein-
andersetzung geht weiter

Auch nach diesen beiden Zusammenfas-
sungen wird auf den einzelnen Gebieten
natiirlich weiter publiziert. Im Bereich
Neue Liturgien fiir Frauen fand vor allem
Penina V. Adelmans 1986 erschienenes
Buch: Miriam’s Well. Rituals for Jewish
Women Around the Year, grosse Verbrei-
tung. Es enthilt Frauenrituale und Frauen-
geschichten zu den 12 bzw. (in einem
Schaltjahr) 13 Neumondstagen des jiidi-
schen Jahres.

Auch die Auseinandersetzung mit der
Halacha geht weiter. 1984 publiziert Ra-
chel Biale ithr Buch: Women and Jewish
Law. An Exploration of Women’s Issues in
Halakhik Sources. Sie beschreibt darin die
Entwicklung der Halacha, soweit sie Frau-
en betrifft, und fordert die Frauen auf, die
Halacha zu studieren, um sie umzugestal-
ten. Die Themen des Buches sind: Frauen
und die Gebote; Ehe; Scheidung; Frauen,
die an einen Mann gefesselt sind (Aguna
und Jewama); Sexualitit und eheliche Be-
ziechungen; Menstruierende; Sexualitit
ausserhalb der Ehe (Inzest, Ehebruch, Pro-
miskuitiit, Lesbianismus); Fortpflanzung
und Empféangnisverhiitung; Abtreibung;
Vergewaltigung.

1988 erschien Judith Romney Wegners
Untersuchung: Chattel or Person? The Sta-
tus of Women in the Mishnah, in der sie zum
Schluss kommt, dass Frauen von der
Mischna (dem Kern des Talmud), teils als
Habe (der Minner) teils als autonome Per-
son gesehen werden.

Pnina Nave Levinson lasst in ihrem 1989
erschienenen Buch: Was wurde aus Saras
Tochtern? Frauen im Judentum, eine
ganze Galerie historischer Frauengestalten
an uns vorbeidefilieren — von biblischen
Frauen bis zu Golda Meir.

Eine neue Sicht auf Frauen in der
Hebriischen Bibel findet sich in Savina
J. Teubals 1984 erschienenem Buch: Sarah
the Priestess. Nach ihr hatte die Stammut-
ter Sara eine dhnliche Position wie eine
Priesterin. Dies schliesst sie aus Handlun-
gen Saras, die denen mesopotamischer

9



Priesterinnen dhneln. Im 1990 publizierten
Buch: Hagar the Egyptian. The Lost Tradi-
tion of the Matriarchs, sieht Savina Teubal
in der Geschichte von Hagar, Sara und
Abraham eine Geschichte der Trennung
auf sozialer und spiritueller Ebene, wobei
ein Systemwechsel stattfindet.

Dem Thema Gottesbild und der Frage, ob
Judentum und Feminismus Gegensitze
sein miissen, sind 1986 beide Nummem des
zweiten Jahrgangs des von Judith Plaskow
und Elisabeth Schiissler Fiorenza heraus-
gegebenen Journal of Feminist Studies in
Religion gewidmet. Marcia Falk stellt 1987
in Nummer 311 dieser Zeitschrift neue Se-
gensspriiche vor. Die Autorin kommt in
ihrem Beitrag: Notes on Composing New
Blessings. Toward a Feminist Reconstruc-
tion of Prayer, ginzlich ab von einem perso-
nalen Gottesbild. Sie sucht sich Metaphern
fiir Gott, moglichst mit weiblicher Konno-
tation, in der ganzen Schépfung.

In der Auseinandersetzung mit dem An-
tijudaismus in der christlichen feministi-
schen Theologie engagierten sich einige
judische feministische Theologinnen. So
Susannah Heschel in der in Deutschland
1987 in der Zeitschrift Schlangenbrut mit
grosser Heftigkeit gefiihrten Diskussion.
Sie hatte bereits 1986 zusammen mit
Eveline Goodman-Thau an einer diesem
Thema gewidmeten Tagung in der Evange-
lischen Akademie Arnoldshain teilgenom-
men. Thre beiden Beitrdge finden sich in
dem von der Leiterin der Tagung Leonore
Siegele-Wenschkewitz 1988 publizierten
Sammelband: Verdrdngte Vergangenheit,
die uns bedrdngt. Feministische Theologie
in der Verantwortung fiir die Geschichte.
Das 1990 erschienene Heft des 5. Jahr-
gangs der Zeitschrift Kirche und Israel ist
dem Thema Antijudaismus in der femini-
stischen Theologie gewidmet. Darin finden
sich Beitrdge von Judith Plaskow und
Asphodel P. Long.

1990: Judith Plaskow, Standing Again
at Sinai

Im Jahr 1990 legte Judith Plaskow in
ihrem Buch: Standing Again at Sinai. Ju-

10

daism from a Feminist Perspective, eine
Synthese bisheriger jiidisch-feministischer
Theologie vor. 1992 erschien das Buch in
deutscher Ubersetzung unter dem Titel:
Und wieder stehen wir am Sinai. Eine jii-
disch-feministische Theologie. Judith Plas-
kow versucht Antworten auf die Frage zu
geben, was mit den zentralen Kategorien
des jiidischen Denkens — Tora, Israel und
Gott — geschieht, wenn diese von Frauen
mitdefiniert werden. Es beginnt mit dem
Horen des Schweigens der Frauen in der
judischen Tradition, das sie mit den von
Elisabeth Schiissler Fiorenza entwickelten
Interpretationsprinzipien einer Hermeneu-
tik des Verdachts und einer Hermeneutik
des Erinnerns zu erforschen sucht. Die
Tora muss mit der Methode der rabbini-
schen Bibelexegese erweitert werden, um
die Geschichte der Frauen miteinzubezie-
hen und so die Gestalt des jiidischen Ge-
dichtnisses zu verandern. Um die jiidische
Erinnerung neu zu pragen, greifen jiidische
Feministinnen zu den traditionell dazu die-
nenden Formen von Midrasch und Litur-
gie. In der Halacha hat die Revolution be-
reits eingesetzt, weil ein immer grosserer
Teil des Judentums die Gleichstellung der
Frau fordert und weil immer mehr Frauen
sich halachisches Wissen aneignen.

Fiir die zweite zentrale Kategorie des
jidischen Denkens, Israel, entwickelt Ju-
dith Plaskow ein neues Konzept von Ge-
meinschaft: Anstelle einer hierarchisch
strukturierten und nach aussen sich abgren-
zenden Gemeinschaft, hat sie die Vision
eines nichthierarchischen Israel. Im Kapi-
tel iiber ein von Frauen mitdefiniertes Goi-
tesbild gibt sie Beispiele, wie Frauen «das
Unvorstellbare neu sehen», wie Frauen aus
der jiidischen Tradition weibliche und neu-
trale Gottesbilder wiederaufgreifen und
diese transformieren. Auf ihrer Neukon-
zeption von Tora, Israel und Gott basiert
Judith Plaskows neue Theologie der Sexua-
litdt. Dabei kniipft sie an die Tradition der
Kabbala an, die eine Verbindung zwischen
Sexualitdt und Heiligem kennt. Die beste
jiidische Vision, was sexuelle Beziechungen
sein konnten, ist fiir sie das Hohe Lied, «da
es Sinnlichkeit, Spiritualitit und tiefe Ge-



genseitigkeit vereint». Schliesslich fordert
sie die jiidischen Feministinnen auf, iiber
die jiidische Gemeinschaft hinaus auf die
Heilung der Welt, den Tikkun Olam, hinzu-
arbeiten. Sie sollen helfen, eine gerechte,
egalitire und pluralistische Gesellschaft zu
schaffen, indem sie Spiritualitéit und Politik
miteinander verbinden.

Seit 1990: Jidische Frauenspiritualitit
und Fortsetzung der Antijudaismus-
Diskussion

Auch nach Judith Plaskows Synthese
entwickelt sich die jiidisch-feministische
Theologie weiter. So gibt Pnina Navé Le-
vinson in ithrem 1992 erschienenen Buch:
Eva und ihre Schwestern. Perspektiven
einer Jldisch-feministischen Theologie,
einen Uberblick iiber Themen und Ge-
schichte der jiidisch-feministischen Theo-
logie. Ebenfalls 1992 geben Ellen M. Um-
ansky und Dianne Ashton unter dem Titel:
Four Centuries of Jewish Women’s Spiri-
tuality — A Sourcebook, eine Sammlung
von Texten jidischer Frauenspiritualitét
heraus. Leider sind die darin enthaltenen
Texte nur in englischer Ubersetzung wie-
dergegeben. Analoges ist zur Anthologie
judischer Frauengebete anzumerken, die
Pnina Naveé Levinson 1993 unter dem Titel:
Esther erhebt ihre Stimme: Jiidische Frau-
en beten, herausgegeben hat. Es sind eben-

falls sehr schone Texte — diesmal aber nur
in deutscher Ubersetzung.

Auch die Antijudaismus-Diskussion
geht weiter: Thr hat die Zeitschrift FAMA
das Mirz-Heft 1991 gewidmet. Im 1993
von Britta Hiibener und Hartmut Mees-
mann herausgegebenen Sammelband:
Streitfall Feministische Theologie, habe
ich einen Uberblick iiber die bisherige Dis-
kussion gegeben. Dazu wird das Thema in
Frauentagungen immer wieder angegan-
gen.

Eine jiidisch-feministische Bibelinter-
pretation gibt Athalya Brenner im zusam-
men mit Fokkelien van Dijk-Hemmes 1993
herausgegebenen Buch: On Gendering
Texts. Female and Male Voices in the He-
brew Bible. Athalya Brenner interpretiert

Spriiche 1-9 als moglicherweise weibliche
Stimme, Kohelet 3,1-9 als mannliche
Liebeslyrik, und sie dussert sich zu Jere-
mias Pornographie. Jiidische feministische
Theologinnen finden sich sodann auch un-
ter den Autorinnen des von Athalya Bren-
ner seit 1993 herausgegebenen mehrbéndi-
gen: Feminist Companion to the Bible.

Und zur Zeit warten alle gespannt auf die
schon lange angekiindigte Publikation von
Marcia Falks neuen Segensspriichen, ihr:
Book of Blessings...

1 Katherina von Kellenbach, Frl. Rabbiner Regina
Jonas (1902-1944): Lehrerin, Seelsorgerin, Predigerin,
in: Jahrbuch der Européischen Gesellschaft fiir theolo-
gische Forschung von Frauen 2 (1994), S. 97-101.

2 David Daube, Biblical Landmarks in the Struggle for
Women'’s Rights, in: The Juridical Review 3 (1978), S.
177-197; — ders., Johanan ben Beroqa and Women’s
Rights, in: Zs. der Savigny-Stiftung fiir Rechtsge-
schichte 99, Romanist. Abt. (1982), S. 22-31.

3 In: Evelyne Tornton Beck, Nice Jewish Girls. A
Lesbian Anthology, 1982, S. 250-254. Deutsch: Sind
die Juden schuld am Patriarchat? Gegen christlich-
feministische Mythenbildung, in: Junge Kirche 7/1990,
S. 434-436.



	Zwanzig Jahre jüdische feministische Theologie

