
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 90 (1996)

Heft: 1

Artikel: Zwanzig Jahre jüdische feministische Theologie

Autor: Wallach-Faller, Marianne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143945

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143945
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


mie... Wie tut es gut, das Unwahrscheinliche
in solch schöne Worte gekleidet zu

sehen. Unbelehrbar glauben wir gerne weiter

an Aufklärung, Einsicht und
Selbststeuerung. Und wenn uns der kalte Wind
der Selbstverantwortung zu heftig um die
Ohren weht, dann gibt's für uns ja bald die

schöne neue virtuelle Welt, die uns zeigen
wird, dass unsere gute alte Realität nichts
anderes ist als ein Sonderfall der Wirklichkeit.

Der Traum ist süss - bloss das Aufwachen

wird, wie immer, schwer.

Silvia Strahm Bernet

Marianne Wallach-Faller

Zwanzig Jahre jüdische feministische Theologie

Seit gut zwanzig Jahren gibt es eine jüdische feministische Theologie. Ihre Wurzeln
reichen in die 60er Jahre zurück, als in den USA im Rahmen der zweiten Frauenbewegung
einzelne jüdisch-feministische Frauengruppen entstanden. 1972 wurde mit Sally Priesand
erstmals wieder eine (Reform- jRabbinerin ordiniert - nachdem bereits 1935 in Deutschland

Regina Jonas ordiniert worden war, die bis zu ihrer Ermordung in Auschwitz 1944 als
Rabbinerin wirkte - die letzten beiden Jahre in Theresienstadt.1 Im Anschluss an die erste
National Conference of Jewish Women widmete die Zeitschrift Response 7975 eine von
Elizabeth Koltun herausgegebene Nummer dem jüdischen Feminismus. Diese Nummer
von Response bewirkte, dass zahlreiche Frauen und Frauengruppen in den USA, Europa
und Israel die Frage nach der Rolle der Frau in derjüdischen Gesellschaft mit Nachdruck
stellten. Aus einer 1974 stattfindenden zweiten Konferenz entstand in den USA die
nationale Jewish Feminist Organization. M.W.-F.

1976: Elizabeth Koltun, The Jewish
Woman

Das Heft der Zeitschrift Response wurde
von Elizabeth Koltun zum Buch: The
Jewish Woman. New Perspectives, erweitert,
das 1976 erschien. Da die jüdische feministische

Theologie wichtige Anstösse auch
von der christlichen feministischen Theologie

erhielt, finden sich im Band von
Elizabeth Koltun auch zwei Beiträge der
befreundeten christlichen feministischen
Theologinnen Carol Christ und Phyllis Tri-
ble. Das Themenspektrum der Aufsätze in
Koltuns Sammelband deckt sich jedoch nur
teilweise mit jenem der christlichen
feministischen Theologie.

Feministische und jüdische Gemeinschaft

Spiritual Quest nennt sich das erste Thema

in Elizabeth Koltuns Buch. Unter dem
Titel: The Jewish Feminist: Conflict in
Identities, äussert sich Judith Plaskow zum
inneren Konflikt, der sich für sie aus ihrem
Leben in verschiedenen Gemeinschaften
ergibt: der feministischen und der
jüdischen, deren Tradition weitgehend von
Männern geprägt wurde. Dennoch gibt es
für sie in der jüdischen Geschichte
Momente, wo sich beide Gemeinschaften
decken - Geschichte, die es wiederzugewinnen

gilt. Als Beispiel, wie jüdische
Frauengestalten mit neuen Augen gesehen
und neu angeeignet werden können, lässt



Judith Plaskow ihren feministischen
Midrasch von Eva und Lilith folgen.

Lebenszyklus und neue Rituale

Ein zweiter Themenkreis ist überschrieben

mit: The Life Cycle and New Rituals.
Frauen wurden im Judentum an den Rand
des öffentlichen Gottesdienstes gedrängt,
und nur wenige Rituale wurden ihnen
zugewiesen. So fehlten in der jüdischen
Tradition, in der praktisch alle Lebenssituationen

von Segenssprüchen begleitet werden,
Segenssprüche zur Geburt einer Tochter.
Daniel und Myra Leifer beschreiben unter
dem Titel: On the Birth ofa Daughter, wie
sie die Geburt ihrer Tochter und deren
Aufnahme in die jüdische Gemeinschaft analog

zu den Ritualen für einen Sohn feierten,
und zitieren dabei die (durchwegs traditionellen)

Texte und Segenssprüche, die sie
dazu ausgewählt haben.

Nach jüdischer Tradition erreicht ein
Mädchen mit zwölf und ein Knabe mit
dreizehn Jahren die religiöse Mündigkeit.
Seit dem Mittelalter begehen die Knaben
dieses Ereignis mit einer religiösen Feier,
der Bar-Mizwa-Feier. (Bar Mizwa heisst
«Sohn des Gesetzes», weil der Knabe von
nun an verpflichtet ist, die Gebote des
Judentums auf sich zu nehmen.) Dabei lesen
Knaben erstmals im Rahmen eines
Gottesdienstes einen Abschnitt aus der Tora, dem
Pentateuch, vor und legen ihn aus. Die
religiöse Volljährigkeit von Mädchen, ihre
Bat Mizwa, wurde lange nicht, in
Reformgemeinden nur in reduziertem Mass,
gefeiert. Die jüdische Pädagogin Chérie
Koller-Fox berichtet in: Women andJewish
Education: A New Look at Bat Mitzvah,
wie Mädchen ihrer Klasse begannen, neue
Wege zu suchen, um ihre Bat Mizwa zu
feiern - und über das entmutigende Verhalten

von Rabbiner und Gemeinde, als einige
der Mädchen ihre Wünsche in die Tat
umsetzten.

Um den jüdischen Ehevertrag, die
Ketuba, geht es Rabbiner Daniel I. Leifer
in: On Writing New Ketubot. Er hatte die
Enttäuschung junger jüdischer Paare über
die traditionelle Ketuba erlebt, obwohl die¬

se bei ihrer Einführung im 1. Jahrhundert
unserer Zeitrechnung einen grossen
Fortschritt für die Frau bedeutete, da sie ihren
Status sicherte und ihr materielle Sicherheit

gewährte. Heute stört am traditionellen
Ehevertrag vor allem, dass er für Frau und
Mann nicht denselben persönlichen und
rechtlichen Status voraussetzt. Eine neue
Ketuba sollte die sinnerfüllte jüdische
Hochzeitszeremonie zwar weitgehend
beibehalten, aber der Frau dieselbe aktive
Rolle wie dem Mann zuweisen.

Um Reinheit und Unreinheit geht es
Rachel Adler in: Tumah and Taharah:
Ends and Beginnings. Der Text ist die
verkürzte Wiedergabe eines Beitrags im 1973
von Richard Siegel, Michael und Sharon
Strassfeld herausgegebenen ersten Jewish
Catalog. Rachel Adler geht der ursprünglichen

Bedeutung von «unrein» und «rein»
im Judentum nach. Unrein werden
Menschen bei der Berührung mit toten
Menschen und Tieren, bei Aussatz, Männer bei
Samenerguss, Frauen bei der Menstruation
und bei der Geburt eines Kindes - Situationen,

in denen Tod und Leben miteinander
verknüpft sind. Reinheit wird durch das

lebendige Wasser im Tauchbad, der Mik-
we, erreicht, wo wir wiedergeboren werden.

Von diesen Situationen der Unreinheit,

die in erster Linie rituelle Unreinheit
bedeutete und den Besuch des Tempels ver-
unmöglichte, ist nur die Unreinheit der
Frau durch die Menstruation übriggeblieben,

weil die Hebräische Bibel der Frau
während dieser Zeit sexuelle Beziehungen
zu ihrem Mann untersagt. Und diese
Unreinheit ist, wie die Herausgeberin der
Autorin entgegenhält, von Männern geradezu
dämonisiert worden. Rachel Adler in ihrer
Antwort besteht darauf, diese Unreinheit
wieder ins Positive zu wenden und auch
Männer zum Besuch des Tauchbads zu
ermuntern.

Arlene Agus schreibt in: This Month Is
for You: Observing Rosh Hodesh as a
Woman's Holiday, über die Wiederentdeckung

und Erneuerung des Neumondfestes

Rosch Chodesch, eines alten jüdischen
Frauenfeiertags, durch jüdische Feministinnen.

Sie beschreibt die Geschichte des



Feiertags und gibt ein Beispiel einer neuen,
von Frauen entwickelten Rosch-Cho-
desch-Liturgie.

Aviva Cantor Zuckoff stellt eine Jewish
Women's Haggadah vor. Die Haggada wird
am Sederabend, am Vorabend des Pessach-
festes, gelesen und hat die Befreiung Israels
aus der ägyptischen Knechtschaft zum
Inhalt. Im traditionellen Text fehlen die Frauen

fast vollständig, obwohl Frauen beim
Auszug aus Ägypten eine bedeutende Rolle
spielten. Dies und die Schwierigkeit, die
Befreiung des jüdischenVolkes mit ganzem
Herzen mitzufeiern, während die eigene
Unterdrückung weitergeht, begann eine
Gruppe junger jüdischer New Yorker Frauen,

unter ihnen Aviva Cantor, zu stören. Sie
schrieben den Text um und fügten feministische

Texte ein, die Aviva Cantor zitiert.

Die Frau im jüdischen Gesetz

Ein dritter Themenkreis ist überschrieben

mit: Women in Jewish Law. Hier sind
drei Aufsätze vereinigt, die alle die zentrale
Bedeutung des Religionsgesetzes, der Ha-
lacha, anerkennen, wenn es darum geht, die
Stellung der jüdischen Frau zu verbessern;
denn der dynamische Charakter der Ha-
lacha hat es jüdischen Menschen zu allen
Zeiten erlaubt, eine zeitgemässe Balance
zwischen Tradition und Erneuerung zu
finden. In: The Other Half. Women in the
Jewish Tradition, fordert Paula Hyman ein
Ende der apologetischen Darstellung der
Rolle der jüdischen Frau, basierend auf
dem Wissen, wie Frauen aus wichtigen
Bereichen des jüdischen Lebens (insbesondere

Synagoge und Studium) herausgedrängt

wurden.
Eine Analyse dieser Situation finden wir

in knappster Form in: The Status ofWomen
in Halakhic Judaism, des der modernen
Orthodoxie angehörenden Rabbiners Saul
Berman. Dieser stellt fest, dass das
jüdische Recht Frauen explizit keine
bestimmte Rolle zuweist, sie aber von allen
Pflichten entbindet, die ausser Haus ausgeübt

werden. Betont wird also das Bedürfnis
nach starken Familien, um die jüdische
Gemeinschaft physisch und spirituell zu

erhalten. Dadurch dass Frauen nicht zur
Befolgung bestimmter Gebote, insbesondere

im öffentlichen Gottesdienst und in
der Rechtsprechung, verpflichtet wurden,
verloren sie mit der Zeit auch das Recht,
diese Funktionen auszuüben.

Das jüdische Recht versucht, die damit
verbundenen Nachteile für die Frau
möglichst zu kompensieren, vor allem im Zivilrecht.

Aber auch hier sind bis heute gravierende

Probleme ungelöst, vor allem das
Problem der Aguna, der Frau, die entweder
von ihrem Mann ohne Scheidebrief verlassen

wurde oder deren Mann verschollen
oder gestorben ist, ohne dass Zeugen dafür
vorhanden sind. Saul Berman zieht aus der
Tatsache, dass die Tora der jüdischen Frau
nicht explizit eine bestimmte Rolle
zuweist, den Schluss, dass die Tora Alternativen

offenlassen wollte für eine Zeit, in der
diese möglich würden. Esther Ticktin
fordert in: A Modest Beginning, Männer auf,
nicht an Gottesdiensten und Veranstaltungen

teilzunehmen, bei denen Frauen
diskriminiert oder von der Teilnahme
ausgeschlossen werden. Frauen fordert sie auf,
überall auf voller und gleichberechtigter
Teilnahme zu beharren, Gebote auf sich zu
nehmen und ihre Kinder nicht an Veranstaltungen

zu schicken, wo Mädchen diskriminiert

werden.

Modelle aus der Vergangenheit

Ein vierter Themenkreis befasst sich mit:
Models from Our Past. Darin wird das
Leben einiger jüdischer Frauen des 19. und
20. Jahrhunderts beschrieben, die mit der
jüdischen Frauenrolle unzufrieden waren.
Dies zeigt, dass Feminismus nicht einen
totalen Bruch mit der Vergangenheit
bedeutet, wie die Kritik behauptet. Deborah
Weissman berichtet in: Bais Yaakov. A
Historical Model for Jewish Feminists,
über die Gründung der Beth-Jakob-Mäd-
chenschulen durch die einer Krakauer
chassidischen Familie entstammenden
Sara Schnirer im Jahr 1918, da im Polen
des 19. Jahrhunderts jüdisches Wissen
mehr und mehr den Knaben und Männern
vorbehalten wurde.



Marion Kaplan beschäftigt sich mit:
Bertha Pappenheim: Founder of German-
Jewish Feminism. 1859 in Wien geboren,
setzte sich Bertha Pappenheim spätestens
seit 1899 für Frauenrechte ein, u.a. mit
einer Studie über die Zwangsprostitution
jüdischer Mädchen in Osteuropa und im
Nahen Osten. Sie strebte die politische
Gleichstellung der Frauen in der jüdischen
Gemeinschaft an und gründete 1904 in
Berlin den Jüdischen Frauenbund, dem sie
zwanzig Jahre vorstand.

Susan Dworkin schreibt über: Henrietta
Szold - Liberated Woman. Die 1860 als
eine von fünf Töchtern eines Baltimorer
Rabbiners geborene Henrietta Szold erhielt
von ihrem Vater jede erdenkliche Förderung

und erlebte erst nach dem Verlassen
des Elternhauses, wie Männer im allgemeinen

mit begabten Frauen umgingen. Sie
war überzeugt, dass die Gleichstellung von
Frau und Mann im Judentum ursprünglich
angelegt und nur verlorengegangen war.
Ab 1903 studierte sie im Jewish Theological

Seminary, der Rabbinerausbildungsstätte
des Konservativen Judentums in

New York, müsste jedoch versprechen,
sich nicht zur Rabbinerin ordinieren zu
lassen. Von 1893 bis 1920 war sie literary
secretary der Jewish Publication Society
und begründete die amerikanische zionistische

Frauenorganisation Hadassa. 1920
emigrierte sie nach Palästina, wo sie die
Leitung der American Medical Unit
übernahm, die sie zuvor organisiert hatte. 1927
erhielt sie eine Leitungsfunktion in der
World Zionist Organization.

In Stages schildert Rachel Janait, Leiterin

der Frauenarbeitsbewegung Palästinas
und verheiratet mit dem zweiten Staatspräsidenten

Israels, Jizchak Ben Zwi, die
Bemühungen jüdischer Arbeiterinnen in
Palästina bis 1928, in landwirtschaftlichen
Siedlungen in Arbeitsbereiche der Männer
hineinzukommen.

Die jüdische Frau in der modernen
Gesellschaft

In einem fünften Themenkreis geht es

um Jewish Women in Modern Society. Die

orthodoxe Feministin Blu Greenberg fragt
in: Judaism and Feminism, was modernes
orthodoxes Judentum und Feminismus
voneinander lernen können. Vom orthodoxen

Judentum verlangt sie religionsgesetzliche
Änderungen: Frauen sollen nur während

der Kleinkinderphase von der
Verpflichtung entbunden sein, alle Gebote zu
erfüllen, was letztlich zu einer vollen
Beteiligung der Frauen am Gemeindegebet
führen würde. Ein erster Schritt dazu sind
Frauengebetsgruppen, wo Frauen alle
liturgischen Funktionen einüben können.
Orthodoxe Frauen sollen dieselben
Studienmöglichkeiten wie Männer haben, damit
sie lernen, religionsgesetzliche Entscheidungen

zu fällen. Das Fernziel wären
orthodoxe Rabbinerinnen. Im Bereich
der rabbinischen Gerichtsbarkeit fordert
Greenberg eine Änderung des jüdischen
Scheidungsrechts und die Lösung des
Problems der Aguna sowie die Zulassung von
Frauen als Zeuginnen - dies alles nach dem
Prinzip der Änderung zum Besseren hin.
Auf Gemeindeebene sollen Frauen
Führungsfunktionen übernehmen können.

Der Feminismus könne vom Judentum
den Respekt vor der Familie lernen, wobei
Greenberg verlangt, dass Frauen neben
oder nach der Kleinkinderphase qualifizierte

und gutbezahlte Abeit finden und
politisch tätig sein können. Im Bereich der
Sexualität soll die doppelte Moral für Männer

und Frauen durch dieselbe Moral für
Männer wie für Frauen ersetzt werden -
einer Moral, die die Freude an der Sexualität

in und vor der Ehe betont und gegen
aussereheliche Sexualität eintritt. Auf der
Ebene der Gemeinschaft soll anstelle von
Materialismus wieder vermehrt soziales
Denken gepflegt werden. In: Flight from
Feminism: The Case of the Israeli Woman,
stellt Carol N. Clapsaddle fest, dass die
Stellung der israelischen Frau nicht mehr
jenem Bild einer befreiten Frau entspricht,
das von ihr verbreitet wird.

Die Frau in der jüdischen Literatur

Im sechsten und letzten Themenkreis
geht es um: Women in Jewish Literature.



Mary Gendler schlägt in: The Restoration
of Vashti, eine neue Sicht auf das Buch
Esther vor. Nicht mehr nur Königin Esther
soll Vorbild für jüdische Frauen sein,
sondern auch ihre Vorgängerin Waschti, die
ihrem Mann nicht gehorchte. Denn: Frauen,

die die Attribute dieser ungewöhnlichen
Frauen in sich vereinen - Schönheit,

gemildert durch Charme, Stolz, gedämpft
durch Demut, Unabhängigkeit, kontrolliert
durch herzliche Treue, Mut, Würde -, sind
ganzheitlicher als jene, die versuchen, nur
Esther nachzueifern.

Anne Goldfeld stellt in: Women as
Sources ofTorah in the Rabbinic Tradition,
fest, dass die Rabbinen des Talmud Frauen
nicht zum Studium verpflichteten und
auch nicht dazu, andere zu lehren - dass
sich im Talmud aber durchaus Beispiele
von Frauen finden, die dies taten. Sie zitiert
die Auseinandersetzung der Rabbinen mit
der Gestalt der Prophetin Hulda, mit der
Gelehrten Beruria und mit Abba Hilkias
Frau, der Regenmacherin: mit Frauen, die
zwar respektiert wurden, die aber den
Status der Frau nicht zu ändern vermochten.

Soweit die wichtigsten Beiträge im
Sammelband The Jewish Woman, der zu einer
wichtigen Grundlage für die weitere
feministische Diskussion wurde.

Zwischen 1976 und 1983:
Beschäftigung mit dem Religionsgesetz,
der Frauengeschichtsforschung und
dem feministischen Antijudaismus

Im selben Jahr wie Koltuns Sammelband
begann die jüdische feministische
Zeitschrift Lilith zu erscheinen, in der Artikel
und Diskussionen über mehr oder weniger
dieselben Themen publiziert wurden. In
den folgenden Jahren wurden neue Rituale
in den weltweit entstandenen
Frauengebetsgruppen entwickelt und ausprobiert,
und es entstanden verschiedene feministische

Pessach-Haggadot. Neue Rituale für
die Geburt einer Tochter und für die Bat
Mizwa finden sich im 1976 von Sharon und
Michael Strassfeld herausgegebenen
Second Jewish Catalog.

Blu Greenberg widmet in ihrem 1981
erschienenen Buch: On Women and
Judaism. A View from Tradition, ein Kapitel
derWiederentdeckung des Tauchbades, der
Mikwe, und der positiven Bewertung des
Verbotes sexueller Kontakte eines Paares
während der Zeit der Unreinheit der Frau.
Zusammen mit Rachel Adlers Beiträgen
bewirkte dies, dass zahlreiche jüdische
Frauen das Tauchbad auf neue, auch
spirituelle Weise entdeckten. Blu Greenberg
kommt 1983 in ihrem Buch: How to Run a
Traditional Jewish Household, nochmals
darauf zu sprechen und gibt Beispiele für
die Feier der Geburt einer Tochter. Sie
berichtet von Bat-Mizwa-Feiern im Rahmen
von Frauengottesdiensten, wobei die Mädchen

aus der Tora vorlasen und Frauen alle
liturgischen Funktionen übernahmen, während

die Männer hinter die Abschrankung
verbannt wurden.

Auf die Beschäftigung jüdischer
Feministinnen mit dem Religionsgesetz, der
Halacha, reagierten einige orthodoxe
Rabbiner sehr ablehnend. Andere Männer
hingegen bemühten sich, die Halacha nach
Möglichkeiten zu befragen, wie sie nach
den Bedürfnissen von Feministinnen
weiterentwickelt werden könnte. So suchte der
Jurist David Daube nach Beispielen in der
Vergangenheit, wie Frauen ihre rechtliche
Stellung zu verbessern suchten und dabei
Hilfe von Rabbinern erhielten.2 Natürlich
beschäftigten sich auch Frauen mit der
Weiterentwicklung der Halacha, um die
Stellung der jüdischen Frau den Erfordernissen

unserer Zeit anzupassen.
Auch die Frauengeschichtsforschung

begann sich zu entwickeln. 1983 schrieben
Sondra Henry und Emily Taitz unter dem
Titel: Written Out of History. Our Jewish
Foremothers, Biographien mehr oder
weniger vergessener jüdischer Frauen. Schon
1982 war als ein erster Meilenstein in der
jüdischen Frauengeschichtsforschung das
Buch einer christlichen feministischen
Theologin erschienen: Bernadette J. Broo-
tens Doktorarbeit: Women Leaders in the
Ancient Synagogue. Darin weist Bernadette

Brooten anhand von Inschriften und
archäologischen Funden nach, dass Frauen

7



in der Synagoge mindestens bis ins 6.
Jahrhundert leitende Funktionen innehatten,
aktiv am Gottesdienst teilnahmen und dass
es damals in den Synagogen noch keine
Trennung zwischen den Geschlechtern in
Form von Frauengalerien oder
Frauenabteilungen gab. Ebenfalls 1982 schrieb
Bernadette Brooten im von ihr und Norbert

Greinacher herausgegebenen Band:
Frauen in der Männerkirche, über: Jüdinnen

zur Zeit Jesu. Ein Plädoyer für
Differenzierung. In diesem Aufsatz wendet sie
sich gegen die Methode christlicher
feministischer Theologinnen, Jesus besondere

Frauenfreundlichkeit zuzuschreiben
und diese von einer angeblich jüdischen
Frauenfeindlichkeit abzuheben.

Damit sind wir bei einer neuen Thematik
angelangt: bei der Auseinandersetzung mit
dem Antijudaismus in der christlichen
feministischen Theologie. Im selben Jahr
erschien Judith Plaskows Aufsatz: Blaming
the Jewsfor the Birth ofPatriarchy3. Darin
wendet sie sich gegen den neuen christlich-
feministischen Mythos, «dass die alten
Hebräer das Patriarchat erfanden: dass vor
ihnen die Göttin in matriarchaler Vollmacht
regierte, und dass nach ihnen Jesus
versuchte, Gleichstellung wieder aufzurichten,

was ihm aber durch die Beharrlichkeit
jüdischer Ansichten innerhalb der christlichen

Tradition vereitelt wurde.»

1983: Susannah Heschel, On Being a
Jewish Feminist

1983 gibt Susannah Heschel im Sammelband:

On Being a Jewish Feminist, eine
erste Zusammenfassung dessen, was sich
auf jüdisch-feministischem Gebiet in zehn
Jahren getan hat. Sie zeigt auf, wie die
bisher mehr oder weniger isoliert diskutierten

Fragen in Beziehung zueinander stehen.
In einem ersten Themenkreis: Old Myths
and Images, wird untersucht, wie in ganz
verschiedenen Gebieten des heutigen
jüdischen Lebens ältere - biblische, rabbini-
sche und mittelalterliche - Frauenbilder
weiterleben, sogar in einem säkularisierten
Kontext. Diese Bilder zeigen, wie Frauen
aus einer männlich-dominierten Perspek¬

tive zu erscheinen und zu funktionieren
haben.

In ihren Beiträgen bekämpfen Rachel
Adler, Paula Hyman, Erika Duncan, Mimi
Scarf und Lesley Hazleton apologetische
Mythen, die die Stellung der jüdischen
Frau, insbesondere als Ehefrau und sich
aufopfernde Mutter, idealisieren und für
die ein jüdischer Mann, der seine Frau
schlägt, unvorstellbar ist. Bekämpft wird
auch der Mythos der emanzipierten israelischen

Frau. Thena Kendall und Gail Shul-
man beschreiben, wie sie sich vom
orthodoxen und traditionellen Judentum abwenden

und nach einiger Zeit einen neuen
Zugang zu einem feministischen Judentum
finden: Sie legen nicht nur alte Bilder ab,
sondern sie ändern und ersetzen sie.

In einem zweiten Themenkreis: Forging
New Identities, versammelt Susannah
Heschel Aufsätze, die beschreiben, wie
Frauen auf verschiedene Art Judentum und
Feminismus miteinander zu vereinbaren
suchen. Dabei geht es stets um Änderungen
auf der zwischenmenschlichen Ebene.
Cynthia Ozick sieht den Grund für die
Benachteiligung der Frau in der Fehlinterpretation

der Tora durch die Rabbinen.
Deborah E. Lipstadt, Rosa Felsenburg
Kaplan, Alice Bloch, Sara Reguer, Arleen
Stern, Claire R. Satlof und Laura Geller
beschreiben Erfahrungen von Frauen, die
in den jüdischen Gemeinden Leitungsfunktionen

übernehmen wollen; Erfahrungen
von alleinstehenden Frauen in
familienzentrierten jüdischen Gemeinden;
Erfahrungen von lesbischen Frauen; sie schreiben

von den Erlebnissen beim Sagen des
Kaddisch in der Synagoge zur Erinnerung
an die tote Mutter; wie es ist, wenn frau die
Tora in der traditionellen Melodie
vorsingen lernt; was es heisst, eine neue
feministische Poetik zu schaffen; wie frau es in
einer orthodoxen Synagoge durchsetzt,
zum Minjan, zum Mindestquorum von 10
für einen öffentlichen Gottesdienst, gezählt
zu werden; und schliesslich, wie Leute auf
eine Rabbinerin reagieren.

Der dritte Themenkreis geht noch einen
Schritt weiter. Es genügt nicht, auf der
zwischenmenschlichen Ebene neue Tatsachen

8



zu schaffen, es geht um: Creating a Feminist

Theology ofJudaism; denn, wie Judith
Plaskow in ihrem Beitrag schreibt: The
Right Question Is Theological. Judith Plaskow

wendet sich damit gegen Cynthia
Ozick, der sie entgegenhält, der Grund
dafür, dass die Frauen im Judentum die Anderen

seien, liege nicht in einer Fehlinterpretation

der Tora, sondern in der Tora selbst.
Auch Rita M. Gross und Arthur Green
sehen das überwiegend männliche Gottesbild

als Hauptgrund für diesen Sachverhalt
und suchen in der jüdischen Tradition nach
alternativen weiblichen Gottesbildern. Da
diese jedoch alle von Männern geschaffen
wurden, müssen sie von Frauen neu
interpretiert werden. Arthur I. Waskow sieht im
Feminismus eine wichtige Bewegung zur
Erneuerung des Judentums, und Rabbinerin

Lynn Gottleb erweckt in ihren
Prosagedichten vergessene Frauentraditionen
wieder zum Leben.

1984: Susan Weidman Schneider,
Jewish and Female

1984 publiziert die Herausgeberin der
Zeitschrift Lilith, Susan Weidman Schneider,

eine andere Art von Zusammenfassung
im Guide and Sourcebook for Todays
Jewish Woman mit dem Titel: Jewish and
Female. Choices and Changes in OurLives
Today. Gegliedert ist auch dieses Buch in
drei Themenkreise. Im ersten Themenkreis:

Women and Religious Judaism:
Beyond the Patriarchal Premise, geht es
um die Themen Religionsgesetz,
Teilnahme von Frauen am Gottesdienst, das
Feiern alter Feste und neuer Rituale, jüdische

Studien sowie Sexualität. Der zweite
Themenkreis: Defining and Transforming
Our Relationships, beschäftigt sich mit
den Themen Familie, Partnerschaft, Ehe,
Scheidung und Kindererziehung. Im dritten

Themenkreis schliesslich: Power and
Participation in the Jewish Community,
geht es um Anlaufstellen in persönlichen
Krisensituationen, um den Einsatz für die
jüdische Gemeinschaft, um Frauen in der
Arbeitswelt und schliesslich um die
Versöhnung von Judentum und Feminismus.

Zwischen 1984 und 1990: Die
Auseinandersetzung geht weiter

Auch nach diesen beiden Zusammenfassungen

wird auf den einzelnen Gebieten
natürlich weiter publiziert. Im Bereich
Neue Liturgien für Frauen fand vor allem
Penina V. Adelmans 1986 erschienenes
Buch: Miriam's Well. Rituals for Jewish
Women Around the Year, grosse Verbreitung.

Es enthält Frauenrituale und
Frauengeschichten zu den 12 bzw. (in einem
Schaltjahr) 13 Neumondstagen des
jüdischen Jahres.

Auch die Auseinandersetzung mit der
Halacha geht weiter. 1984 publiziert
Rachel Biale ihr Buch: Women and Jewish
Law. An Exploration of Women's Issues in
Halakhik Sources. Sie beschreibt darin die
Entwicklung der Halacha, soweit sie Frauen

betrifft, und fordert die Frauen auf, die
Halacha zu studieren, um sie umzugestalten.

Die Themen des Buches sind: Frauen
und die Gebote; Ehe; Scheidung; Frauen,
die an einen Mann gefesselt sind (Aguna
und Jewama); Sexualität und eheliche
Beziehungen; Menstruierende; Sexualität
ausserhalb der Ehe (Inzest, Ehebruch,
Promiskuität, Lesbianismus); Fortpflanzung
und Empfängnisverhütung; Abtreibung;
Vergewaltigung.

1988 erschien Judith Romney Wegners
Untersuchung: Chattel orPerson? The Status

ofWomen in the Mishnah, in der sie zum
Schluss kommt, dass Frauen von der
Mischna (dem Kern des Talmud), teils als
Habe (der Männer) teils als autonome Person

gesehen werden.
PninaNavè Levinson lässt in ihrem 1989

erschienenen Buch: Was wurde aus Saras
Töchtern? Frauen im Judentum, eine
ganze Galerie historischer Frauengestalten
an uns vorbeidefilieren - von biblischen
Frauen bis zu Golda Meir.

Eine neue Sicht auf Frauen in der
Hebräischen Bibel findet sich in Savina
J. Teubals 1984 erschienenem Buch: Sarah
the Priestess. Nach ihr hatte die Stammutter

Sara eine ähnliche Position wie eine
Priesterin. Dies schliesst sie aus Handlungen

Saras, die denen mesopotamischer



Priesterinnen ähneln. Im 1990 publizierten
Buch: Hagar the Egyptian. The Lost Tradition

of the Matriarchs, sieht Savina Teubal
in der Geschichte von Hagar, Sara und
Abraham eine Geschichte der Trennung
auf sozialer und spiritueller Ebene, wobei
ein Systemwechsel stattfindet.

Dem Thema Gottesbild und der Frage, ob
Judentum und Feminismus Gegensätze
sein müssen, sind 1986 beide Nummern des
zweiten Jahrgangs des von Judith Plaskow
und Elisabeth Schüssler Fiorenza
herausgegebenen Journal of Feminist Studies in
Religion gewidmet. Marcia Falk stellt 1987
in Nummer 311 dieser Zeitschrift neue
Segenssprüche vor. Die Autorin kommt in
ihrem Beitrag: Notes on Composing New
Blessings. Toward a Feminist Reconstruction

ofPrayer, gänzlich ab von einem personalen

Gottesbild. Sie sucht sich Metaphern
für Gott, möglichst mit weiblicher Konnotation,

in der ganzen Schöpfung.
In der Auseinandersetzung mit dem

Antijudaismus in der christlichen feministischen

Theologie engagierten sich einige
jüdische feministische Theologinnen. So
Susannah Heschel in der in Deutschland
1987 in der Zeitschrift Schlangenbrut mit
grosser Heftigkeit geführten Diskussion.
Sie hatte bereits 1986 zusammen mit
Eveline Goodman-Thau an einer diesem
Thema gewidmeten Tagung in der Evangelischen

Akademie Arnoldshain teilgenommen.

Ihre beiden Beiträge finden sich in
dem von der Leiterin der Tagung Leonore
Siegele-Wenschkewitz 1988 publizierten
Sammelband: Verdrängte Vergangenheit,
die uns bedrängt. Feministische Theologie
in der Verantwortung für die Geschichte.
Das 1990 erschienene Heft des 5.
Jahrgangs der Zeitschrift Kirche und Israel ist
dem Thema Antijudaismus in der
feministischen Theologie gewidmet. Darin finden
sich Beiträge von Judith Plaskow und
Asphodel P. Long.

1990: Judith Plaskow, Standing Again
at Sinai

Im Jahr 1990 legte Judith Plaskow in
ihrem Buch: Standing Again at Sinai. Ju¬

daism from a Feminist Perspective, eine
Synthese bisheriger jüdisch-feministischer
Theologie vor. 1992 erschien das Buch in
deutscher Übersetzung unter dem Titel:
Und wieder stehen wir am Sinai. Eine
jüdisch-feministische Theologie. Judith Plaskow

versucht Antworten auf die Frage zu
geben, was mit den zentralen Kategorien
des jüdischen Denkens - Tora, Israel und
Gott — geschieht, wenn diese von Frauen
mitdefiniert werden. Es beginnt mit dem
Hören des Schweigens der Frauen in der
jüdischen Tradition, das sie mit den von
Elisabeth Schüssler Fiorenza entwickelten
Interpretationsprinzipien einer Hermeneutik

des Verdachts und einer Hermeneutik
des Erinnerns zu erforschen sucht. Die
Tora muss mit der Methode der rabbinischen

Bibelexegese erweitert werden, um
die Geschichte der Frauen miteinzubezie-
hen und so die Gestalt des jüdischen
Gedächtnisses zu verändern. Um die jüdische
Erinnerung neu zu prägen, greifen jüdische
Feministinnen zu den traditionell dazu
dienenden Formen von Midrasch und Liturgie.

In der Halacha hat die Revolution
bereits eingesetzt, weil ein immer grösserer
Teil des Judentums die Gleichstellung der
Frau fordert und weil immer mehr Frauen
sich halachisches Wissen aneignen.

Für die zweite zentrale Kategorie des

jüdischen Denkens, Israel, entwickelt
Judith Plaskow ein neues Konzept von
Gemeinschaft: Anstelle einer hierarchisch
strukturierten und nach aussen sich abgrenzenden

Gemeinschaft, hat sie die Vision
eines nichthierarchischen Israel. Im Kapitel

über ein von Frauen mitdefiniertes
Gottesbild gibt sie Beispiele, wie Frauen «das
Unvorstellbare neu sehen», wie Frauen aus
der jüdischen Tradition weibliche und
neutrale Gottesbilder wiederaufgreifen und
diese transformieren. Auf ihrer Neukonzeption

von Tora, Israel und Gott basiert
Judith Plaskows neue Theologie der Sexualität.

Dabei knüpft sie an die Tradition der
Kabbala an, die eine Verbindung zwischen
Sexualität und Heiligem kennt. Die beste
jüdische Vision, was sexuelle Beziehungen
sein könnten, ist für sie das Hohe Lied, «da
es Sinnlichkeit, Spiritualität und tiefe Ge-

10



genseitigkeit vereint». Schliesslich fordert
sie die jüdischen Feministinnen auf, über
die jüdische Gemeinschaft hinaus auf die
Heilung der Welt, den Tikkun Olam,
hinzuarbeiten. Sie sollen helfen, eine gerechte,
egalitäre und pluralistische Gesellschaft zu
schaffen, indem sie Spiritualität und Politik
miteinander verbinden.

Seit 1990: Jüdische Frauenspiritualität
und Fortsetzung der AntiJudaismus-
Diskussion

Auch nach Judith Plaskows Synthese
entwickelt sich die jüdisch-feministische
Theologie weiter. So gibt Pnina Nave
Levinson in ihrem 1992 erschienenen Buch:
Eva und ihre Schwestern. Perspektiven
einer jüdisch-feministischen Theologie,
einen Überblick über Themen und
Geschichte der jüdisch-feministischen Theologie.

Ebenfalls 1992 geben Ellen M. Um-
ansky und Dianne Ashton unter dem Titel:
Four Centuries of Jewish Women's
Spirituality - A Sourcebook, eine Sammlung
von Texten jüdischer Frauenspiritualität
heraus. Leider sind die darin enthaltenen
Texte nur in englischer Übersetzung
wiedergegeben. Analoges ist zur Anthologie
jüdischer Frauengebete anzumerken, die
Pnina Nave Levinson 1993 unter dem Titel:
Esther erhebt ihre Stimme: Jüdische Frauen

beten, herausgegeben hat. Es sind ebenfalls

sehr schöne Texte - diesmal aber nur
in deutscher Übersetzung.

Auch die Antijudaismus-Diskussion
geht weiter: Ihr hat die Zeitschrift FAMA
das März-Heft 1991 gewidmet. Im 1993
von Britta Hübener und Hartmut Mees-
mann herausgegebenen Sammelband:
Streitfall Feministische Theologie, habe
ich einen Überblick über die bisherige
Diskussion gegeben. Dazu wird das Thema in
Frauentagungen immer wieder angegangen.

Eine jüdisch-feministische Bibelinterpretation

gibt Athalya Brenner im zusammen

mit Fokkelien van Dijk-Hemmes 1993
herausgegebenen Buch: On Gendering
Texts. Female and Male Voices in the
Hebrew Bible. Athalya Brenner interpretiert

Sprüche 1-9 als möglicherweise weibliche
Stimme, Kohelet 3,1-9 als männliche
Liebeslyrik, und sie äussert sich zu Jeremias

Pornographie. Jüdische feministische
Theologinnen finden sich sodann auch unter

den Autorinnen des von Athalya Brenner

seit 1993 herausgegebenen mehrbändigen:

Feminist Companion to the Bible.
Und zur Zeit warten alle gespannt auf die

schon lange angekündigte Publikation von
Marcia Falks neuen Segenssprüchen, ihr:
Book ofBlessings...

1 Katherina von Kellenbach, Frl. Rabbiner Regina
Jonas (1902-1944): Lehrerin, Seelsorgerin, Predigerin,
in: Jahrbuch der Europäischen Gesellschaft für theologische

Forschung von Frauen 2 (1994), S. 97-101.
2 David Daube, Biblical Landmarks in the Struggle for
Women's Rights, in: The Juridical Review 3 (1978), S.

177-197; - ders., Johanan ben Beroqa and Women's
Rights, in: Zs. der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte

99. Romanist. Abt. (1982), S. 22-31.
3 In: Evelyne Tornton Beck, Nice Jewish Girls. A
Lesbian Anthology, 1982, S. 250-254. Deutsch: Sind
die Juden schuld am Patriarchat? Gegen
christlichfeministische Mythenbildung, in: Junge Kirche 7/1990.
S. 434-436.

11


	Zwanzig Jahre jüdische feministische Theologie

