
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 89 (1995)

Heft: 12

Artikel: NW-Gespräch zwischen Andrea Günter, Lisa Schmuckli und Ina
Praetorius : eine feministische Zeitansage

Autor: Günter, Andrea / Schmuckli, Lisa / Praetorius, Ina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143942

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143942
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NW-Gespräch zwischen Andrea Günter, Lisa Schmuckli und Ina Praetorius

Eine feministische Zeitansage

Die Frauenbewegung ist sehr lebendig, vor allem in den Köpfen der Menschen. Kaum
ein «Thema» ist seit Jahren so präsent wie die Geschlechterfrage, an der Universität
ebenso wie in der Kirche, im Privatbereich, in den Medien und in der Politik. Bis zu einem
gewissen Grad hat sich die feministische These, die Geschlechterfrage sei eben kein
«Thema», sondern eine Weltsicht, in Wirklichkeit umgesetzt. Auch die Neuen Wege
dokumentieren seit Jahren die Entwicklung feministischen Denkens undfrauenbewegter
Politik- Drei Frauen, die alle als Theoretikerinnen im Feminismus tätig und langjährige
Mitglieder der «Projektgruppe Ethik im Feminismus» sind, führen ein Gespräch über die
aktuellepolitische und gesellschaftliche Lage. Andrea Günter hat in Freiburg im Breisgau
Germanistik, Philosophie und Theologie studiert und arbeitet zur Zeit an ihrer Dissertation.

Lisa Schmuckli hat in Bern Philosophie studiert und ist heute als Ethikdozentin an der
Höheren Fachschule im Sozialbereich in Luzern und als Redaktorin tätig. Ina Praetorius,
Theologin und Germanistin, arbeitet als freischaffende Sozialethikerin und wohnt in
Krinau im Toggenburg. Das Gespräch wurde am 21. Oktober 1995 in Freiburg im
Breisgau aufgezeichnet. LP.

Was läuft hier eigentlich?

Ina Praetorius: Wir drei sind uns darüber
einig, dass die Frauenbewegung sehr lebendig

ist.

Lisa Schmuckli: Die Frauenbewegung ist
vielfältig geworden. Sie ist nicht mehr
eindeutig auszumachen wie in den siebziger
Jahren, als die grossen Demonstrationen zu
den Abtreibungsgesetzen liefen. Heute sind
die Frauen überall tätig und präsent: an den
verschiedensten Arbeitsplätzen, auf
unterschiedlichen Hierarchiestufen, in der
Kunst, in der Theoriebildung, in der Tagespresse

etc. Es gibt eine lebendige Szene von
Frauenzeitschriften, ich denke zum
Beispiel an die neugegründete «Olympe». Die
berühmten Frauen in den lila Latzhosen
gibt's kaum mehr. Übrigens: Gab es sie je
so?

Ina Praetorius: Ich zitiere Silvia Strahm
(NW 10/1995, S. 300): «Wo kriegte sie
bloss die lila Latzhosen her?»

Andrea Günter: Die Frauenbewegung hat
sich kontextualisiert. Und sie hat viele Er-

350

folge zu verzeichnen. Ein gutes Beispiel
sind die von Frauen gemachten Fachzeitschriften.

In Deutschland gibt es zum
Beispiel zwei Fachzeitschriften zur historischen

Frauenforschung und mehrere
feministische Fachorgane zur Soziologie. Das
Spektrum dessen, was Frauen öffentlich
sagen, ist viel breiter geworden. Die
Frauenbewegung ist kein monolithischer Block
mehr. Und auch die alten Gegensätze- zum
Beispiel zwischen «Kopf- und Bauchfrauen»

oder «Institutionsfrauen und Autonomen»

- stimmen nicht mehr.
Wir haben die Phase der einfachen

Postulate und Feindbilder hinter uns. Die
meisten reden nicht mehr vereinfachend
von «dem Patriarchat» oder davon, dass
alle Frauen per Geschlecht Opfer sind. Dieser

Differenzierungsprozess kann im
Einzelfall natürlich bedeuten, dass sich
feministische Politik verwässert.

Lisa Schmuckli: Statt von «Verwässe-
rung» würde ich, in Anlehnung an Habermas,

eher von einer neuen Unübersichtlichkeit

reden. Diese Unübersichtlichkeit
entsteht aus der Pluralität der Ziele, der



Vitalität der Erscheinungsformen und der
Zersplitterung feministischer Dogmen. In
dieser Unübersichtlichkeit entdecken
Frauen die Differenzen, die zwischen ihnen
bestehen.

Andrea Günter: In dieser Unübersichtlichkeit

steckt aber auch die Gefahr der
Vereinnahmung und Spaltung, wenn zum
Beispiel die Medien das «Girlie» erfinden,
das angeblich von altgedienten Feministinnen

misstrauisch beäugt wird. Oder wenn
Helmut Kohl anfängt, mit weiblichen
grammatikalischen Formen zu reden.

Ina Praetorius: Vielleicht stimmt der
Begriff «Bewegung» nicht mehr. Eine Bewegung

wird von Leuten gemacht, die sich als
identifizierbar Gleiche verstehen und die
stolz sind auf ihre klaren Anliegen.
Vielleicht wäre die Frauenbewegung heute
sinnvoller als «Kultur» zu bezeichnen?

Andrea Günter: «Kultur» greift mir zu
kurz. Das ist zu harmlos.

Lisa Schmuckli: Oder wir sprechen im
Plural von Frauenbewegungen. Für mich
bedeutet der Abschied von eindeutigen
Dogmen vor allem Befreiung und Freisetzung.

Das heisst auch, dass wir unsere
politischen Strategien neu aushandeln müssen.
Denn eine ausdifferenzierte «Kultur» kann
nicht in gleicher Weise politisch agieren
wie eine klar identifizierbare Bewegung.

Ina Praetorius: Es gibt heute viele Frauen,
die die Bezeichnung «Feministin» - aus
unterschiedlichen Gründen - für sich
ablehnen, die aber sehr kreativ und aktiv in
der Öffentlichkeit wirken. Solche Frauen
zähle ich auch zu den Frauenbewegungen.
Entscheidend ist nicht das Etikett, sondern
die Art, wie eine Frau politisch handelt und
sich darstellt.

Trotzdem möchte ich die neue Vieldeutigkeit

der Frauenbewegung nicht nur positiv
bewerten. Im Zusammenhang mit

bestimmten Postulaten, die wir uns erarbeitet
haben, zum Beispiel der Mutterschaftsversicherung,

möchte ich nicht vieldeutig werden,

sondern Mehrheiten schaffen und endlich

Wirklichkeiten sehen. Ich finde es
wichtig, dass wir uns klar werden, wo Viel¬

deutigkeit, wo Eindeutigkeit, wo Konfrontation

und wo Koalition uns weiterbringen.

Vom «Thema Frau» zur feministischen
Weltsicht

Ina Praetorius: Wir haben jetzt beschrieben,

auf welche Art die Frauenbewegung
aus unserer Sicht lebendig ist. Jetzt würde
ich gern darüber sprechen, wo wir uns mehr
oder anderes wünschen. Ich selber meine,
dass unser Anspruch, feministisches Denken

solle die gesamte Sicht der Welt analytisch

durchdringen, noch zu wenig eingelöst

ist. Noch immer hängt man an
sogenannt allgemeine Analysen die «Frauenfrage»

übergangslos hinten an. Und wenn
jemand, der den feministischen Anspruch
ernst nimmt, mich fragt, was ich denn
feministisch zum Bosnienkonflikt oder zu den
internationalen Finanzströmen zu sagen
habe, dann bin ich nach wie vor ziemlich
ratlos. Ich habe dann das Gefühl, immer
wieder bei Eva und Adam anfangen zu
müssen.

Andrea Günter: Ich meine, wir sollten auf
diese Frage nach «allgemeinpolitischen»
Analysen vor allem auf die Schwierigkeiten

zu sprechen kommen, überhaupt globale
Zusammenhänge zu denken. Wie kann

ich denn hier in Freiburg eine Aussage über
Bosnien machen? Ich selbst arbeite zum
Beispiel viel in Italien mit italienischen
Frauen zusammen. Dabei wird mir deutlich,

wie weit die italienische Realität, die
ich wahrnehme, sich von dem unterscheidet,

was ich in Deutschland über Italien
erfahren kann.

Es ist wichtig, sich über diese Diskrepanz

Gedanken zu machen und nicht der
Illusion aufzusitzen, hier in Deutschland
als Nichtfachfrau eine «Lösung» für Bosnien

finden zu können. Das gilt auch für
Männer. Wir sollten diese übliche Praxis,
ohne Reflexion des eigenen Kontextes
globale Lösungen zu propagieren, in Frage
stellen.

Lisa Schmuckli: Ich stelle mir zum
Beispiel konkret die Frage, was ich als Lehrerin

an einer Schule, die angehende Sozial-

351



arbeiterinnen undSozialarbeiter ausbildet,
sinnvollerweise zu solchen «allgemeinpolitischen»

Themen sagen und tun kann; in
einer Unterrichtssituation mit Frauen und
Männern also, die ihrerseits mit Flüchtlingen,

mit Gewalt, mit politischen
Machtstrukturen, mit lohnarbeitslosen und
verarmten Menschen professionell
zusammenarbeiten werden.

Ich möchte zum einen Erkenntnisse zu
Multikulturalität und Selbstfremdheiten
ermöglichen; und ich will hartnäckig nach
der je konkreten sozial-politischen
Verantwortung fragen und sie dann auch umsetzen.

Ina Praetorius: Wir sollten denjenigen,
die von uns perfekte «feministische Analysen»

zu allgemeinpolitischen Themen
haben wollen, also antworten: Was nehmt ihr
euch eigentlich heraus, über alles und jedes
allgemein zu räsonieren, wenn ihr doch
genausowenig wisst wie wir? Trotzdem:
Diese sogenannte Globalisierung gehört
doch auch zu unserem Kontext. Wenn wir
auf Kontextbezogenheit in einem zu engen
Verständnis beharren, laufen wir Gefahr, in
einem provinziellen Denken steckenzubleiben.

Was das Thema «Finanzströme» betrifft,
könnten wir vielleicht so ansetzen: Wie
beurteilen wir die Tatsache, dass unsere
sinnvolle Arbeit, zum Beispiel das
Gespräch, das wir jetzt gerade führen, nicht
bezahlt wird, während Massen von Geld
gleichzeitig völlig unproduktiv um die
Welt sausen? Also nicht die übliche
Feststellung: Das Geld wird eben knapp. Sondern

die Frage: Wo bleibt es denn, das

ganze Geld? Diese Frage würde ich vor
dem Hintergrund einer normativen
Setzung stellen, nämlich dieser: Gesellschaftlich

sinnvolle Arbeit ist zu entlohnen.

Andrea Günter: Oder offener: Wer
sinnvolle Arbeit leistet, hat ein Recht auf gutes
Leben. Oder noch offener: Alle haben ein
Recht auf gutes Leben. Denn es muss nicht
alles über Geld vermittelt werden.

Lisa Schmuckli: Und daran schliesst sich
die Frage an: Wer definiert, was sinnvolle

352

Arbeit ist? Solche Fragen - und die
entsprechenden Antworten darauf - liessen sich
sehr gut mit dem Konzept der SPS von
einem garantierten Mindesteinkommen in
Verbindung setzen. Und damit wären wir
bei der Realpolitik angekommen. Gewisse
Modelle liegen ja schon in den Schubladen.
Wie sehen wir aber unsere Rolle als
Theoretikerinnen gegenüber dem alten Problem,
dass die Mächtigen ganz einfach kein Interesse

an der Umsetzung solcher Modelle
haben? Inwieweit ist dieses Anstehen am
Widerstand der Mächtigen für uns ein
Thema?

Ina Praetorius: Feministische Theorie als
Politikberatung? Vielleicht gäbe es tatsächlich

sinnvollere Orte für unsere Theoriearbeit

als den Buchmarkt. So oder so geht es,
meine ich, in der Theoriearbeit vor allem
darum, gute Worte für die Welt und für ihre
Veränderung durch Politik zu finden.
Heute, meine ich, brauchen wir vor allem
Worte, die an die Stelle des Opferdiskurses
treten. Weg vom Bitten und Klagen, hin zur
Setzung und zur prophetischen Zeitansage.

Prophetischer Feminismus

Andrea Günter: Ja, hier steckt eine
entscheidende Leerstelle. Wir brauchen nämlich

mehr als gute Argumente. Wer will,
kann heute schon Antworten auf fast alle
Fragen in der feministischen Literatur
finden. Was fehlt, möchte ich als «Autorität»
oder «Prophétie» der Frauen bezeichnen.
Denn es gibt ja keine ewiggültigen
Argumente, sondern immer nur sporadisch
erarbeitete Antworten auf konkrete Fragen.
Wir können nicht darauf hoffen, dass wir
irgendwann mit einem geschlossenen
Argumentenkatalog die Welt verändern werden,

sondern wir müssen die Urteilskraft
von Frauen im jeweiligen historischen
Kontext stärken und anerkennen: Frauen
als Urteilende anerkennen, auch wenn wir
nicht in jedem Augenblick verstehen, was
sie tun.

Ina Praetorius: Es ist in unserer symbolischen

Ordnung nicht vorgesehen, dass
Frauen sich wie Luther hinstellen und sa-



gen: «Hier stehe ich, ich kann nicht anders.
Gott helfe mir. Amen.» Denn Frauen wurden

ja in der androzentrischen Tradition als
Funktionsträgerinnen im Zusammenhang
mit der Fortpflanzung gedacht, nicht als
Wesen, die um ihrer selbst willen in der
Welt sind und also von sich selbst ausgehend

etwas Machtvolles sagen können.
Genau dieses vollmächtige Reden, das für
mich in diesem Spruch Luthers so gut zum
Ausdruck kommt, wäre aber heute notwendig.

Für mich wird an dieser Stelle die feministische

Spiritualität und Theologie wichtig.
Denn in ihr geht es um die Frage, wie sich
einzelne Elemente des konkreten Alltags -
zum Beispiel einzelne politische Forderungen

- zum Sinn des Ganzen verhalten.
Wozu bin ich denn Theologin, wenn ich
mich scheue, in Zusammenhängen, die
mich existentiell betreffen, öffentlich von
Gott und seiner oder ihrer Wahrheit zu
sprechen? Das wäre prophetische Rede:
Wegkommen davon, dass Theologie nichts
ist als intellektuelle Spielerei. Damit rechnen,

dass Gott in dieser Welt tatsächlich
etwas will und auch bewirkt. Mir ist klar,
warum wir uns das nicht trauen. Aber
vielleicht müssten wir uns doch mal trauen.

Lisa Schmuckli: Mir fällt dazu das ein,
was die Afroamerikanerinnen «Empowerment»

nennen. Empowerment meint die
gegenseitige Ermächtigung aufgrund von
Funktionen, Kompetenzen oder persönlichen

Fähigkeiten. Meines Erachtens haben
wir Empowerment zu eng im Sinne der
moralischen oder auch privaten Ermutigung

verstanden und haben zuwenig über
Empowerment als öffentliche Strategie
nachgedacht.

Aber mit der Vorstellung, dass Gott in
der Welt ist und wirkt, habe ich persönlich
Mühe. Mir ist das Bild von Sisyphus näher:
Sisyphus wird von den Göttern dazu verurteilt,

unablässig einen Felsbrocken den
Berg hinaufzustemmen. Wenn er oben
angekommen ist, poltert der Fels jedes Mal
wieder ins Tal hinunter. Sisyphus' Arbeit
erscheint in der Monotonie sinnlos und
absurd. Nur: Er trotzt den Göttern Reflexions¬

zeit ab, die ihm Selbsterkenntnisse und
Einsichten in diese Welt ermöglicht. Er
macht seine Arbeit - trotz allem. Und dieses

Trotzdem spricht uns auch heute noch
an, etwas zu verändern und der Resignation
zu trotzen.

Andrea Günter: Wenn eine Frau nun diese
Autorität, von der wir gerade sprachen, für
sich in Anspruch nimmt, dann vollzieht sie
einen Bruch mit dem, was bis dahin
gewohnt und anerkannt war. Damit löst sie
Irritation aus. Anerkennung weiblicher
Autorität bedeutet einen Bruch mit den
Vorstellungen davon, was sein darf und was
nicht. Eine Frau mit Autorität ist unangenehm:

Sie konfrontiert, sie beurteilt, sie tut
Unerwartetes, sie hält sich nicht unbedingt
an vorgegebene Argumentationslinien.

Lisa Schmuckli: Autorität schafft
Differenzen. Wichtig scheint mir, darüber
nachzudenken, wie wir Differenzen zulassen
können, ohne daraus Hierarchien zu
machen. Ich würde übrigens nicht festlegen,
dass eine Frau, die Autorität wahrnimmt,
immer unangenehm ist. Sie wirkt auch
befreiend fremd und befremdend im positiven

wie im negativen Sinne. Sie schafft
einen Raum, in dem sie in Würde leben
kann. Einen Raum auch für andere. Autorität

beruht nicht allein auf einer Person,
sondern auf einer Situation: auf einem
Spiel von Anerkennung, Begehren und
Annehmen der Autorisierung durch andere.

Das ist eine lebendige Dynamik.

Ina Praetorius: Mir kommt dazu das
biblisch-prophetische Verständnis von Wahrheit

in den Sinn, das ganz anders ist als das
heute übliche wissenschaftliche Verständnis

von Wahrheit. Prophetische Wahrheit
misst sich nicht daran, ob sie jederzeit und
überall in gleicher Weise gilt, sondern daran,

ob sie hier und jetzt das entscheidende
Wort für die Gegenwart ist.

Andrea Günter: Entscheidend ist, dass
eine Beziehung hergestellt wird zu dem,
was jetzt gerade gegenwärtig ist, dass wir
etwas in diesem Moment besser verstehen.
Ich möchte keinen Gegensatz zwischen
aufklärerischem Argumentieren und Auto-

353



rität konstruieren, denn es handelt sich
gerade um die Gleichzeitigkeit von richtiger
Argumentation und diesem zukunftsweisenden

Unerwarteten, das die einen «spirituell»,

die anderen «ästhetisch», wieder
andere nochmal anders nennen.

Die Männer

Ina Praetorius: Als Feministinnen hatten
wir lange den Grundsatz, dass wir nicht
über die Männer oder für die Männer denken

wollten. Wenn es aber um reale
Veränderungswünsche geht, kommen wir um
diese Frage nicht herum.

Andrea Günter: Jetzt machen wir es wie
normalerweise die Männer: Wir hängen
das Thema «Männer» als Appendix ans
Ende einer langen Diskussion über Gott
und die Welt.

Ina Praetorius: Das stimmt. Und was fällt
uns dazu ein? Ich meine, dass es heute viele
Männer gibt, die etwas wie Selbsterfahrung

machen, also das, was wir in den
siebziger Jahren gemacht haben. Mir
kommt das oft ziemlich selbstbezogen und
weinerlich vor. Was von seiten der Männer
fehlt, ist eine Reflexion kollektiver
Männlichkeit.

Lisa Schmuckli: Mit Deiner Kritik an der
Selbsterfahrung bin ich einverstanden,
wenn es dabei nur darum geht, dass die
Männer sich nun ihrerseits als Opfer rabiater

Feministinnen sehen. Für mich bedeutet
Selbsterfahrung aber mehr. Für Männer
könnte es heute bedeuten, sich Fragen wie
diese zu stellen: Was bedeutet Mannsein in
dieser komplexen Welt und vor dem
Hintergrund der Theoriearbeiten zur
Geschlechterfrage, die schon geleistet sind?
Wie kann mann heute eine männliche Identität

aufbauen, ohne ein Macho zu werden,
aber auch, ohne seine Bedürfnisse zu
negieren? Entscheidend ist für mich, in
welchen Interpretationsrahmen Männer ihre
Erfahrungen stellen und woher sie ihre
Selbsterfahrungen verstehen wollen.

Andrea Günter: So kann ich zum Beispiel
das Verhalten meines achtjährigen Paten¬

sohns als Machoverhalten bewerten. Oder
ich kann in ihm den kleinen Mann sehen,
der durch das Vorbild seiner Mutter gelernt
hat, seine Bedürfnisse klar zu formulieren
und auch zu ihnen zu stehen. Natürlich
kämpft ein energiegeladener Junge ständig
mit seiner Mutter, vor allem, wenn sie
selbst auch stark ist. Wichtig ist dabei für
mich, auf welche Weise sie miteinander
kämpfen. Er darf kämpfen, solange er es
nicht auf Kosten seiner Mutter tut, sie also
nicht abwertet oder beleidigt. Wir müssen
aufpassen, dass wir Männer, die auf
solchen Graten unterwegs sind, nicht
eindimensional in die Ecke des Machos stellen.

Ina Praetorius: Was mich interessiert, ist
ein strukturelles Problem: In unserer
symbolischen Ordnung bedeutet Annäherung
an männliche Standards für Frauen
Aufstieg, Annäherung an weibliche Standards
für Männer aber Abstieg. Ich betone: Es

geht mir jetzt um die symbolische Bewertung

der jeweiligen Realitäten, nicht um die
Realitäten selbst, denn die sind ja zu
vielfältig, um ihnen einfach ein Plus- oder
Minus-Vorzeichen zu verpassen.

Mir fällt zu diesem Wertgefälle
Kinderbekleidung ein: Ein kleines Mädchen in
Jeans und Stiefeln ist chic, aber sie kann
genausogut eine rosa Rüschenbluse tragen.
Ein kleiner Junge im Rock ist immer noch
unvorstellbar. Männer sind also so unsicher,

dass sie es nicht einmal schaffen,
einen Rock anzuziehen, von Talar und Soutane

mal abgesehen, aber das wäre nochmal
ein ganz anderes Kapitel.

Andrea Günter: Wir wissen doch längst,
dass Jungen viel mehr Probleme mit ihrer
Identitätsentwicklung haben und deshalb
auch nicht so spielerisch damit umgehen
können wie Mädchen. Da kommt das Un-
bewusste ins Spiel, und da wird's sehr
schwierig. Denn eigentlich müssten wir
aufgrund solcher Beobachtungen öffentlich

sagen, dass wir es bei den Männern mit
realer Schwäche zu tun haben, die heutzutage

immer offensichtlicher wird, die aber
nach wie vor gesellschaftlich als Stärke
auftritt. Das bedeutet: Wir müssen die
Männer tatsächlich in unseren Köpfen ent-

354



mächtigen, statt ihnen weiterhin die Macht
zu geben, die sie nur in Form eines symbolischen

Konstrukts besitzen.
Indem wir Gleichheit mit Männern

anstreben, setzen wir aber weiterhin voraus,
dass ihre Position reale Stärke und damit
erstrebenswert ist. An dem Punkt sind wir
nicht radikal genug. Warum sagen wir nicht
laut und öffentlich, dass Männer unfähig
sind, Politik zu machen, zumindest zum
gegenwärtigen Zeitpunkt?

Lisa Schmuckli: Weil das gefährlich ist.

Andrea Günter: Und weil wir uns vor der

Verantwortung drücken. Es kommt unserem

weiblichen Narzissmus entgegen,
wenn wir mit dem stillen Wissen leben,
dass die Männer im Grunde die Schwachen
sind. An diesem Punkt ziehen sich die meisten

von uns immer noch ängstlich aus der
Realität zurück. Mit «Realität» meine ich,
dass wir die Dinge sehen und benennen,
wie sie sind, und dass wir tun, was von
Notwendigkeiten, z.B. ökologischen
Notwendigkeiten bestimmt ist, dass wir statt
der ewiggleichen Machtspiele Weltgestaltung

im positiven politischen Sinn betreiben.

Ein Kommentar aus Prag zu Ina Praetorius' Plädoyer «Für eine
UNO-Weltmännerkonferenz» (NW 10/95)

Dieser Beitrag zur Glosse von Ina Praetorius im letzten Oktoberheft kommt von Mila Hradecnä,
einer evangelisch-reformierten Theologin sowie ehemaligen Schülerin und engen Mitarbeiterin Josef
L. Hromàdkas, der 1958 die Christliche Friedenskonferenz (CFK) in Prag gegründet hat. Die Autorin
ist ihrerArbeit im Rahmen der CFK ein Leben lang treu geblieben, kritisch und innovativ, selbständiger
auch als die meisten Männer. So ist der Aufbau eines europäischen Frauennetzes mit regelmässigen
Frauen-Friedenskonferenzen seit den schwierigen 70er Jahren ihr Werk. Vor den Zeiten des «Ökumenischen

Forums Christlicher Frauen in Europa» hatMila Hradecnä Frauen aus Ost und West, Süd und
Nord, aus verschiedener religiöser und politischer Herkunft an einem Tisch versammelt und so
mitgeholfen, Verständnis und Freundschaft zu stiften. Diese Frauenfriedensarbeit geht weiter. Wer sich
interessiert, wende sich direkt an Mila Hradecnä oder an die Übersetzerin dieses Diskussionsbeitrags,
Susann Grogg-Roggli. Red.

Wo die Männer finden?
Grundsätzlich stimme ich mit Ina Praetorius

überein. Ich will dazu zwei Anmerkungen
machen. Die Idee einer Männer-Weltkonferenz ist
ausgezeichnet. Wo aber Männer finden, die bereit
und in der Lage sind, Themenkreise zu diskutieren,

wie Ina Praetorius sie vorschlägt? Ich kenne
einige Einzelpersonen, die reif und bereit sind,
das zu tun, denn sie haben bereits angefangen, die
Frauenbewegungen und die feministische Kritik
als ernste Herausforderung zu verstehen. Wo aber
sind Gruppen oder entsprechende Männerbewegungen?

Mag sein, dass ich darüber zu wenig
informiert bin.

Mag sein, dass das Europäische Männerforum
eine Plattform werden könnte für selbstkritische
Forschung, Analyse und Diskussion. Mag sein!
In unserem Land wird solch ein Forum die Arbeit

demnächst aufnehmen. Ich werde bald mal wissen,

was davon erwartet werden kann, ob die
Mitglieder ernsthaft die Probleme ihres
Geschlechts und die Probleme, die dieses
Geschlecht verursacht hat, d.h. die Probleme der
patriarchalen Zivilisation, diskutieren werden.
Ich möchte den vorgesehenen Fragestellungen
für eine Männerkonferenz eine weitere beifügen,
nämlich die Rolle der Männer als Väter in
verschiedenen Kulturen und im besondern in einer
Zeit wachsender Befreiung und Selbständigkeit
von Frauen.

Frauen in Mittel- und Osteuropa brauchen
etwas mehr Zeit

Ich bin im übrigen nicht so sicher, ob wir
Frauen nicht doch eine weitere, ja, sogar mehrere
UNO-Weltkonferenzen nötig haben, auch wenn

355


	NW-Gespräch zwischen Andrea Günter, Lisa Schmuckli und Ina Praetorius : eine feministische Zeitansage

