
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 89 (1995)

Heft: 12

Artikel: Kirchenasyl bedeutet Unterbrechung

Autor: Wilhelm, Dorothee

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143941

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143941
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


die Heiden, und zum Preis Deines Volkes
Israel.» Was wir mit unseren Ohren hören
und mit unseren Augen sehen können, ein
unscheinbares Kind, gefallene bunte Blät¬

ter, das können auch Zeichen für eine ganz
andere Wirklichkeit sein. Das ist eine
vertrauensbildende Massnahme Gottes.

Ursula Bäumlin

Dorothée Wilhelm

Kirchenasyl bedeutet Unterbrechung

Diese «theologische Vergewisserung» zum Thema «Kirchenasyl» wurde an einer
Tagung des Sozialethischen Instituts des Evangelischen Kirchenbundes und der
Nationalkommission Justitia et Pax vom 24.125. Juni dieses Jahres in Fribourg vorgetragen.
Dorothée Wilhelm, die Autorin, hat einleitend erklärt: «Meine Vergewisserung wird sich
fast gar nicht auf biblische Texte beziehen, denn ich bin keine Biblikerin. Ich komme von
der Fundamentaltheologie her, deren erklärte Aufgabe es ist, auf die Bedingungen zu
reflektieren, unter und in denen Theologie betrieben wird.» Der Beitrag wird nächstes
Jahr zusammen mit anderen Tagungsreferaten im NZN Buchverlag unter dem Titel
«Kirche und Asyl» erscheinen. Red.

«Sie sind hier, weil wir dort waren»

Unter welchen Bedingungen denken wir
theologisch über das Kirchenasyl nach?
Die weltweiten Migrationen haben nach
zuverlässigen Schätzungen gerade erst
angefangen. Laut UNO gibt es zur Zeit 23
Millionen Flüchtlinge, zu denen noch 26
Millionen sogenannte «displaced persons»
hinzukommen, 80 Prozent von beiden
Gruppen sind Frauen und Kinder. Die
Probleme der Flüchtlinge und unsere Probleme

im Umgang mit ihren Problemen werden

wohl für meine und mindestens die
nächste Generation das politische Thema
sein.

«Es liegt auf der Hand», schreibt
Andreas Schmutz, der Beauftragte für
Flüchtlingsfragen der Evangelisch-reformierten
Kirche Bern Jura, in der Zeitschrift «Reformiertes

Forum» vom Juni dieses Jahres,
«dass die heutigen weltweiten Fluchtbewegungen

und Migrationsströme stark mit der
europäischen Expansionsbewegung zu-

342

sammenhängen, die im 16. Jahrhundert
ihren Anfang genommen hat... Die
Auswanderung von Entdeckern, Kolonialisten,
Missionaren und vor allem Armutsflüchtlingen

und Abenteurern hat die Welt
verändert. Es liegt auch auf der Hand», so
Schmutz weiter, «dass von den
Migrationsbewegungen der vergangenen Jahrhunderte

Europa und seine Ableger USA, Kanada
und Australien mit Abstand am meisten
profitiert haben - wenn auch nicht alle
Bewohner dieser Länder in gleichem
Mass! Europa hat durch seine Kolonien
eine riesige Wirtschaftskraft aufbauen können,

wodurch die Entwicklung neuer
Produktionsmethoden ermöglicht worden ist.»

Die Zahlenangaben über Bodenschätze
und verschleppte Menschen aus den Kolonien

gehen auseinander - seien Sie aber
gewiss, dass es sich um enorme Mengen
gehandelt hat. Gleichzeitig hat die
sogenannte Entdeckung der Neuen Welt die
Infrastruktur Lateinamerikas und Afrikas
nachhaltig zerstört. Auch nach der Entlas-



sung der Kolonien in die Unabhängigkeit
blieben diese Länder in vielfältigen
wirtschaftlichen Abhängigkeiten von ihren
ehemaligen Kolonialherren und deren
Vaterländern - bis heute wird diese
weltwirtschaftlich aufrechterhaltene einseitige
Ausbeutung «Neokolonialismus» genannt.
«Sie sind hier, weil wir dort waren», hiess
deshalb 1992, im Jahr des Gedenkens an
500 Jahre Eroberung und Widerstand
Lateinamerikas, ein gängiger Slogan. «Sie»,
das sind die Armutsflüchtlinge. Auf den
Punkt brachte der lateinamerikanische
Befreiungstheologe Paulo Suess diesen
Zusammenhang zwischen Gedenken und
heutiger Verantwortung anlässlich des
Deutschen Katholikinnentages 1992 in Karlsruhe:

«Wer sich an die Conquista erinnert,
muss auch für die Roma schreien», sagte er
in Anlehnung an ein Wort von Dietrich
Bonhoeffer. Dem ist nichts hinzuzufügen.

Verleiblichung der internationalen
Kontakte

Im vergangenen Dezember fand in Costa
Rica eine Konferenz des Frauenzusammenschlusses

der EATWOT-Gruppe statt.
Die EATWOT-Gruppe ist ein Netzwerk
von Theologinnen und Theologen aus der
Zweidrittelwelt. Die EATWOT-Theolo-
ginnen fomulierten in ihrem Schlusscom-
muniqué, dass kaum kontrollierte Ströme
von Kapital im Zeitalter der elektronischen
Datenübermittlung immer schneller den
Erdball umkreisen, dass aber die, auf deren
Kosten jene massiven Gewinne gehen, die
Frauen, Kinder und Männer aus der
Zweidrittelwelt, dem nicht folgen können. Sie
werden dort, wo sie leben, von der ungezügelten

Marktwirtschaft unter das
Existenzminimum gedrückt oder müssen unter dem
Druck der Verhältnisse fliehen - diese
Fluchtbewegung hat nichts mit der
marktwirtschaftlich erstrebten Mobilität gemein.
Weil sie leibliche und verletzliche
Menschen sind, sind sie nicht kompatibel
mit den Bewegungsformen der virtuellen
Realitäten. Eine Forderung der EATWOT-
Frauen ist deshalb die Verleiblichung der
internationalen Kontakte.

Lenin hat einmal gesagt: «Wenn eine
Million Menschen sterben, ist das nur
Statistik. Wenn ein Mensch stirbt, ist das eine
Tragödie.» Wenn wir von riesigen
Flüchtlingswellen, -strömen oder -fluten hören,
dann zeigen bereits diese Wasser-Metaphern

mehr von unseren Ängsten vor
Kontrollverlust als von der Realität der Flüchtlinge.

An Angst, Not oder Sterben eines
Menschen können wir teilnehmen, das
Elend von Millionen können wir nicht fühlen,

schotten uns ab und erklären das Boot
für voll - wir versuchen, unsere Insel vor
dem anbrandenden Wasser zu schützen.

Im Kirchenasyl wird diese Abstraktion
durchbrochen. Die Gemeinde, die Asyl
gewährt, beherbergt eine oder mehrere wirkliche

Personen, Menschen mit einem
Gesicht und einem Namen. Die Gemeindemitglieder

reagieren unmittelbar und
zwischenmenschlich auf die Not der anderen,
zu deren Linderung sie beitragen wollen -
so, wie wohl alle hier im Raum ein Kleinkind

aufheben würden, das vor ihren Augen
auf die Nase fällt. So zu reagieren passt
jedoch nicht in unsere Zeit, es ist ungleichzeitig.

Unmittelbar zwischenmenschliche
Zuwendung ist ein krasser Widerspruch zu
den politischen und wirtschaftlichen
Rationalitäten, in denen die Ströme der einzelnen

Flüchtlinge öffentlich gesehen werden.
Kirchenasyl ist eine Unterbrechung.

Konkret habe ich das im Zusammenhang
des Kirchenasyls für eine Roma-Familie
im westfälischen Münster in Deutschland
erlebt. Die Familie war bei drohender
Ausweisung nach Ex-Jugoslawien von einer
normalen bürgerlichen Kirchgemeinde
aufgenommen worden, weil sie dort
bekannt war. Als 30 Polizisten im Morgengrauen

die fünfköpfige Familie abholten,
um sie in die Ausschaffungshaft zu bringen,

öffnete der Hausmeister der Gemeinde
der Polizei wohl die Tür, verschluss aber
unterwegs drei andere Türen. Er wurde
deshalb der Begünstigung einer kriminellen

Handlung, der Vereitelung von
Strafverfolgung und der Beamtenbeleidigung
beschuldigt; letztere hatte darin bestanden,
dass er die Polizisten gefragt hatte: «Sagen
Sie mal, schämen Sie sich denn gar nicht?»

343



Diese Ereignisse lösten in der Gemeinde
grosse Bestürzung aus, und einige Mitglieder

des Pfarreirates erwogen, sich selbst

wegen der gleichen Vergehen anzuzeigen.
Eine gewöhnliche Gemeinde hatte ihr
Bewusstsein von Recht und Unrecht so verändert,

dass sie in Konflikt mit den Behörden
geraten war. Diese Veränderung im Rechts-
bewusstsein war nicht zufällig aus Solidarität

mit Aussenseiterinnen und Aussensei-
tern entstanden, denn die Grenzen der
öffentlichen Gerechtigkeit kommen dann in
den Blick, wenn sie vom Rand aus betrachtet

werden. «Wo Recht zu Unrecht wird,
wird Widerstand zur Pflicht», hiess das bei
Martin Niemöller.

blieben bin, habe ich geantwortet: «Ich bin
es wegen Sätzen wie <Verflucht sei, wer das
Recht der Fremden beugt> (Dtn 27,19)».
Denn für mich sagt ein solches Wort mehr
als «Die Würde des Menschen ist unantastbar»

- womit ich diesen letzteren Satz
keineswegs kleiner machen will. «Verflucht
sei, wer das Recht der Fremden beugt» aber
entspringt der Erinnerung an die Erfahrung
der Vormütter und -väter, die selbst umherirrende

Fremde waren. Der Fluch macht
die Not der Fremden spürbar und transportiert

die Leidenschaftlichkeit des
Wunsches, dass die Realität, so wie sie ist, nicht
bleiben möge, damit die Opfer dieser Realität

nicht Opfer bleiben.

Konkrete Prophétie

Die Kirche steht nicht ausserhalb des
staatlichen Rechts. Wir wissen alle, dass
der Begriff «Kirchenasyl» keinerlei juristische

Bedeutung mehr hat. Ich denke, er hat
dagegen eine eminent prophetische Bedeutung.

Diese prophetische Qualität ist spürbar

in den allfälligen Skrupeln noch der
säkularisiertesten Polizistinnen und Polizisten,

den Kirchenraum zu verletzen und die
Flüchtlinge mit Gewalt herauszuholen.

Auf die prophetische Linie der jüdischen
Tradition und, verbunden mit ihr, der
christlichen Tradition, beziehe ich mich
hier. Unsere Tradition besteht nicht nur aus
der prophetischen Linie, sondern ebenso
aus weitabgewandten und sogar aus herr-
schaftsstabilisierenden Linien. Ich erinnere
nur an die Zwei-Reiche-Lehre, die den
Christinnen und Christen nahelegt, sich aus
der Politik herauszuhalten. Diese anderen
Linien waren und sind sehr wirksam. Aber
ich bin überzeugt, dass wir es der prophetischen

Linie verdanken, dass die christliche
Tradition nicht ganz verkommen ist zum
Kult der jeweils Herrschenden, sondern die
Fähigkeit bewahrt hat, die Klagen,
Sehnsüchte und Hoffnungen der an den Rand
Gedrängten auszudrücken und sie zu
verbinden mit Klage und Hoffnung der Früheren.

Als mich Fremde im Zug gefragt haben,
warum ich Theologin geworden und ge¬

Korrektur der menschenfeindlichen
Wirklichkeit

Wünsche, Hoffnungen, Sehnsüchte -
sind das nicht Utopien im Sinne von
Hirngespinsten? Ich denke, die Wünsche,
Hoffnungen und Sehnsüchte derer, die die
herrschende Realität von ihren Rändern aus
erfahren und allen Grund haben, sie anders
zu wollen, sind Bausteine einer neuen Realität.

Solche Elemente sind wie messianische

Splitter. Messianische Splitter sind ein
Vorschuss auf das Reich Gottes, auf den
Neuen Himmel und die Neue Erde, ein
Standpunkt, von dem aus die Verhältnisse,
wie sie sind, als menschenfeindlich kritisiert

werden können. Solche utopischen
Elemente dienen nicht dem Ausstieg aus
der politischen Wirklichkeit, sondern der
Korrektur dieser Wirklichkeit. Wir brauchen

sie, um die Richtung zu halten. Ein
solcher messianischer Splitter ist das

Kirchenasyl.

Wer Flüchtlingen, die von Ausschaffung
in gefährliche Gebiete bedroht sind, in der
Kirche Asyl gewährt, setzt nicht die staatlichen

Gesetze ausser Kraft, sondern
versucht, den Geist des Rechtsstaates zur
Geltung zu bringen und das Recht dort, wo es

Flüchtlingen Unrecht tut, zu korrigieren.
Vom Kirchenvater Irenäus von Lyon
stammt der Satz: «Die Ehre Gottes ist der
Mensch, der lebt.» Dieser Maxime ist das
Kirchenasyl in seiner Praxis verpflichtet.

344



Das Leben- und Überlebenkönnen der
Menschen ist die Grundlage der Erfahrung,
die das Volk Israel mit seinem Gott
gemacht hat. Die Auseinandersetzung mit
den Götzen des Todes durchzieht das
gesamte Erste Testament. Der Gott des
Lebens unterscheidet sich von den Götzen
grundlegend dadurch, dass Gott keine
Menschenopfer fordert oder duldet. Wer
sich auf diesen Gott beruft, kann keine
Menschenopfer zulassen oder hinnehmen,
nicht die Opfer unserer Wirtschaftspolitik
als Opfer des Fortschritts abbuchen und
nicht die, die vor Armut, Krieg und
Umweltschäden hierher fliehen, durch
Rückschaffung zu Opfern unserer
Einwanderungspolitik werden lassen. Wir sind durch
unsere Tradition verpflichtet, solches zu
verhindern. Aber haben wir soviel
Einfluss? Ist das nicht eine rein moralische
Allmachtsphantasie?

Prophetische Handlungen basieren selten

auf Macht. Sie entfalten ihre Wirkung
als Spiegel der zerstörerischen Wirklichkeit.

Sie verschieben ein Mosaiksteinchen
der Wirklichkeit und machen dadurch das

ganze Muster sichtbar. Wenn Gemeinden
sich unmittelbar derFlüchtlinge annehmen,
dann verhindern sie damit weder die offizielle

Flüchtlingspolitik, noch verändern sie
die Ursachen, die Menschen zur Flucht
zwingen. Sie helfen konkret einigen
Menschen, und sie setzen bei ihrer Handlung
darauf, die Öffentlichkeit auf offenkundiges

Unrecht aufmerksam zu machen.
Durch die konkrete zwischenmenschliche
Zuwendung zu den Beherbergten machen
sie sichtbar, dass den Anderen Unrecht
geschieht. Sie nehmen vorweg, wie von einem
messianischen Standpunkt aus Menschen
auf der Flucht begegnet werden müsste.

Ein neues soziales Netz

Eine grundlegende theologische Position

zum Umgang mit Flüchtlingen ist wohl
das Gebot derNächstenliebe. Jüdinnen und
Juden haben die Position der «Nächsten»
erfunden. In einer sozialen Struktur, in der
das gesamte Gefüge auf Sippenzugehörigkeiten

gründete, haben sie damit etwas Re¬

volutionäres eingeführt: Die Zuständigkeit
jeder und jedes Einzelnen für die Nächsten
schafft ein neues soziales Netz, ein Netz für
die, die bisher durch die Maschen gefallen
sind. Diese gesellschaftlich Schwächsten
treten in der hebräischen Bibel oft in der
Reihung «Fremde, Witwen und Waisen»
auf. Fremde, Witwen und Waisen sind die,
deren sich die annehmen sollen, die die
Verheissung vom Leben in Fülle erhalten
haben. Witwen und Waisen sind Menschen
ohne männlichen oder elterlichen Schutz,
in einer patriarchalen Gesellschaft also fast
Vogelfreie. Fremde sind ohne jeden Schutz.
Dass Fremde die Chance bekamen, als
Nächste behandelt zu werden, erhöhte ihre
Lebenserwartungen ebenso wie ihre Erwartungen

eines Lebens in Würde ganz erheblich.

«Die kürzeste Definition von Religion
ist Unterbrechung», sagt Johann Baptist
Metz, der zu den Vätern und Müttern
der politischen Theologie gehört. Das
Kirchenasyl leistet eine solche Unterbrechung

der Ausschaffungslogik und -politik
in der «Festung Europa». Es ist nicht
einfach eine symbolische Handlung, die durch
dekorative Ästhetik die eigene Handlungsunfähigkeit

oder -unwilligkeit kaschiert,
sonst würde es nicht soviel Gegendruck
erfahren. Es ist eine von ganz wenigen
prophetischen Wirklichkeiten in den
versteinerten Kirchen Europas. Deshalb stellt
es eine Hoffnung für die Flüchtlinge, aber
auch eine Hoffnung der Kirchen dar auf
eine Zukunft als Prophetinnen der Gesellschaft.

Ich denke, für die europäischen Kirchen
ist diese Perspektive die einzige Hoffnung:
Die europäischen Kirchen des 21. Jahrhunderts

werden prophetische sein, oder sie
werden überhaupt nicht mehr sein. Als
Prophetinnen erinnern die Kirchen die Gesellschaft

um der Zukunft aller willen an die
Vision von einer neuen Welt: an die Vision
einer Welt ohne Schreie und Klagen, nicht
weil die Klagenden verstummt und tot sind
oder weit genug weggeschafft, dass wir sie
nicht mehr hören können, sondern weil sie
keinen Grund mehr zur Klage haben. Und
Tod wird nicht mehr sein.

345


	Kirchenasyl bedeutet Unterbrechung

