Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 89 (1995)

Heft: 12

Artikel: Kirchenasyl bedeutet Unterbrechung
Autor: Wilhelm, Dorothee

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143941

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143941
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

die Heiden, und zum Preis Deines Volkes
Israel.» Was wir mit unseren Ohren horen
und mit unseren Augen sehen konnen, ein
unscheinbares Kind, gefallene bunte Blat-

ter, das konnen auch Zeichen fiir eine ganz

andere Wirklichkeit sein. Das 1st eine ver-

trauensbildende Massnahme Gottes.
Ursula Bdumlin

Dorothee Wilhelm

Kirchenasyl bedeutet Unterbrechung

Diese «theologische Vergewisserung» zum Thema «Kirchenasyl» wurde an einer
Tagung des Sozialethischen Instituts des Evangelischen Kirchenbundes und der National-
kommission Justitia et Pax vom 24./25. Juni dieses Jahres in Fribourg vorgetragen.
Dorothee Wilhelm, die Autorin, hat einleitend erkldrt: «Meine Vergewisserung wird sich
fast gar nicht auf biblische Texte beziehen, denn ich bin keine Biblikerin. Ich komme von
der Fundamentaltheologie her, deren erkldrte Aufgabe es ist, auf die Bedingungen zu
reflektieren, unter und in denen Theologie betrieben wird.» Der Beitrag wird ndichstes
Jahr zusammen mit anderen Tagungsreferaten im NZN Buchverlag unter dem Titel

«Kirche und Asyl» erscheinen.
«Sie sind hier, weil wir dort waren»

Unter welchen Bedingungen denken wir
theologisch iiber das Kirchenasyl nach?
Die weltweiten Migrationen haben nach
zuverldssigen Schitzungen gerade erst an-
gefangen. Laut UNO gibt es zur Zeit 23
Millionen Fliichtlinge, zu denen noch 26
Millionen sogenannte «displaced persons»
hinzukommen, 80 Prozent von beiden
Gruppen sind Frauen und Kinder. Die Pro-
bleme der Fliichtlinge und unsere Proble-
me im Umgang mit thren Problemen wer-
den wohl fiir meine und mindestens die
nichste Generation das politische Thema
sein.

«Es liegt auf der Hand», schreibt An-
dreas Schmutz, der Beauftragte fiir Fliicht-
lingsfragen der Evangelisch-reformierten
Kirche Bern Jura, in der Zeitschrift «Refor-
miertes Forum» vom Juni dieses Jahres,
«dass die heutigen weltweiten Fluchtbewe-
gungen und Migrationsstrome stark mit der
europdischen Expansionsbewegung zu-

342

Red.

sammenhingen, die im 16. Jahrhundert
ihren Anfang genommen hat... Die Aus-
wanderung von Entdeckern, Kolonialisten,
Missionaren und vor allem Armutsfliicht-
lingen und Abenteurern hat die Welt ver-
andert. Es liegt auch auf der Hand», so
Schmutz weiter, «dass von den Migrations-
bewegungen der vergangenen Jahrhunder-
te Europa und seine Ableger USA, Kanada
und Australien mit Abstand am meisten
profitiert haben — wenn auch nicht alle
Bewohner dieser Linder in gleichem
Mass! Europa hat durch seine Kolonien
eine riesige Wirtschaftskraft aufbauen kon-
nen, wodurch die Entwicklung neuer Pro-
duktionsmethoden ermdglicht worden ist.»

Die Zahlenangaben iiber Bodenschitze
und verschleppte Menschen aus den Kolo-
nien gehen auseinander — seien Sie aber
gewiss, dass es sich um enorme Mengen
gehandelt hat. Gleichzeitig hat die soge-
nannte Entdeckung der Neuen Welt die In-
frastruktur Lateinamerikas und Afrikas
nachhaltig zerstort. Auch nach der Entlas-



sung der Kolonien in die Unabhingigkeit
blieben diese Linder in vielfiltigen wirt-
schaftlichen Abhéngigkeiten von ihren
ehemaligen Kolonialherren und deren
Vaterldndern — bis heute wird diese welt-
wirtschaftlich aufrechterhaltene einseitige
Ausbeutung «Neokolonialismus» genannt.
«Sie sind hier, weil wir dort waren», hiess
deshalb 1992, im Jahr des Gedenkens an
500 Jahre Eroberung und Widerstand La-
teinamerikas, ein géngiger Slogan. «Sie»,
das sind die Armutsfliichtlinge. Auf den
Punkt brachte der lateinamerikanische Be-
freiungstheologe Paulo Suess diesen Zu-
sammenhang zwischen Gedenken und heu-
tiger Verantwortung anlésslich des Deut-
schen KatholikInnentages 1992 in Karlsru-
he: «Wer sich an die Conquista erinnert,
muss auch fiir die Roma schreien», sagte er
in Anlehnung an ein Wort von Dietrich
Bonhoeffer. Dem ist nichts hinzuzufiigen.

Verleiblichung der internationalen
Kontakte

Im vergangenen Dezember fand in Costa
Rica eine Konferenz des Frauenzusam-
menschlusses der EATWOT-Gruppe statt.
Die EATWOT-Gruppe ist ein Netzwerk
von Theologinnen und Theologen aus der
Zweidrittelwelt. Die EATWOT-Theolo-
ginnen fomulierten in ihrem Schlusscom-
muniqué, dass kaum kontrollierte Strome
von Kapital im Zeitalter der elektronischen
Dateniibermittlung immer schneller den
Erdball umkreisen, dass aber die, auf deren
Kosten jene massiven Gewinne gehen, die
Frauen, Kinder und Minner aus der Zwei-
drittelwelt, dem nicht folgen konnen. Sie
werden dort, wo sie leben, von der ungezii-
gelten Marktwirtschaft unter das Existenz-
minimum gedriickt oder miissen unter dem
Druck der Verhiltnisse fliehen — diese
Fluchtbewegung hat nichts mit der markt-
wirtschaftlich erstrebten Mobilitdt gemein.
Weil sie leibliche und verletzliche Men-
schen sind, sind sie nicht kompatibel
mit den Bewegungsformen der virtuellen
Realititen. Eine Forderung der EATWOT-
Frauen ist deshalb die Verleiblichung der
internationalen Kontakte.

Lenin hat einmal gesagt: «Wenn eine
Million Menschen sterben, ist das nur Sta-
tistik. Wenn ein Mensch stirbt, ist das eine
Tragddie.» Wenn wir von riesigen Fliicht-
lingswellen, -stromen oder -fluten horen,
dann zeigen bereits diese Wasser-Meta-
phern mehr von unseren Angsten vor Kon-
trollverlust als von der Realitét der Fliicht-
linge. An Angst, Not oder Sterben eines
Menschen konnen wir teilnehmen, das
Elend von Millionen kénnen wir nicht fiih-
len, schotten uns ab und erkliren das Boot
fiir voll — wir versuchen, unsere Insel vor
dem anbrandenden Wasser zu schiitzen.

Im Kirchenasyl wird diese Abstraktion
durchbrochen. Die Gemeinde, die Asyl ge-
wihrt, beherbergt eine oder mehrere wirk-
liche Personen, Menschen mit einem Ge-
sicht und einem Namen. Die Gemeinde-
mitglieder reagieren unmittelbar und zwi-
schenmenschlich auf die Not der anderen,
zu deren Linderung sie beitragen wollen —
so, wie wohl alle hier im Raum ein Klein-
kind aufheben wiirden, das vor ihren Augen
auf die Nase fillt. So zu reagieren passt
jedoch nicht in unsere Zeit, es ist ungleich-
zeitig. Unmittelbar zwischenmenschliche
Zuwendung ist ein krasser Widerspruch zu
den politischen und wirtschaftlichen Ratio-
nalitidten, in denen die Strome der einzel-
nen Fliichtlinge 6ffentlich gesehen werden.
Kirchenasyl ist eine Unterbrechung.

Konkret habe ich das im Zusammenhang
des Kirchenasyls fiir eine Roma-Familie
im westfilischen Miinster in Deutschland
erlebt. Die Familie war bei drohender Aus-
weisung nach Ex-Jugoslawien von einer
normalen biirgerlichen Kirchgemeinde
aufgenommen worden, weil sie dort be-
kannt war. Als 30 Polizisten im Morgen-
grauen die fiinfkopfige Familie abholten,
um sie in die Ausschaffungshaft zu brin-
gen, Offnete der Hausmeister der Gemeinde
der Polizei wohl die Tiir, verschloss aber
unterwegs drei andere Tiiren. Er wurde
deshalb der Beglinstigung einer kriminel-
len Handlung, der Vereitelung von Straf-
verfolgung und der Beamtenbeleidigung
beschuldigt; letztere hatte darin bestanden,
dass er die Polizisten gefragt hatte: «Sagen
Sie mal, schimen Sie sich denn gar nicht?»

343



Diese Ereignisse 10sten in der Gemeinde
grosse Bestiirzung aus, und einige Mitglie-
der des Pfarreirates erwogen, sich selbst
wegen der gleichen Vergehen anzuzeigen.
Eine gewohnliche Gemeinde hatte ihr Be-
wusstsein von Recht und Unrecht so verédn-
dert, dass sie in Konflikt mit den Behorden
geraten war. Diese Verdnderung im Rechts-
bewusstsein war nicht zufillig aus Solida-
ritdt mit Aussenseiterinnen und Aussensei-
tern entstanden, denn die Grenzen der of-
fentlichen Gerechtigkeit kommen dann in
den Blick, wenn sie vom Rand aus betrach-
tet werden. «Wo Recht zu Unrecht wird,
wird Widerstand zur Pflicht», hiess das bei
Martin Niemoller.

Konkrete Prophetie

Die Kirche steht nicht ausserhalb des
staatlichen Rechts. Wir wissen alle, dass
der Begriff «Kirchenasyl» keinerlei juristi-
sche Bedeutung mehr hat. Ich denke, er hat
dagegen eine eminent prophetische Bedeu-
tung. Diese prophetische Qualitit ist spiir-
bar in den allfilligen Skrupeln noch der
sdkularisiertesten Polizistinnen und Polizi-
sten, den Kirchenraum zu verletzen und die
Fliichtlinge mit Gewalt herauszuholen.

Auf die prophetische Linie der jiidischen
Tradition und, verbunden mit ihr, der
christlichen Tradition, beziehe ich mich
hier. Unsere Tradition besteht nicht nur aus
der prophetischen Linie, sondern ebenso
aus weltabgewandten und sogar aus herr-
schaftsstabilisierenden Linien. Ich erinnere
nur an die Zwei-Reiche-Lehre, die den
Christinnen und Christen nahelegt, sich aus
der Politik herauszuhalten. Diese anderen
Linien waren und sind sehr wirksam. Aber
ich bin iiberzeugt, dass wir es der propheti-
schen Linie verdanken, dass die christliche
Tradition nicht ganz verkommen ist zum
Kult der jeweils Herrschenden, sondern die
Fihigkeit bewahrt hat, die Klagen, Sehn-
stichte und Hoffnungen der an den Rand
Gedringten auszudriicken und sie zu ver-
binden mit Klage und Hoffnung der Friihe-
ren.

Als mich Fremde im Zug gefragt haben,
warum ich Theologin geworden und ge-

344

blieben bin, habe ich geantwortet: «Ich bin
es wegen Sitzen wie < Verflucht sei, wer das
Recht der Fremden beugt> (Dtn 27,19)».
Denn fiir mich sagt ein solches Wort mehr
als «Die Wiirde des Menschen ist unantast-
bar» — womit ich diesen letzteren Satz kei-
neswegs kleiner machen will. «Verflucht
sei, wer das Recht der Fremden beugt» aber
entspringt der Erinnerung an die Erfahrung
der Vormiitter und -viter, die selbst umher-
irrende Fremde waren. Der Fluch macht
die Not der Fremden spiirbar und transpor-
tiert die Leidenschaftlichkeit des Wun-
sches, dass die Realitit, so wie sie ist, nicht
bleiben moge, damit die Opfer dieser Rea-
litdt nicht Opfer bleiben.

Korrektur der menschenfeindlichen
Wirklichkeit

Wiinsche, Hoffnungen, Sehnsiichte —
sind das nicht Utopien im Sinne von Hirn-
gespinsten? Ich denke, die Wiinsche, Hoff-
nungen und Sehnsiichte derer, die die herr-
schende Realitdt von ihren Rédndern aus
erfahren und allen Grund haben, sie anders
zu wollen, sind Bausteine einer neuen Rea-
litat. Solche Elemente sind wie messiani-
sche Splitter. Messianische Splitter sind ein
Vorschuss auf das Reich Gottes, auf den
Neuen Himmel und die Neue Erde, ein
Standpunkt, von dem aus die Verhiltnisse,
wie sie sind, als menschenfeindlich kriti-
siert werden konnen. Solche utopischen
Elemente dienen nicht dem Ausstieg aus
der politischen Wirklichkeit, sondern der
Korrektur dieser Wirklichkeit. Wir brau-
chen sie, um die Richtung zu halten. Ein
solcher messianischer Splitter ist das Kir-
chenasyl.

Wer Fliichtlingen, die von Ausschaffung
in gefdhrliche Gebiete bedroht sind, in der
Kirche Asyl gewihrt, setzt nicht die staatli-
chen Gesetze ausser Kraft, sondern ver-
sucht, den Geist des Rechtsstaates zur Gel-
tung zu bringen und das Recht dort, wo es
Fliichtlingen Unrecht tut, zu korrigieren.
Vom Kirchenvater Irendus von Lyon
stammt der Satz: «Die Ehre Gottes ist der
Mensch, der lebt.» Dieser Maxime ist das
Kirchenasyl in seiner Praxis verpflichtet.



Das Leben- und Uberlebenkonnen der
Menschen ist die Grundlage der Erfahrung,
die das Volk Israel mit seinem Gott ge-
macht hat. Die Auseinandersetzung mit
den Gotzen des Todes durchzieht das ge-
samte Erste Testament. Der Gott des Le-
bens unterscheidet sich von den Gotzen
grundlegend dadurch, dass Gott keine
Menschenopfer fordert oder duldet. Wer
sich auf diesen Gott beruft, kann keine
Menschenopfer zulassen oder hinnehmen,
nicht die Opfer unserer Wirtschaftspolitik
als Opfer des Fortschritts abbuchen und
nicht die, die vor Armut, Krieg und Um-
weltschiden hierher fliehen, durch Riick-
schaffung zu Opfern unserer Einwande-
rungspolitik werden lassen. Wir sind durch
unsere Tradition verpflichtet, solches zu
verhindern. Aber haben wir soviel Ein-
fluss? Ist das nicht eine rein moralische
Allmachtsphantasie?

Prophetische Handlungen basieren sel-
ten auf Macht. Sie entfalten ihre Wirkung
als Spiegel der zerstorerischen Wirklich-
keit. Sie verschieben ein Mosaiksteinchen
der Wirklichkeit und machen dadurch das
ganze Muster sichtbar. Wenn Gemeinden
sich unmittelbar der Fliichtlinge annehmen,
dann verhindern sie damit weder die offizi-
elle Fliichtlingspolitik, noch verdndern sie
die Ursachen, die Menschen zur Flucht
zwingen. Sie helfen konkret einigen Men-
schen, und sie setzen bei ihrer Handlung
darauf, die Offentlichkeit auf offenkun-
diges Unrecht aufmerksam zu machen.
Durch die konkrete zwischenmenschliche
Zuwendung zu den Beherbergten machen
sie sichtbar, dass den Anderen Unrecht ge-
schieht. Sienehmen vorweg, wie von einem
messianischen Standpunkt aus Menschen
auf der Flucht begegnet werden miisste.

Ein neues soziales Netz

Eine grundlegende theologische Posi-
tion zum Umgang mit Fliichtlingen ist wohl
das Gebot der Ndchstenliebe. Jiidinnen und
Juden haben die Position der «Nichsten»
erfunden. In einer sozialen Struktur, in der
das gesamte Gefiige auf Sippenzugehorig-
keiten griindete, haben sie damit etwas Re-

volutionéres eingefiihrt: Die Zustidndigkeit
jeder und jedes Einzelnen fiir die Ndchsten
schafft ein neues soziales Netz, ein Netz fiir
die, die bisher durch die Maschen gefallen
sind. Diese gesellschaftlich Schwichsten
treten in der hebridischen Bibel oft in der
Reihung «Fremde, Witwen und Waisen»
auf. Fremde, Witwen und Waisen sind die,
deren sich die annehmen sollen, die die
Verheissung vom Leben in Fiille erhalten
haben. Witwen und Waisen sind Menschen
ohne minnlichen oder elterlichen Schutz,
in einer patriarchalen Gesellschaft also fast
Vogelfreie. Fremde sind ohne jeden Schutz.
Dass Fremde die Chance bekamen, als
Nichste behandelt zu werden, erhohte ihre
Lebenserwartungen ebenso wie ihre Erwar-
tungen eines Lebens in Wiirde ganz erheb-
lich.

«Die kiirzeste Definition von Religion
ist Unterbrechung», sagt Johann Baptist
Metz, der zu den Vitern und Miittern
der politischen Theologie gehort. Das
Kirchenasyl leistet eine solche Unterbre-
chung der Ausschaffungslogik und -politik
in der «Festung Europa». Es ist nicht ein-
fach eine symbolische Handlung, die durch
dekorative Asthetik die eigene Handlungs-
unfihigkeit oder -unwilligkeit kaschiert,
sonst wiirde es nicht soviel Gegendruck
erfahren. Es ist eine von ganz wenigen
prophetischen Wirklichkeiten in den ver-
steinerten Kirchen Europas. Deshalb stellt
es eine Hoffnung fiir die Fliichtlinge, aber
auch eine Hoffnung der Kirchen dar auf
eine Zukunft als Prophetinnen der Gesell-
schaft.

Ich denke, fiir die européischen Kirchen
ist diese Perspektive die einzige Hoffnung:
Die europdischen Kirchen des 21. Jahrhun-
derts werden prophetische sein, oder sie
werden iiberhaupt nicht mehr sein. Als Pro-
phetinnen erinnern die Kirchen die Gesell-
schaft um der Zukunft aller willen an die
Vision von einer neuen Welt: an die Vision
einer Welt ohne Schreie und Klagen, nicht
weil die Klagenden verstummt und tot sind
oder weit genug weggeschafft, dass wir sie
nicht mehr héren kdonnen, sondern weil sie
keinen Grund mehr zur Klage haben. Und
Tod wird nicht mehr sein.

345



	Kirchenasyl bedeutet Unterbrechung

