Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 89 (1995)

Heft: 11

Artikel: Recht auf Verschiedenheit versus Recht auf Gleichheit
Autor: Staub-Bernasconi, Sllvia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143938

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143938
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Silvia Staub-Bernasconi

Recht auf Verschiedenheit versus Recht
auf Gleichheit

Silvia Staub-Bernasconi, Dozentin fiir soziale Arbeit an der Schule fiir Soziale Arbeit
Ziirich und an der Universitdt Freiburg/CH, situiert ihr Referat im Kontext der ékonomi-
schen Globalisierung: «Der Grund, weshalb wir heute iiber eine europdische Verfassung
sprechen, ist die seit Ende des Zweiten Weltkriegs wachsende dkonomische Verflechtung
von kleinen und grossen sozialen Einheiten aufgrund der Internationalisierung und mithin
U mversalzszerung der Wirtschaft und der ebenfalls rasant zunehmenden kommunikativen
Vernetzung im Zug der global eingesetzten Informationstechnologie. Die Okonomie ist
uns vorausgeeilt, und jetzt méchten wir sie mit der Politik einholen.» Mit welcher Politik,
wo doch die Partikularismen und Nationalismen dieser Globalisierung scheinbar zuwi-
derlaufen? Die Autorin vermittelt uns einen Uberblick iiber die gegenwdirtige Auseinan-
dersetzung um Gleichheit und Differenz. Welche Unterschiede sind legitim und sollen es
auch bleiben, welche dagegen ungerechtfertigte Privilegien, die von einer europdischen

Verfassung zu iiberwinden wdren?

I. Differenzdiskurse und Entwicklung
zum Partikularismus

Die weltwirtschaftliche Form der Uni-
versalisierung ist nicht — wie noch in
Kants «Idee zu einer allgemeinen Ge-
schichte in weltbiirgerlicher Absicht» fest-
gehalten — eine schone Idee oder ein visio-
nidres Konstrukt, sondern konkreter Aus-
druck eines Strukturwandels menschlicher
Lebensformen, in dessen Verlauf die relati-
ve Autonomie der Staaten so weit reduziert
worden ist, dass sie sich aus diesem welt-
gesellschaftlichen Zusammenhang real,
insbesondere okonomisch und politisch
nicht mehr abkoppeln kénnen. Ist damit
aber auch Kants Vorstellung von Weltbiir-
ger/innentum Realitit geworden?

Mitnichten! Das Interessante und Para-
doxe ist, dass, wo immer man hinschaut
und hinhort, nicht mehr — wie noch in den
60er Jahren — von Gleichheit, sondern von
Unterschieden, von Differenz gesprochen
wird. Eine selbsternannte Avantgarde hat
heute das «Recht auf Verschiedenheit» —im
Unterschied zum «Recht auf universelle,
alle Menschen verbindende Gleichheit» —

326

Red.

auf ihre Fahnen geschrieben. Und auch in
bezug auf Europa spricht man immer lauter
iiber ein «Europa der Regionen» oder der
«zwel Geschwindigkeiten» als iiber ein ge-
eintes Europa.

Fiir diese Entwicklung zum Partikularis-
mus, zum Kleinrdumigen und zur Segrega-
tion gibt es verschiedene Erklarungen; man
sieht in ihr eine Reaktion auf eben diese in
Entwicklung begriffene, trotz Massenme-
dien nicht mehr iiberschaubare Weltgesell-
schaft, die von einer enormen Machtkon-
zentration im wirtschaftlichen Teilsystem
bewirkt und unterstiitzt wird. Meine Frage-
stellung geht aber in eine andere Richtung:
In welchem Verhiltnis sollen im Rahmen
einer Verfassung, die bisher «souverine
Staaten» zu einem neuen «sozialen Ge-
bilde» (Staatenbund oder Bundesstaat)
auf Konsensbasis vereinigen wiirde, die
Gleichheits- und Ungleichheitsidee zuein-
ander stehen?

Im folgenden sei zunéchst versucht, ein
paar aktuelle Differenz-Diskurse zu skiz-
zieren. Sie stammen aus ganz unterschied-
lichen Kontexten, werden jedoch durch die
Klammer eines «Rechts auf Verschieden-



heit» zusammengehalten. Dabei diirfte of-
fenkundig werden, dass genau hingeschaut
werden muss, wenn jemand fiir «Diffe-
renz» oder «Pluralismus» einsteht. Dieses
Hinsehen ist umso wichtiger, wenn es sich
um Grundideen handelt, welche in eine
Verfassung eingehen sollen.

1. Der feministische Streit um Differenz

Ein vieldiskutiertes Buch ist «Der Streit
um Differenz» von Seyla Benhabib, Judith
Butler, Nancy Fraser u.a. Der Streit geht
um die Frage, inwiefern im Rahmen der
Frauenbewegung noch von Subjekt, Ge-
schichte, Utopie und Transzendenz ge-
sprochen werden kann. Weder das femini-
stische «Wir» einer Frauensolidaritéit noch
der Versuch, Weiblichkeit iiber biologi-
sche oder kulturelle Mutterschaft zu defi-
nieren, konnten Spaltungen aufgrund der
Betonung von Unterschieden innerhalb
der Frauenbewegung verhindern. So mius-
se man sich der Frage stellen, inwiefern
die bisherigen feministischen Theorien
nicht die allgemeine Lage der Frau in pa-
triarchalen Strukturen der Gesellschaft,
sondern nur die Empfindungen der weis-
sen, wohlhabenden, beruflich arrivierten,
heterosexuellen Frauen der Mittelklasse
in der Ersten Welt zum Ausdruck brin-
gen.!

Eine Folgerung von Butler aus dieser
Debatte ist die Aufgabe eines Gleichheits-
anspruchs von Frauen und entsprechend die
viel entschiedenere Beachtung von Diffe-
renzen zwischen Frauen. Gemiss Nancy
Fraser ist wiederum die unkritisch-positive
Rede iiber «Differenzen» zwischen Frauen
eine Mystifizierung von gesellschaftlich
bedingten Konflikten. So verweist sie auf
den Zusammenprall der Interessen berufs-
tatiger Frauen der weissen Mittelklasse in
der Ersten Welt mit den Interessen farbiger
Frauen aus der Dritten Welt, die von ihnen
als Haushalthilfen beschiftigt werden.
Aber diesen Zusammenprall wiirde sie
eben nicht verschleiernd als «Differenz»
bezeichnen, sondern als Ungleichheit,
schreiende Ungerechtigkeit und Unfrei-
heit.

Claudia Pinl fiihrt diese Kritik weiter,
indem sie an verschiedensten feministi-
schen Positionen (Irigaray, Affidamento,
Kultur- und Okofeminismus, Miittermani-
fest, Debatten innerhalb der ersten Frauen-
bewegung u.a.) aufzeigt, wie die Politik der
Differenz — diesmal zwischen den Ge-
schlechtern — als Forderung nach gesell-
schaftlicher Anerkennung psychisch, so-
zial und kulturell definierter Geschlechts-
unterschiede uralt-patriarchalen Weiblich-
keitsbildern verhaftet ist und so die Frage
nach der Neuverteilung von Macht, von
Binnen- und Aussenrollen zwischen den
Geschlechtern in ebenso uralte, herrschaft-
liche Bahnen lenkt.?

2. Universalitit versus Partikularitét
der Menschenrechtsdeklaration

Einen Typus von Kiritik vertritt Hans
Magnus Enzensberger in seinem Buch
«Aussichten auf den Biirgerkrieg».” Er
argumentiert, dass eine Ausrichtung der
Politik auf die Durchsetzung universaler
Normen zu einem Interventionismus fiihre,
der die Handlungsmaoglichkeiten der inter-
nationalen Gemeinschaft iiberfordere. Das
Ergebnis sei eine Frustration, die in Ag-
gression umschlagen konne. Dementspre-
chend sollen die westlichen Industrieldnder
sich auf die Probleme ihrer eigenen Gesell-
schaft konzentrieren. Alles andere bringe
nur eine neue Barbarei hervor. Also weg
vom Kolonialismus im Gewand des Huma-
nismus. Der andere Typus von Kritik ist der
Vorwurf an den Westen, sein eurozentri-
sches, individualistisches und utilitaristi-
sches Menschenbild allen anderen Kultu-
ren aufzuzwingen. Der Menschenrechts-
universalismus ist aus dieser Perspektive
Kulturimperialismus.

Eine Abwehrform dieser kulturellen Ko-
lonialisierung sind neue Erkldrungen, so
beispielsweise die «Allgemeine Islamische
Menschenrechtserklarung» des Islamrats
fiir Europa von 1981, die das Recht auf
Leben, Freiheit, Gleichheit, Glaubens-,
Gewissens- und Religionsfreiheit unter
den Vorbehalt der Scharia stellt; oder die
Islamische Menschenrechtserkldrung der

327



Organisation der Islamischen Konferenz
von Kairo 1990, die den Freiheitsanspruch
des Menschen negiert, praktisch ein Verbot
des Abfalls vom islamischen Glauben unter
Androhung der Todesstrafe enthilt und die
Ungleichstellung der Frau festschreibt.
Dazu kommen klare Zuriickweisungen von
konkreten Forderungen, zum Beispiel nach
Verzicht auf die Auspeitschungsstrafe, die
Steinigung bei Ehebruch, nach Lockerung
der Hirten des Kastenwesens, und zwar
paradoxerweise mit dem Hinweis darauf,
dass diese Sachverhalte Ausdruck religio-
ser Vielfalt seien und einem Recht aus der
Europidischen Menschenrechtsdeklaration
von 1789, ndmlich dem — wiederum wis-
sentlich oder unwissentlich als universell
interpretierten — Recht auf Religionsfrei-
heit entspriachen.

Aber auch in Europa wird das Universa-
litdts- und Partikularitédtsprinzip oft oppor-
tunistisch gehandhabt, so beispielsweise
wenn man Rassismus durch die kritiklose
Akzeptanz aller Kulturen als gleichwertig
zu bekdmpfen vorgibt und gleichzeitig die
gegenteilige Forderung nach Integration
der Menschen in einer neuen, multikultura-
lisierten Gesellschaft stellt.* Angesichts
solcher Verwirrungen wire es hilfreich,
wenn man zwischen universalisierbaren
Menschen- und Sozialrechten und ihrer
kontextspezifischen Begriindung unter-
scheiden wiirde. Letztere kann aus européi-
schen, chinesischen, islamischen und ande-
ren Denktraditionen stammen.

3. Gleichheit durch Differenz im
Rahmen einer sozialen Gemeinschaft

Einen relativ komplexen Angriff auf uni-
verselle Gleichheitsvorstellungen formu-
liert Michael Walzer in seinem Buch
«Sphiren der Gerechtigkeit. Ein Plddoyer
fiir Pluralitéit und Gleichheit», bekannt ge-
worden unter dem Begriff des Kommunita-
rismus. Bereits der Titel kiindigt program-
matisch an, dass es keinen universellen
Gerechtigkeitsbegriff geben kann und soll.
Es geht um Sphdren der Gerechtigkeit. Da-
bei sind weder die Grundbediirfnisse der
Menschen noch die Knappheit der Giiter

328

Ausgangspunkt fiir die Frage nach der fai-
ren oder unfairen Verteilung von Ressour-
cen. Eckpunkte seines Denkens sind unter-
schiedliche Bereiche von Giitern — d.h.
Kapital, Bildung, Arbeit, Technologie,
Macht, Ehre, Sinn usw. Jedes Gut folgt
eigenen Verteilungsregeln, d.h. lokalen,
sozial konstruierten Bedeutungen und Nor-
men. So ist «jede konkrete Beschreibung
von distributiver Gerechtigkeit ... nur ein
Lokalkolorit»>.

Allgemeinste, elementarste Menschen-
rechte sollen gemiss Walzer nur in der
einfachsten (negativen) Form gelten, und
zwar als «das doppelte Recht des Men-
schen darauf, nicht seines Lebens und
nicht seiner Freiheit beraubt zu werden».
Diese beiden Rechte begriinden nach Wal-
zer allerdings nur die moralischen Urteile,
von denen wir uns in Zeiten des Krieges
leiten lassen. Ganz anders liege der Fall
dort, wo es «um die Zugehorigkeit zu und
die Wohlfahrt in einer Gemeinschaft
geht». Hier seien Rechte nur von begrenz-
tem Nutzen. «Der Versuch, der Gerechtig-
keit oder der Gleichheit dadurch umfas-
send zum Durchbruch zu verhelfen, dass
man die Rechtsanspriiche der Menschen
ausweitet, sie vergrossert, macht aus dem,
was da ausgeweitet und vergrossert wer-
den soll, sehr schnell eine Farce...» Eine
Theorie der distributiven Gerechtigkeit ist
entsprechend «keine Integrationswissen-
schaft ..., sondern die Kunst der Differen-
zierung».°

Achtung von Ungleichheit «hat ihre
Quelle ... weniger in einer universalisti-
schen Konzeption von Menschen ... als in
einer pluralistischen Konzeption von Gii-
tern»’. So ist es nicht die Tatsache, dass es
Reiche und Arme gibt, die egalitaristische
Konzepte auf den Plan ruft, sondern die
Tatsache, dass die Reichen die Armen aus-
saugen, dass sie sie in ihre Armut hinein-
zwingen und dass sie ithnen Unterwiirfig-
keit und Demut abverlangen. Geichtet
werden muss deshalb nicht die unter-
schiedliche Giiterverteilung, sondern die
Nutzung von Dingen zum Zweck der Aus-
tibung von Herrschaft. Die Menschen sind
einander dann gleich, wenn es niemanden



gibt, der Mittel in seinem Besitz halt oder
kontrolliert, die es ihm erlauben, iiber an-
dere zu herrschen. «Es ist die Dominanz
des Kapitals ausserhalb des Marktes, die
den Kapitalismus ungerecht macht.»®

Walzer stellt sich nun vor, dass es kleine
oder grossere Gemeinschaften von Men-
schen gibt, welche den sozialen Sinn und
die Verteilungsregeln von Giitern gemein-
sam festlegen. Je mehr solche Gemein-
schaften und Verteilungssphiren, desto be-
friedigender und breiter die Verteilung von
ganz unterschiedlichen Sozialgiitern — im
Unterschied zu universellen Verteilungs-
kriterien. Aber: Den Biirgern kann nicht
alliiberall garantiert werden, dass sie ir-
gendwann «dran» sind. Walzers Ansicht
nach kann ihnen sogar nirgendwo garan-
tiert werden, dass sie mit Sicherheit «an die
Reihe kommen». Dennoch biirgt Walzer
zufolge die Autonomie der verschiedenen
Verteilungssphdren fiir eine breitere Vertei-
lung von Sozialgiitern als jedes andere, uni-
verselle Arrangement.

4. Feldzug der Neuen Rechten gegen
den «blinden Egalitarismus»

Bei einem der philosophischen Vertreter
der Neuen Rechten, dem Franzosen Alain
de Benoist, ist zu lesen: «Ich nenne ... die
Haltung rechts, die darin besteht, die Viel-
gestaltigkeit der Welt und folglich die rela-
tiven Ungleichheiten, die ihr notwendiges
Ergebnis sind, als ein Gut und die fort-
schreitende Vereinheitlichung der Welt, die
durch den Diskurs der egalitiren Ideologie
seit 2000 Jahren gepredigt und verwirklicht
wird, als ein Ubel anzusehen.» Er spricht
vom «Hass gegen die falsche universali-
stische Abstraktion» der Gleichheit® und
fordert die Erhaltung oder Schaffung von
kulturellem Pluralismus. Allerdings wird
diese kulturelle Differenz unversehens zur
biologischen Differenz, wenn es andern-
orts heisst: «Ein Sohn zieht seinen Vater
allen anderen Vitern vor. Warum? Weil es
eben sein Vater ist. Das ist alles. Es lésst
sich nicht weiter erkldren. Aber der Sohn
verabscheut deshalb niemanden.»'

Ein Uberlegenheitsgefiihl, aber auch

eine Rassenvermischung wird strikte abge-
lehnt, letztere nicht aus biologischen, son-
dern aus kulturellen und gemeinschaftlich
historischen Griinden, die viel prigender
seien als alle biologischen Einfliisse. So
soll sich jede (Teil-)Gesellschaft gemiss
ihren je eigenen Ressourcen und Moglich-
keiten entwickeln, ja das Recht haben, sie
selbst zu sein.!' Unter dem Titel der «Ach-
tung kultureller Differenzen» und «un-
tiberwindbarer kultureller Distanzen» wer-
den auf diese Weise alle innerstaatlichen
und internationalen Abhdngigkeiten und
Machtgefille okonomischer, politischer
wie massenmedialer Natur zwischen Ge-
sellschaften, Regionen und Bevolkerungs-
gruppen verschweigbar.

Die Erhaltung unrechtmaéssiger Privile-
gien braucht so nicht einmal mehr «erklért»
und mithin legitimiert zu werden, sondern
sie sind quasi-natiirliches Produkt unter-
schiedlicher «Kulturen» und «Lebensfor-
men». Es gibt hier auch nichts von anderen
zu lernen, ausser vielleicht eine Form von
kultureller Toleranz.

5. Bekenntnisse eines Alt-Achtund-
sechzigers

Und zum Schluss die Aussage eines Alt-
Achtundsechzigers in einer kiirzlichen Ra-
diosendung iiber «Das neue Lebensge-
fiihl»: «Ja, es gab den dkologischen Funda-
mentalismus ... man wurde Vegetarier, um
den Hunger in der Dritten Welt direkt zu
bekidmpfen... Das Problem ist heute ein-
fach, dass wenn man idlter wird, traurig und
erschiittert merkt, dass das nicht so viel
niitzt, wenn man sich Sorgen um die ganze
Welt macht, weil ... die Welt sich ja auch
nicht so sehr um die Sorgen kiimmert, die
man sich um sie macht; sondern sie bewegt
sich irgendwie selbstindig und da muss
man sehen, wie es weiter geht ... miteinem
selbst.»

*

FEin kurzes Fazit: Wihrend in den er-
sten beiden Beispielen noch um ein sinn-
volles Verhiltnis zwischen universellen
und besonderen menschlichen Bediirfnis-

329



sen'?, zwischen Unrechtserfahrungen, die
Gleichheits- oder Verschiedenheitsvorstel-
lungen begriinden sollen, gerungen wird,
ist diese Spannung in den nichsten Bei-
spielen aufgehoben. Im dritten Beispiel
stehen nicht mehr die Rechte von Men-
schen im Zentrum, sondern die Unter-
schiedlichkeit von Giitern, deren Logik
sich die Menschen unterzuordnen haben.
Innerhalb der jeweiligen Giitersphére und
Gemeinschaft kann es Demokratie, sogar
Wirtschaftsdemokratie geben. Aber es gibt
kein Recht auf Bediirfnisbefriedigung aller
Menschen, ja es bleibt unsicher, ob «man je
einmal dran ist». Im vierten Beispiel erhilt
der Mensch als Mitglied einer bestimmten
kulturellen Sphire die Moglichkeit, sich
gegen die Anspriiche auf Teilnahme und
Teilhabe anderer abzuschotten, indem auf
die uniiberwindliche Distanz zwischen
Kulturen hingewiesen wird — eine neue
Form von kulturell legitimierter Apartheid,
wenn moglich mystisch iiberhoht als «mul-
tikulturelle Gesellschaft».

Wie sich eine solche Abschottungsbewe-
gung psychisch umsetzt, erfahren wir im
letzten Beispiel. Der neue Gerechtigkeits-
begriff, der hier aufscheint, liesse sich wie
folgt formulieren: Gerecht wird die Welt
dadurch, dass man die anderen, die anders
sind und deshalb nicht dazu gehoren, in
Ruhe l4sst und fiir seinen kleinen Umkreis
oder gar am besten nur fiir sich selber
schaut. Man definiert sich nicht mehr als
politischer Biirger oder gar als Sozialbiir-
gerin, als Triger oder Trégerin von Men-
schen- und Biirger(innen)rechten in einer
Gesellschaft, die sich zur Weltgesellschaft
entwickelt, sondern hochstens noch von
Gemeinschaftsrechten, die nicht durch den
politischen Willen von Individuen, sondern
durch die Zugehorigkeit zu einer Giiter-
oder Kultursphire — je nachdem ohne eige-
nes Zutun — verbunden sind.

6. Die fehlende Universalitit der
Menschenrechtsdeklaration von 1789

So muss die Frage neu gestellt werden:
Wie ist gesellschaftliche und politische In-
tegration zwischen Ungleichen moglich?

330

Was wiegt mehr: die Gemeinsamkeiten
oder die Unterschiede? Schauen wir ganz
kurz zuriick auf zwei wichtige, diesbeziig-
liche Antworten: Die eine finden wir in der
tradierten Menschenrechtsdeklaration von
1789, die andere zwei Jahre spiter in der
«Erkldrung der Rechte der Frau und Biirge-
rin» von Olympe de Gouges aus dem Jahr
1791:

Menschenrechtsdeklaration 1789

Artikel 1

Die Menschen sind und bleiben von Geburt
frei und gleich an Rechten. Soziale Unter-
schiede diirfen nur im gemeinsamen Nut-
zen begriindet sein.

Artikel 4 ‘

Die Freiheit besteht darin, alles tun zu kon-
nen, was einem anderen nicht schadet. So
hat die Ausiibung der natiirlichen Rechte
eines jeden Menschen nur die Grenzen, die
den anderen Gliedern der Gesellschaft den
Genuss der gleichen Rechte sichern. Diese
Grenzen konnen allein durch Gesetz fest-
gelegt werden.

Erklarung der Rechte der Frau und
Biirgerin 1791

Artikel 1

Die Frau ist frei geboren und bleibt dem
Manne gleich in allen Rechten. Die sozia-
len Unterschiede kénnen nur im allgemei-
nen Nutzen begriindet sein.

Artikel 4

Freiheit und Gerechtigkeit bestehen darin,
den anderen zuriickzugeben, was ihnen zu-
steht. So wird die Frau an der Ausiibung
ihrer natiirlichen Rechte nur durch fort-
dauernde Tyrannei, die der Mann ihr entge-
gensetzt, gehindert. Diese Schranken miis-
sen durch Gesetze der Natur und Vernunft
revidiert werden.

Neben der Freiheits- und Gleichheits-
vorstellung finden wir die in der spi-



teren UNO-Menschenrechtsdeklaration
von 1948 verlorengegangene Vorstellung,
dass soziale Unterschiede nur im allgemei-
nen Nutzen begriindet sein konnen. Dies ist
ein Kriterium, das alle anderen Kriterien
fiir die unterschiedliche Teilhabe an gesell-
schaftlichen Ressourcen ausser Kraft setzt.
Interessant ist, dass es bereits in der Kon-
zeption der Menschenrechte Vorstellungen
von ungerechter Gleichheit und gerechter
Ungleichheit gibt.

Zudem: Die Erklarung der Rechte der
Frau wurde deshalb notig, weil die Dekla-
ration von 1789 keine universelle Erkla-
rung war, sondern den Frauen die durch die
Revolution erkidmpften Rechte auf Ver-
sammlungsfreiheit, Eigentum, freie Mei-
nungsidusserung, Bildung usw. versagte.

Und schliesslich finden wir im Artikel 4
zweil hochst unterschiedliche Freiheitsvor-
stellungen vor: Bei der ersten ist Freiheit
gleichbedeutend mit Nicht-Einmischung
in die Angelegenheiten anderer, um selber
unbehelligt tun und lassen zu kénnen, was
einem beliebt. Bei der zweiten Vorstellung
ist Freiheit eng mit Gerechtigkeitsvorstel-
lungen, ja mit der Riickgabe dessen, was
einem zusteht, was einem allenfalls durch
Herrschaft und Tyrannei geraubt wurde,
verkniipft. Die eigene Befreiung ist hier
kein Abgrenzungsakt gegeniiber dem Rest
der Welt, sondern hiangt eng mit der Befrei-
ung anderer zusammen.

I1. Folgerungen fiir die Konzeption
einer neuen Verfassung

Gleichheit wie Verschiedenheit als
Grundvorstellungen, die in mogliche Ver-
fassungen und davon ableitbares Recht
eingehen, sind nicht «an sich» gut oder
schlecht. Die historisch einseitige Beto-
nung des Rechts auf Verschiedenheit durch
den Liberalismus und die einseitige Beto-
nung des Rechts auf Gleichheit durch den
Sozialismus miissen heute, angesichts des
derzeitigen Scheiterns beider Utopien®,
komplexeren Vorstellungen Platz ma-
chen.'* Das heisst, dass man zwischen
folgenden Vorstellungen differenzieren
miisste:

1. Es gibt eine Tyrannei universell
proklamierter Gleichheit

Sie ist Zielscheibe der Kritik von Frauen,
von politisch ausgeschlossenen, unter-
driickten ethnischen oder religiosen Grup-
pen, von benachteiligten Regionen oder
Nationen. Diese Kritik 1st dann berechtigt,
wenn in die als universell ausgegebenen
Inhalte die besonderen Merkmale und Wer-
te einer bestimmten, méchtigen oder nach
Macht strebenden Gruppe eingehen — wie
das Beispiel der Menschenrechtsdeklara-
tion von 1789 zeigt — und so die als univer-
sell deklarierte Gleichheitsvorstellung fiir
die Verfolgung von besonderen Gruppen-
interessen missbraucht wird; wenn also
Freiheit, Teilnahme und Gerechtigkeit als
universell ausgegeben werden, sie aber
aufgrund der Partikularitét der davon abge-
leiteten Normen nur selektiv verwirklicht
werden; wenn allen, ohne Riicksicht auf die
besonderen Lebensumstinde, das gleiche
Gliick, die gleiche Lebensweise, die glei-
chen Belohnungen, die gleiche Weltan-
schauung vorgeschrieben werden.

Die an eine neue Verfassung zu stel-
lenden Fragen wiren somit: Wann ist
die universalistische Gleichheitsidee ge-
schlechts-, farben-, klassen- oder kultur-
blind? Welchen Gruppen gelingt es, unter
dem Deckmantel des Universalinteresses
Partikularinteressen einzubringen und zu
legitimieren? Sind die Frauen, die Ausge-
beuteten der ehemaligen Koloniallinder
und ihr Anspruch auf Solidaritit und Ge-
rechtigkeit diesmal wirklich mitgemeint?
Worin muss es — in Ankniipfung an die
liberalen Freiheitsrechte —ein Recht geben,
sich unterscheiden zu diirfen? Wie kommt
es, dass von der Européischen Union die
universelle Freiheit des Kapitals, des Wa-
ren-, Dienstleistungs- und Giiterverkehrs,
aber nicht die Freiheit der Niederlassung
der Menschen garantiert wird?

2. Es gibt eine nicht beherrschte oder
faire Gleichheit

Von nicht beherrschter oder fairer
Gleichheit ldsst sich sprechen, wenn sich

231



die Gleichheitsvorstellung auf die allen
Menschen gemeinsamen Bediirfnisse be-
zieht; wenn soziale Giiter nach Regeln ver-
teilt werden, welche die Bediirfnisbefriedi-
gung aller Menschen gewihrleisten, wobei
zwischen Bediirfnis und Wunsch unter-
schieden werden soll: Bediirfnisse miissen
unabhingig von politischen Positionen be-
friedigt werden; Wiinsche sollten dann be-
friedigt werden, wenn sie zum sozialen
Nutzen, im Unterschied zur sozialen, 6ko-
logischen, psychischen oder kulturellen
Zerstorung, beitragen; wenn Freiheit, Teil-
nahme und Gerechtigkeit nicht auseinan-
dergerissen werden, sondern immer wieder
neu zu definierende Werte bleiben, die fiir
alle Menschen gelten.

Die von einer Verfassung zu beant-
wortenden Fragen wiren: Wie lésst sich
horizontale Vielfalt von machtmissig her-
gestellter, vertikaler Ungleichheit unter-
scheiden? Wer hat die Macht, tyrannische
in unbeherrschte Gleichheit umzuwan-
deln? Gibt es ein universelles Recht auf
individuelle «pursuit of happiness», und
wann ist dieses Gliicksstreben allenfalls
nach oben und das Ungliick nach unten zu
begrenzen? Wann gibt es eine Verpflich-
tung zur Sorge fiir die andern? Gehoren
in eine Verfassung auch Sozialrechte und
-pflichten als Antwort auf Unrechtsertah-
rungen? Gibt es im besondern ein welt-
weites Recht auf Bildung, Arbeit und ein
existenzsicherndes Einkommen? Welche
Funktion hitte ein europiischer Staaten-
bund/Bundesstaat in diesem Zusammen-
hang?

3. Es gibt eine Tyrannei der Ungleich-
Heit oder beherrschte Verschiedenheit

Nicht jede Vielgestaltigkeit der Welt ist
Ausdruck ihrer unerschopflichen, mensch-
lichen Kreativititsressourcen; nicht jede
individualisierte Lebensform ist frei ge-
wihlt! Pluralismus, psychische, soziale
wie kulturelle Unterschiede kénnen auch
durch Ressourcenungleichheit, Ausbeu-
tung, Herrschaft, Kolonisierung und struk-
turelle Gewalt entstanden sein und weiter
festgeschrieben werden. Meist werden in

332

diesem Fall Ressourcen nach zugeschrie-
benen Kriterien, wie familiare Herkunft,
gottliche Vorsehung, Geschlecht, Rasse/
Ethnie, Kaste, Alter, verteilt.

Die von einer Verfassung zu beantwor-
tenden Fragen wiren somit: Wie lassen
sich machtmissig hergestellte Ungleich-
heit und kontextbezogene oder psychische
Diversitit unterscheiden? Werden unter
der Flagge der Erhaltung von — z.B. kultu-
reller — Vielfalt die grossen, dem be-
herrschten Pluralismus zugrunde liegen-
den Machtunterschiede festgeschrieben?
Soll es bestimmte Sonder- oder Kollektiv-
rechte fiir die Mitglieder benachteiligter
sozialer Kategorien, fiir benachteiligte Re-
gionen oder Nationen geben? Wann sind
solche Sonderrechte eine Festschreibung
der unter- oder iiberlegenen sozialen oder
kulturellen Position? Wann sind sie eine
Wiedergutmachung in bezug auf das, was
einem zusteht, aber vorenthalten oder ge-
raubt wurde? Wie ist das Recht auf gerechte
Verteilung von Giitern unter Beriicksichti-
gung der ungerechten Unterschiede einzu-
fordern? Wie kommt es, dass von der Euro-
paischen Union erst bei den Sozialrechten
staatlicher Pluralismus zugelassen wurde?

4. Es gibt gerechte Ungleichheit oder
herrschaftsfreie Verschiedenheit

Hier ist die Vielgestaltigkeit der Welt
Ausdruck und Produkt der Vielfalt sowohl
psychischer Ausdrucksformen, individuel-
ler wie kollektivierter Bilder und Priferen-
zen als auch soziokulturell bedingter,
privater und offentlicher Lebensstile. Sie
ist aber auch Produkt unterschiedlicher
menschlicher Leistungen und damit ver-
bundener gesellschaftlicher Anerkennung.
Gerechte Ungleichheit haben wir entspre-
chend dann, wenn sich die Verschieden-
heitsvorstellung auf besondere Leistungen
von Individuen und kooperierenden Men-
schen bezieht, die einen sozialen Nutzen
hervorbringen und die entsprechend gesell-
schaftlich belohnt werden; wenn beil der
Verteilung von Ressourcen auf die Beson-
derheit der Lebenssituation (des sozialen
und kulturellen Kontextes, aber auch auf



geschlechtsspezifische und soziookonomi-
sche Unterschiede) Riicksicht genommen
wird; wenn diese Diversitét 6ffentlich aner-
kannt und geschiitzt wird.

Und die Fragen an eine Verfassung wi-
ren: Wer hat die Macht, ungerechte in ge-
rechte Ungleichheit umzuwandeln? Wie
wird Vielfalt im biologischen, psychi-
schen, sozialen und kulturellen Bereich
geschiitzt und gefordert? Wie ist das Recht
auf ungleiche Belohnung einzufordern?
Sind auch Belohnungen fiir besondere Lei-
stungen fiir das Gemeinwohl vorzusehen
und welche?

Zusammenfassung

Die Anerkennung von biologischen,
psychischen, sozialen wie kulturellen Un-
terschieden zu fordern, wenn diese Unter-
schiede Bedingungen oder/und Folgen von
menschenbehindernden oder gar -verach-
tenden Machtgefillen sind, zementiert i//e-
gitime Machtdifferenzen, anstatt sie zu be-
grenzen. Die heutigen Differenzdiskurse in
der Frauenbewegung, zwischen Ethnien,
Reich und Arm, Nord und Siid, Europa und
den aufstrebenden Nationen der sog. Drit-
ten Welt haben umgekehrt dann ihren Sinn,
wenn sie die Tyrannei der falschen Gleich-
heit, den doktrindren Macht- und Integrati-
onsanspruch universalistischer Positionen,
aber auch die Tyrannei der pseudo-toleran-
ten, falschen Differenzbildung offenlegen
sowie die Frage zu beantworten versuchen,
wie diese illegitimen Herrschaftsansprii-
che, zum Beispiel iliber eine Verfassung,
eingeddmmt werden konnen. Sie sind dann
gefahrlich, wenn die Unterschiede zwi-
schen Menschen den Vorrang iiber der Idee
der Gleichheit haben und wenn diese Un-
gleichheit ethisch iiberhoht wird und des-
halb wertvoller sein soll als Gleichheit; und
schliesslich wenn der Differenzdiskurs fiir
den Aufbau wie den Erhalt von Macht,
Herrschaft, struktureller und direkter Ge-
walt missbraucht wird.

Und vor dieser Gefahr sind — wie die
Geschichte lehrt — weder die Inhaber noch
die Kritiker von Macht gefeit. Dies ist einer
der zentralen Beweggriinde, um nicht nur

einen Diskurs iiber eine mogliche europii-
sche Verfassung zu fordern, sondern auch
um an einem Verfassungsvorschlag zu ar-
beiten, der die Rechte und Pflichten von
Individuen, politisch und sozial aktiven
Biirgerinnen und Biirger sowie von sozial
und kulturell benachteiligten Minderhei-
ten (Kollektiven) — also Individual-, Biir-
ger/innen-, Sozial- und Kollektivrechte —
festhélt und zugleich revidierbar macht. Im
Maastrichter Vertrag wurde wohl eine EU-
Biirgerschaft eingefiihrt, aber die Grund-
und Menschenrechte wurden nicht nieder-
gelegt. Hingegen waren schon viele am
Werk, um die Freiheitsrechte des Kapitals
und Giiterverkehrs zu sichern. Worauf
warten wir also noch, um uns in diesen
Prozess einzuschalten und darnach zu fra-
gen, was den Menschen in Europa und ihrer
(Um-)Welt zusteht?

1 Seyla Benhabib, Judith Butler et al., Der Streit um
Differenz. Feminismus und Postmoderne in der Gegen-
wart, Frankfurt a.M. 1994, S. 27.

2 Claudia Pinl (1995), Vom kleinen zum grossen Un-
terschied. «Geschlechterdifferenz» und konservative
‘Wende im Feminismus, Frankfurt a.M. 1995, S. 21. Als
Beleg hierzu Giinter Dux, Die Spur der Macht im
Verhiltnis der Geschlechter. Uber den Ursprung der
Ungleichheit zwischen Frau und Mann, Frankfurt a.M.
19932,

3 Hans Magnus Enzensberger, Aussichten auf den Biir-
gerkrieg, Frankfurt a.M 1993.

4 Vgl. Pierre-André Taguieff, Les fins de [’anti-
racisme, Paris 1995.

5 Michael Walzer, Sphiren der Gerechtigkeit. Ein Pla-
doyer fiir Pluralitdt und Gleichheit, Frankfurt/New York
1994/1983, S. 443.

6 A.a.O,S.2If.

7 AaO,S. 21.

8 A.a.0,S. 444,

9 Alain de Benoist, Kulturrevolution von rechts, Kre-
feld 1985, S. 19.

10 A.a.0O., S. 60f.

11 Vgl. a.a.0,, S. 53-68.

12 Zur Diskussion von Bediirfnissen vgl. Werner Ob-
recht, Umrisse einer biopsychosozialen Theorie
menschlicher Bediirfnisse, Typoskript, Schule fiir So-
ziale Arbeit Ziirich, 1994,

13 Vgl. Robert Heilbroner, Kapitalismus im 21. Jahr-
hundert, Miinchen 1994.

14 Vgl. Silvia Staub-Bernasconi, Systemtheorie, so-
ziale Probleme, Soziale Arbeit, lokal, national, interna-
tional. Oder: vom Ende der Bescheidenheit, Bern 1995.

333



	Recht auf Verschiedenheit versus Recht auf Gleichheit

