
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 89 (1995)

Heft: 11

Artikel: Recht auf Verschiedenheit versus Recht auf Gleichheit

Autor: Staub-Bernasconi, SIlvia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143938

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143938
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Silvia Staub-Bernasconi

Recht auf Verschiedenheit versus Recht
auf Gleichheit

Silvia Staub-Bernasconi, Dozentin für soziale Arbeit an der Schule für Soziale Arbeit
Zürich und an der Universität Freiburg/CH, situiert ihr Referat im Kontext der ökonomischen

Globalisierung: «Der Grund, weshalb wir heute über eine europäische Verfassung
sprechen, ist die seit Ende des Zweiten Weltkriegs wachsende ökonomische Verflechtung
von kleinen und grossen sozialen Einheiten aufgrund der Internationalisierung und mithin
Universalisierung der Wirtschaft und der ebenfalls rasant zunehmenden kommunikativen
Vernetzung im Zug der global eingesetzten Informationstechnologie. Die Ökonomie ist
uns vorausgeeilt, und jetzt möchten wir sie mit der Politik einholen.» Mit welcher Politik,
wo doch die Partikularismen und Nationalismen dieser Globalisierung scheinbar
zuwiderlaufen? Die Autorin vermittelt uns einen Überblick über die gegenwärtige
Auseinandersetzung um Gleichheit und Differenz. Welche Unterschiede sind legitim und sollen es
auch bleiben, welche dagegen ungerechtfertigte Privilegien, die von einer europäischen
Verfassung zu überwinden wären? Red.

I. Differenzdiskurse und Entwicklung
zum Partikularismus

Die weltwirtschaftliche Form der
Universalisierung ist nicht - wie noch in
Kants «Idee zu einer allgemeinen
Geschichte in weltbürgerlicher Absicht»
festgehalten - eine schöne Idee oder ein visionäres

Konstrukt, sondern konkreter
Ausdruck eines Strukturwandels menschlicher
Lebensformen, in dessen Verlauf die relative

Autonomie der Staaten so weit reduziert
worden ist, dass sie sich aus diesem
weltgesellschaftlichen Zusammenhang real,
insbesondere ökonomisch und politisch
nicht mehr abkoppeln können. Ist damit
aber auch Kants Vorstellung von Weltbür-
ger/innentum Realität geworden?

Mitnichten! Das Interessante und Paradoxe

ist, dass, wo immer man hinschaut
und hinhört, nicht mehr - wie noch in den
60er Jahren - von Gleichheit, sondern von
Unterschieden, von Differenz gesprochen
wird. Eine selbsternannte Avantgarde hat
heute das «Recht aufVerschiedenheit» - im
Unterschied zum «Recht auf universelle,
alle Menschen verbindende Gleichheit» -

auf ihre Fahnen geschrieben. Und auch in
bezug auf Europa spricht man immer lauter
über ein «Europa der Regionen» oder der
«zwei Geschwindigkeiten» als über ein
geeintes Europa.

Für diese Entwicklung zum Partikularismus,

zum Kleinräumigen und zur Segregation

gibt es verschiedene Erklärungen; man
sieht in ihr eine Reaktion auf eben diese in
Entwicklung begriffene, trotz Massenmedien

nicht mehr überschaubare Weltgesellschaft,

die von einer enormen Machtkonzentration

im wirtschaftlichen Teilsystem
bewirkt und unterstützt wird. Meine
Fragestellung geht aber in eine andere Richtung:
In welchem Verhältnis sollen im Rahmen
einer Verfassung, die bisher «souveräne
Staaten» zu einem neuen «sozialen
Gebilde» (Staatenbund oder Bundesstaat)
auf Konsensbasis vereinigen würde, die
Gleichheits- und Ungleichheitsidee zueinander

stehen?
Im folgenden sei zunächst versucht, ein

paar aktuelle Differenz-Diskurse zu
skizzieren. Sie stammen aus ganz unterschiedlichen

Kontexten, werden jedoch durch die
Klammer eines «Rechts auf Verschieden-

326



heit» zusammengehalten. Dabei dürfte
offenkundig werden, dass genau hingeschaut
werden muss, wenn jemand für «Differenz»

oder «Pluralismus» einsteht. Dieses
Hinsehen ist umso wichtiger, wenn es sich
um Grundideen handelt, welche in eine
Verfassung eingehen sollen.

1. Der feministische Streit um Differenz

Ein vieldiskutiertes Buch ist «Der Streit
um Differenz» von Seyla Benhabib, Judith
Butler, Nancy Fraser u.a. Der Streit geht
um die Frage, inwiefern im Rahmen der
Frauenbewegung noch von Subjekt,
Geschichte, Utopie und Transzendenz
gesprochen werden kann. Weder das feministische

«Wir» einer Frauensolidarität noch
der Versuch, Weiblichkeit über biologische

oder kulturelle Mutterschaft zu
definieren, konnten Spaltungen aufgrund der
Betonung von Unterschieden innerhalb
der Frauenbewegung verhindern. So müsse

man sich der Frage stellen, inwiefern
die bisherigen feministischen Theorien
nicht die allgemeine Lage der Frau in
patriarchalen Strukturen der Gesellschaft,
sondern nur die Empfindungen der weissen,

wohlhabenden, beruflich arrivierten,
heterosexuellen Frauen der Mittelklasse
in der Ersten Welt zum Ausdruck
bringen.1

Eine Folgerung von Butler aus dieser
Debatte ist die Aufgabe eines Gleichheitsanspruchs

von Frauen und entsprechend die
viel entschiedenere Beachtung von
Differenzen zwischen Frauen. Gemäss Nancy
Fraser ist wiederum die unkritisch-positive
Rede über «Differenzen» zwischen Frauen
eine Mystifizierung von gesellschaftlich
bedingten Konflikten. So verweist sie auf
den Zusammenprall der Interessen berufstätiger

Frauen der weissen Mittelklasse in
der Ersten Welt mit den Interessen farbiger
Frauen aus der Dritten Welt, die von ihnen
als Haushalthilfen beschäftigt werden.
Aber diesen Zusammenprall würde sie
eben nicht verschleiernd als «Differenz»
bezeichnen, sondern als Ungleichheit,
schreiende Ungerechtigkeit und Unfreiheit.

Claudia Pini führt diese Kritik weiter,
indem sie an verschiedensten feministischen

Positionen (Irigaray, Affidamento,
Kultur- und Ökofeminismus, Müttermanifest,

Debatten innerhalb der ersten
Frauenbewegung u.a.) aufzeigt, wie die Politik der
Differenz - diesmal zwischen den
Geschlechtern - als Forderung nach
gesellschaftlicher Anerkennung psychisch,
sozial und kulturell definierter Geschlechtsunterschiede

uralt-patriarchalen
Weiblichkeitsbildern verhaftet ist und so die Frage
nach der Neuverteilung von Macht, von
Binnen- und Aussenrollen zwischen den
Geschlechtern in ebenso uralte, herrschaftliche

Bahnen lenkt.2

2. Universalität versus Partikularität
der Menschenrechtsdeklaration

Einen Typus von Kritik vertritt Hans
Magnus Enzensberger in seinem Buch
«Aussichten auf den Bürgerkrieg».3 Er
argumentiert, dass eine Ausrichtung der
Politik auf die Durchsetzung universaler
Normen zu einem Interventionismus führe,
der die Handlungsmöglichkeiten der
internationalen Gemeinschaft überfordere. Das
Ergebnis sei eine Frustration, die in
Aggression umschlagen könne. Dementsprechend

sollen die westlichen Industrieländer
sich auf die Probleme ihrer eigenen Gesellschaft

konzentrieren. Alles andere bringe
nur eine neue Barbarei hervor. Also weg
vom Kolonialismus im Gewand des
Humanismus. Der andere Typus von Kritik ist der
Vorwurf an den Westen, sein eurozentri-
sches, individualistisches und utilitaristisches

Menschenbild allen anderen Kulturen

aufzuzwingen. Der Menschenrechts-
universalismus ist aus dieser Perspektive
Kulturimperialismus.

Eine Abwehrform dieser kulturellen
Kolonialisierung sind neue Erklärungen, so

beispielsweise die «Allgemeine Islamische
Menschenrechtserklärung» des Islamrats
für Europa von 1981, die das Recht auf
Leben, Freiheit, Gleichheit, Glaubens-,
Gewissens- und Religionsfreiheit unter
den Vorbehalt der Scharia stellt; oder die
Islamische Menschenrechtserklärung der

327



Organisation der Islamischen Konferenz
von Kairo 1990, die den Freiheitsanspruch
des Menschen negiert, praktisch ein Verbot
des Abfalls vom islamischen Glauben unter
Androhung der Todesstrafe enthält und die
Ungleichstellung der Frau festschreibt.
Dazu kommen klare Zurückweisungen von
konkreten Forderungen, zum Beispiel nach
Verzicht auf die Auspeitschungsstrafe, die
Steinigung bei Ehebruch, nach Lockerung
der Härten des Kastenwesens, und zwar
paradoxerweise mit dem Hinweis darauf,
dass diese Sachverhalte Ausdruck religiöser

Vielfalt seien und einem Recht aus der
Europäischen Menschenrechtsdeklaration
von 1789, nämlich dem - wiederum
wissentlich oder unwissentlich als universell
interpretierten - Recht auf Religionsfreiheit

entsprächen.
Aber auch in Europa wird das Universa-

litäts- und Partikularitätsprinzip oft
opportunistisch gehandhabt, so beispielsweise
wenn man Rassismus durch die kritiklose
Akzeptanz aller Kulturen als gleichwertig
zu bekämpfen vorgibt und gleichzeitig die
gegenteilige Forderung nach Integration
der Menschen in einer neuen, multikultura-
lisierten Gesellschaft stellt.4 Angesichts
solcher Verwirrungen wäre es hilfreich,
wenn man zwischen universalisierbaren
Menschen- und Sozialrechten und ihrer
kontextspezifischen Begründung
unterscheiden würde. Letztere kann aus europäischen,

chinesischen, islamischen und anderen

Denktraditionen stammen.

3. Gleichheit durch Differenz im
Rahmen einer sozialen Gemeinschaft

Einen relativ komplexen Angriff auf
universelle Gleichheitsvorstellungen formuliert

Michael Walzer in seinem Buch
«Sphären der Gerechtigkeit. Ein Plädoyer
für Pluralitat und Gleichheit», bekannt
geworden unter dem Begriff des Kommunitarismus.

Bereits der Titel kündigt programmatisch

an, dass es keinen universellen
Gerechtigkeitsbegriff geben kann und soll.
Es geht um Sphären der Gerechtigkeit. Dabei

sind weder die Grundbedürfnisse der
Menschen noch die Knappheit der Güter

Ausgangspunkt für die Frage nach der fairen

oder unfairen Verteilung von Ressourcen.

Eckpunkte seines Denkens sind
unterschiedliche Bereiche von Gütern - d.h.
Kapital, Bildung, Arbeit, Technologie,
Macht, Ehre, Sinn usw. Jedes Gut folgt
eigenen Verteilungsregeln, d.h. lokalen,
sozial konstruierten Bedeutungen und
Normen. So ist «jede konkrete Beschreibung
von distributiver Gerechtigkeit nur ein
Lokalkolorit»5.

Allgemeinste, elementarste Menschenrechte

sollen gemäss Walzer nur in der
einfachsten (negativen) Form gelten, und
zwar als «das doppelte Recht des
Menschen darauf, nicht seines Lebens und
nicht seiner Freiheit beraubt zu werden».
Diese beiden Rechte begründen nach Walzer

allerdings nur die moralischen Urteile,
von denen wir uns in Zeiten des Krieges
leiten lassen. Ganz anders liege der Fall
dort, wo es «um die Zugehörigkeit zu und
die Wohlfahrt in einer Gemeinschaft
geht». Hier seien Rechte nur von begrenztem

Nutzen. «Der Versuch, der Gerechtigkeit
oder der Gleichheit dadurch umfassend

zum Durchbruch zu verhelfen, dass

man die Rechtsansprüche der Menschen
ausweitet, sie vergrössert, macht aus dem,
was da ausgeweitet und vergrössert werden

soll, sehr schnell eine Farce...» Eine
Theorie der distributiven Gerechtigkeit ist
entsprechend «keine Integrationswissenschaft

sondern die Kunst der
Differenzierung».6

Ächtung von Ungleichheit «hat ihre
Quelle weniger in einer universalistischen

Konzeption von Menschen als in
einer pluralistischen Konzeption von
Gütern»7. So ist es nicht die Tatsache, dass es
Reiche und Arme gibt, die egalitaristische
Konzepte auf den Plan ruft, sondern die
Tatsache, dass die Reichen die Armen
aussaugen, dass sie sie in ihre Armut
hineinzwingen und dass sie ihnen Unterwürfigkeit

und Demut abverlangen. Geächtet
werden muss deshalb nicht die
unterschiedliche Güterverteilung, sondern die
Nutzung von Dingen zum Zweck der
Ausübung von Herrschaft. Die Menschen sind
einander dann gleich, wenn es niemanden

328



gibt, der Mittel in seinem Besitz hält oder
kontrolliert, die es ihm erlauben, über
andere zu herrschen. «Es ist die Dominanz
des Kapitals ausserhalb des Marktes, die
den Kapitalismus ungerecht macht.»8

Walzer stellt sich nun vor, dass es kleine
oder grössere Gemeinschaften von
Menschen gibt, welche den sozialen Sinn und
die Verteilungsregeln von Gütern gemeinsam

festlegen. Je mehr solche Gemeinschaften

und Verteilungssphären, desto
befriedigender und breiter die Verteilung von
ganz unterschiedlichen Sozialgütern - im
Unterschied zu universellen Verteilungskriterien.

Aber: Den Bürgern kann nicht
allüberall garantiert werden, dass sie
irgendwann «dran» sind. Walzers Ansicht
nach kann ihnen sogar nirgendwo garantiert

werden, dass sie mit Sicherheit «an die
Reihe kommen». Dennoch bürgt Walzer
zufolge die Autonomie der verschiedenen
Verteilungssphären für eine breitere Verteilung

von Sozialgütem als jedes andere,
universelle Arrangement.

4. Feldzug der Neuen Rechten gegen
den «blinden Egalitarismus»

Bei einem der philosophischen Vertreter
der Neuen Rechten, dem Franzosen Alain
de Benoist, ist zu lesen: «Ich nenne die
Haltung rechts, die darin besteht, die
Vielgestaltigkeit der Welt und folglich die
relativen Ungleichheiten, die ihr notwendiges
Ergebnis sind, als ein Gut und die
fortschreitende Vereinheitlichung der Welt, die
durch den Diskurs der egalitären Ideologie
seit 2000 Jahren gepredigt und verwirklicht
wird, als ein Übel anzusehen.» Er spricht
vom «Hass gegen die falsche universalistische

Abstraktion» der Gleichheit9 und
fordert die Erhaltung oder Schaffung von
kulturellem Pluralismus. Allerdings wird
diese kulturelle Differenz unversehens zur
biologischen Differenz, wenn es andernorts

heisst: «Ein Sohn zieht seinen Vater
allen anderen Vätern vor. Warum? Weil es
eben sein Vater ist. Das ist alles. Es lässt
sich nicht weiter erklären. Aber der Sohn
verabscheut deshalb niemanden.»10

Ein Überlegenheitsgefühl, aber auch

eine Rassenvermischung wird strikte abgelehnt,

letztere nicht aus biologischen,
sondern aus kulturellen und gemeinschaftlich
historischen Gründen, die viel prägender
seien als alle biologischen Einflüsse. So
soll sich jede (Teil-)Gesellschaft gemäss
ihren je eigenen Ressourcen und Möglichkeiten

entwickeln, ja das Recht haben, sie
selbst zu sein.11 Unter dem Titel der «Achtung

kultureller Differenzen» und «un-
überwindbarer kultureller Distanzen» werden

auf diese Weise alle innerstaatlichen
und internationalen Abhängigkeiten und
Machtgefälle ökonomischer, politischer
wie massenmedialer Natur zwischen
Gesellschaften, Regionen und Bevölkerungsgruppen

verschweigbar.
Die Erhaltung unrechtmässiger Privilegien

braucht so nicht einmal mehr «erklärt»
und mithin legitimiert zu werden, sondern
sie sind quasi-natürliches Produkt
unterschiedlicher «Kulturen» und «Lebensformen».

Es gibt hier auch nichts von anderen
zu lernen, ausser vielleicht eine Form von
kultureller Toleranz.

5. Bekenntnisse eines Alt-Achtundsechzigers

Und zum Schluss die Aussage eines Alt-
Achtundsechzigers in einer kürzlichen
Radiosendung über «Das neue Lebensgefühl»:

«Ja, es gab den ökologischen
Fundamentalismus man wurde Vegetarier, um
den Hunger in der Dritten Welt direkt zu
bekämpfen... Das Problem ist heute
einfach, dass wenn man älter wird, traurig und
erschüttert merkt, dass das nicht so viel
nützt, wenn man sich Sorgen um die ganze
Welt macht, weil die Welt sich ja auch
nicht so sehr um die Sorgen kümmert, die
man sich um sie macht; sondern sie bewegt
sich irgendwie selbständig und da muss
man sehen, wie es weiter geht... mit einem
selbst.»

*

Ein kurzes Fazit: Während in den
ersten beiden Beispielen noch um ein
sinnvolles Verhältnis zwischen universellen
und besonderen menschlichen Bedürfnis-

329



sen12, zwischen Unrechtserfahrungen, die
Gleichheits- oder Verschiedenheitsvorstellungen

begründen sollen, gerungen wird,
ist diese Spannung in den nächsten
Beispielen aufgehoben. Im dritten Beispiel
stehen nicht mehr die Rechte von
Menschen im Zentrum, sondern die
Unterschiedlichkeit von Gütern, deren Logik
sich die Menschen unterzuordnen haben.
Innerhalb der jeweiligen Gütersphäre und
Gemeinschaft kann es Demokratie, sogar
Wirtschaftsdemokratie geben. Aber es gibt
kein Recht auf Bedürfnisbefriedigung aller
Menschen, ja es bleibt unsicher, ob «man je
einmal dran ist». Im vierten Beispiel erhält
der Mensch als Mitglied einer bestimmten
kulturellen Sphäre die Möglichkeit, sich

gegen die Ansprüche auf Teilnahme und
Teilhabe anderer abzuschotten, indem auf
die unüberwindliche Distanz zwischen
Kulturen hingewiesen wird - eine neue
Form von kulturell legitimierter Apartheid,
wenn möglich mystisch überhöht als
«multikulturelle Gesellschaft».

Wie sich eine solche Abschottungsbewegung

psychisch umsetzt, erfahren wir im
letzten Beispiel. Der neue Gerechtigkeitsbegriff,

der hier aufscheint, liesse sich wie
folgt formulieren: Gerecht wird die Welt
dadurch, dass man die anderen, die anders
sind und deshalb nicht dazu gehören, in
Ruhe lässt und für seinen kleinen Umkreis
oder gar am besten nur für sich selber
schaut. Man definiert sich nicht mehr als
politischer Bürger oder gar als Sozialbürgerin,

als Träger oder Trägerin von
Menschen- und Bürger(innen)rechten in einer
Gesellschaft, die sich zur Weltgesellschaft
entwickelt, sondern höchstens noch von
Gemeinschaftsrechten, die nicht durch den
politischen Willen von Individuen, sondern
durch die Zugehörigkeit zu einer Güteroder

Kultursphäre -je nachdem ohne eigenes

Zutun - verbunden sind.

6. Die fehlende Universalität der
Menschenrechtsdeklaration von 1789

So muss die Frage neu gestellt werden:
Wie ist gesellschaftliche und politische
Integration zwischen Ungleichen möglich?

Was wiegt mehr: die Gemeinsamkeiten
oder die Unterschiede? Schauen wir ganz
kurz zurück auf zwei wichtige, diesbezügliche

Antworten: Die eine finden wir in der
tradierten Menschenrechtsdeklaration von
1789, die andere zwei Jahre später in der
«Erklärung der Rechte der Frau und Bürgerin»

von Olympe de Gouges aus dem Jahr
1791:

Menschenrechtsdeklaration 1789

Artikel 1

Die Menschen sind und bleiben von Geburt
frei und gleich an Rechten. Soziale
Unterschiede dürfen nur im gemeinsamen Nutzen

begründet sein.

Artikel 4
Die Freiheit besteht darin, alles tun zu können,

was einem anderen nicht schadet. So
hat die Ausübung der natürlichen Rechte
eines jeden Menschen nur die Grenzen, die
den anderen Gliedern der Gesellschaft den
Genuss der gleichen Rechte sichern. Diese
Grenzen können allein durch Gesetz
festgelegt werden.

Erklärung der Rechte der Frau und
Bürgerin 1791

Artikel 1

Die Frau ist frei geboren und bleibt dem
Manne gleich in allen Rechten. Die sozialen

Unterschiede können nur im allgemeinen

Nutzen begründet sein.

Artikel 4
Freiheit und Gerechtigkeit bestehen darin,
den anderen zurückzugeben, was ihnen
zusteht. So wird die Frau an der Ausübung
ihrer natürlichen Rechte nur durch
fortdauernde Tyrannei, die der Mann ihr
entgegensetzt, gehindert. Diese Schranken müssen

durch Gesetze der Natur und Vernunft
revidiert werden.

Neben der Freiheits- und Gleichheitsvorstellung

finden wir die in der spä-

330



teren UNO-Menschenrechtsdeklaration
von 1948 verlorengegangene Vorstellung,
dass soziale Unterschiede nur im allgemeinen

Nutzen begründet sein können. Dies ist
ein Kriterium, das alle anderen Kriterien
für die unterschiedliche Teilhabe an
gesellschaftlichen Ressourcen ausser Kraft setzt.
Interessant ist, dass es bereits in der
Konzeption der Menschenrechte Vorstellungen
von ungerechter Gleichheit und gerechter
Ungleichheit gibt.

Zudem: Die Erklärung der Rechte der
Frau wurde deshalb nötig, weil die Deklaration

von 1789 keine universelle Erklärung

war, sondern den Frauen die durch die
Revolution erkämpften Rechte auf
Versammlungsfreiheit, Eigentum, freie
Meinungsäusserung, Bildung usw. versagte.

Und schliesslich finden wir im Artikel 4
zwei höchst unterschiedliche Freiheitsvorstellungen

vor: Bei der ersten ist Freiheit
gleichbedeutend mit Nicht-Einmischung
in die Angelegenheiten anderer, um selber
unbehelligt tun und lassen zu können, was
einem beliebt. Bei der zweiten Vorstellung
ist Freiheit eng mit Gerechtigkeitsvorstellungen,

ja mit der Rückgabe dessen, was
einem zusteht, was einem allenfalls durch
Herrschaft und Tyrannei geraubt wurde,
verknüpft. Die eigene Befreiung ist hier
kein Abgrenzungsakt gegenüber dem Rest
der Welt, sondern hängt eng mit der Befreiung

anderer zusammen.

II. Folgerungen für die Konzeption
einer neuen Verfassung

Gleichheit wie Verschiedenheit als
Grundvorstellungen, die in mögliche
Verfassungen und davon ableitbares Recht
eingehen, sind nicht «an sich» gut oder
schlecht. Die historisch einseitige Betonung

des Rechts auf Verschiedenheit durch
den Liberalismus und die einseitige Betonung

des Rechts auf Gleichheit durch den
Sozialismus müssen heute, angesichts des

derzeitigen Scheiterns beider Utopien13,
komplexeren Vorstellungen Platz
machen.14 Das heisst, dass man zwischen
folgenden Vorstellungen differenzieren
müsste:

1. Es gibt eine Tyrannei universell
proklamierter Gleichheit

Sie ist Zielscheibe der Kritik von Frauen,
von politisch ausgeschlossenen,
unterdrückten ethnischen oder religiösen Gruppen,

von benachteiligten Regionen oder
Nationen. Diese Kritik ist dann berechtigt,
wenn in die als universell ausgegebenen
Inhalte die besonderen Merkmale und Werte

einer bestimmten, mächtigen oder nach
Macht strebenden Gruppe eingehen - wie
das Beispiel der Menschenrechtsdeklaration

von 1789 zeigt - und so die als universell

deklarierte Gleichheitsvorstellung für
die Verfolgung von besonderen
Gruppeninteressen missbraucht wird; wenn also
Freiheit, Teilnahme und Gerechtigkeit als
universell ausgegeben werden, sie aber
aufgrund der Partikularität der davon
abgeleiteten Normen nur selektiv verwirklicht
werden; wenn allen, ohne Rücksicht aufdie
besonderen Lebensumstände, das gleiche
Glück, die gleiche Lebensweise, die
gleichen Belohnungen, die gleiche
Weltanschauung vorgeschrieben werden.

Die an eine neue Verfassung zu
stellenden Fragen wären somit: Wann ist
die universalistische Gleichheitsidee ge-
schlechts-, färben-, klassen- oder kulturblind?

Welchen Gruppen gelingt es, unter
dem Deckmantel des Universalinteresses
Partikularinteressen einzubringen und zu
legitimieren? Sind die Frauen, die
Ausgebeuteten der ehemaligen Kolonialländer
und ihr Anspruch auf Solidarität und
Gerechtigkeit diesmal wirklich mitgemeint?
Worin muss es - in Anknüpfung an die
liberalen Freiheitsrechte - ein Recht geben,
sich unterscheiden zu dürfen? Wie kommt
es, dass von der Europäischen Union die
universelle Freiheit des Kapitals, des
Waren-, Dienstleistungs- und Güterverkehrs,
aber nicht die Freiheit der Niederlassung
der Menschen garantiert wird?

2. Es gibt eine nicht beherrschte oder
faire Gleichheit

Von nicht beherrschter oder fairer
Gleichheit lässt sich sprechen, wenn sich

331



die Gleichheitsvorstellung auf die allen
Menschen gemeinsamen Bedürfnisse
bezieht; wenn soziale Güter nach Regeln
verteilt werden, welche die Bedürfnisbefriedigung

aller Menschen gewährleisten, wobei
zwischen Bedürfnis und Wunsch
unterschieden werden soll: Bedürfnisse müssen
unabhängig von politischen Positionen
befriedigt werden; Wünsche sollten dann
befriedigt werden, wenn sie zum sozialen
Nutzen, im Unterschied zur sozialen,
ökologischen, psychischen oder kulturellen
Zerstörung, beitragen; wenn Freiheit,
Teilnahme und Gerechtigkeit nicht
auseinandergerissen werden, sondern immer wieder
neu zu definierende Werte bleiben, die für
alle Menschen gelten.

Die von einer Verfassung zu
beantwortenden Fragen wären: Wie lässt sich
horizontale Vielfalt von machtmässig
hergestellter, vertikaler Ungleichheit
unterscheiden? Wer hat die Macht, tyrannische
in unbeherrschte Gleichheit umzuwandeln?

Gibt es ein universelles Recht auf
individuelle «pursuit of happiness», und
wann ist dieses Glücksstreben allenfalls
nach oben und das Unglück nach unten zu
begrenzen? Wann gibt es eine Verpflichtung

zur Sorge für die andern? Gehören
in eine Verfassung auch Sozialrechte und
-pflichten als Antwort auf Unrechtserfahrungen?

Gibt es im besondern ein
weltweites Recht auf Bildung, Arbeit und ein
existenzsicherndes Einkommen? Welche
Funktion hätte ein europäischer
Staatenbund/Bundesstaat in diesem Zusammenhang?

3. Es gibt eine Tyrannei der Ungleichheit
oder beherrschte Verschiedenheit

Nicht jede Vielgestaltigkeit der Welt ist
Ausdruck ihrer unerschöpflichen, menschlichen

Kreativitätsressourcen; nicht jede
individualisierte Lebensform ist frei
gewählt! Pluralismus, psychische, soziale
wie kulturelle Unterschiede können auch
durch Ressourcenungleichheit, Ausbeutung,

Herrschaft, Kolonisierung und
strukturelle Gewalt entstanden sein und weiter
festgeschrieben werden. Meist werden in

diesem Fall Ressourcen nach zugeschriebenen

Kriterien, wie familiäre Herkunft,
göttliche Vorsehung, Geschlecht, Rasse/
Ethnie, Kaste, Alter, verteilt.

Die von einer Verfassung zu beantwortenden

Fragen wären somit: Wie lassen
sich machtmässig hergestellte Ungleichheit

und kontextbezogene oder psychische
Diversität unterscheiden? Werden unter
der Flagge der Erhaltung von - z.B. kultureller

- Vielfalt die grossen, dem
beherrschten Pluralismus zugrunde liegenden

Machtunterschiede festgeschrieben?
Soll es bestimmte Sonder- oder Kollektivrechte

für die Mitglieder benachteiligter
sozialer Kategorien, für benachteiligte
Regionen oder Nationen geben? Wann sind
solche Sonderrechte eine Festschreibung
der unter- oder überlegenen sozialen oder
kulturellen Position? Wann sind sie eine
Wiedergutmachung in bezug auf das, was
einem zusteht, aber vorenthalten oder
geraubt wurde? Wie ist das Recht auf gerechte
Verteilung von Gütern unter Berücksichtigung

der ungerechten Unterschiede
einzufordern? Wie kommt es, dass von der
Europäischen Union erst bei den Sozialrechten
staatlicher Pluralismus zugelassen wurde?

4. Es gibt gerechte Ungleichheit oder
herrschaftsfreie Verschiedenheit

Hier ist die Vielgestaltigkeit der Welt
Ausdruck und Produkt der Vielfalt sowohl
psychischer Ausdrucksformen, individueller

wie kollektivierter Bilder und Präferenzen

als auch soziokulturell bedingter,
privater und öffentlicher Lebensstile. Sie
ist aber auch Produkt unterschiedlicher
menschlicher Leistungen und damit
verbundener gesellschaftlicher Anerkennung.
Gerechte Ungleichheit haben wir entsprechend

dann, wenn sich die
Verschiedenheitsvorstellung auf besondere Leistungen
von Individuen und kooperierenden
Menschen bezieht, die einen sozialen Nutzen
hervorbringen und die entsprechend
gesellschaftlich belohnt werden; wenn bei der
Verteilung von Ressourcen auf die
Besonderheit der Lebenssituation (des sozialen
und kulturellen Kontextes, aber auch auf

332



geschlechtsspezifische und sozioökonomische

Unterschiede) Rücksicht genommen
wird; wenn diese Diversität öffentlich
anerkannt und geschützt wird.

Und die Fragen an eine Verfassung
wären: Wer hat die Macht, ungerechte in
gerechte Ungleichheit umzuwandeln? Wie
wird Vielfalt im biologischen, psychischen,

sozialen und kulturellen Bereich
geschützt und gefördert? Wie ist das Recht
auf ungleiche Belohnung einzufordern?
Sind auch Belohnungen für besondere
Leistungen für das Gemeinwohl vorzusehen
und welche?

Zusammenfassung

Die Anerkennung von biologischen,
psychischen, sozialen wie kulturellen
Unterschieden zu fordern, wenn diese
Unterschiede Bedingungen oder/und Folgen von
menschenbehindernden oder gar -verachtenden

Machtgefällen sind, zementiert
illegitime Machtdifferenzen, anstatt sie zu
begrenzen. Die heutigen Differenzdiskurse in
der Frauenbewegung, zwischen Ethnien,
Reich und Arm, Nord und Süd, Europa und
den aufstrebenden Nationen der sog. Dritten

Welt haben umgekehrt dann ihren Sinn,
wenn sie die Tyrannei derfalschen Gleichheit,

den doktrinären Macht- und
Integrationsanspruch universalistischer Positionen,
aber auch die Tyrannei der pseudo-toleran-
ten, falschen Differenzbildung offenlegen
sowie die Frage zu beantworten versuchen,
wie diese illegitimen Herrschaftsansprüche,

zum Beispiel über eine Verfassung,
eingedämmt werden können. Sie sind dann
gefährlich, wenn die Unterschiede
zwischen Menschen den Vorrang über der Idee
der Gleichheit haben und wenn diese
Ungleichheit ethisch überhöht wird und
deshalb wertvoller sein soll als Gleichheit; und
schliesslich wenn der Differenzdiskurs für
den Aufbau wie den Erhalt von Macht,
Herrschaft, struktureller und direkter
Gewalt missbraucht wird.

Und vor dieser Gefahr sind - wie die
Geschichte lehrt - weder die Inhaber noch
die Kritiker von Macht gefeit. Dies ist einer
der zentralen Beweggründe, um nicht nur

einen Diskurs über eine mögliche europäische

Verfassung zu fördern, sondern auch
um an einem Verfassungsvorschlag zu
arbeiten, der die Rechte und Pflichten von
Individuen, politisch und sozial aktiven
Bürgerinnen und Bürger sowie von sozial
und kulturell benachteiligten Minderheiten

(Kollektiven) - also Individual-,
Bürger/innen-, Sozial- und Kollektivrechte -
festhält und zugleich revidierbar macht. Im
Maastrichter Vertrag wurde wohl eine EU-
Bürgerschaft eingeführt, aber die Grund-
und Menschenrechte wurden nicht niedergelegt.

Hingegen waren schon viele am
Werk, um die Freiheitsrechte des Kapitals
und Güterverkehrs zu sichern. Worauf
warten wir also noch, um uns in diesen
Prozess einzuschalten und darnach zu
fragen, was den Menschen in Europa und ihrer
(Um-)Welt zusteht?

1 Seyla Benhabib, Judith Butler et al., Der Streit um
Differenz. Feminismus und Postmoderne in der Gegenwart,

Frankfurt a.M. 1994, S. 27.
2 Claudia Pini (1995), Vom kleinen zum grossen
Unterschied. «Geschlechterdifferenz» und konservative
Wende im Feminismus, Frankfurt a.M. 1995, S. 21. Als
Beleg hierzu Günter Dux, Die Spur der Macht im
Verhältnis der Geschlechter. Über den Ursprung der
Ungleichheit zwischen Frau und Mann, Frankfurt a.M.
1992.
3 Hans Magnus Enzensberger, Aussichten aufden
Bürgerkrieg, Frankfurt a.M 1993.
4 Vgl. Pierre-André Taguieff, Les fins de l'anti-
racisme, Paris 1995.
5 Michael Walzer, Sphären der Gerechtigkeit. Ein
Plädoyer für Pluralität und Gleichheit, Frankfurt/New York
1994/1983, S. 443.
6 A.a.O., S. 21f.
7 A.a.O., S. 21.
8 A.a.O., S. 444.
9 Alain de Benoist, Kulturrevolution von rechts, Krefeld

1985, S. 19.
10 A.a.O., S. 60f.
11 Vgl. a.a.O., S. 53-68.
12 Zur Diskussion von Bedürfnissen vgl. Werner
Obrecht, Umrisse einer biopsychosozialen Theorie
menschlicher Bedürfnisse, Typoskript, Schule für
Soziale Arbeit Zürich, 1994.
13 Vgl. Robert Heilbroner, Kapitalismus im 21.
Jahrhundert, München 1994.
14 Vgl. Silvia Staub-Bernasconi, Systemtheorie,
soziale Probleme, Soziale Arbeit, lokal, national, international.

Oder: vom Ende der Bescheidenheit, Bern 1995.

333


	Recht auf Verschiedenheit versus Recht auf Gleichheit

