
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 89 (1995)

Heft: 9

Buchbesprechung: Die Lebensgeschichte der Palästinenserin Sumaya Farhat-Naser

Autor: Boesch, Ina

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ina Boesch

Die Lebensgeschichte der Palästinenserin
Sumaya Farhat-Naser

Von Sumaya Farhat-Naser, der palästinensischen Friedensfrau, Mutter von drei
Kindern und Biologie-Dozentin an der Universität Birseit (West Bank), war in den Neuen
Wegen schon mehrmals die Rede. So haben wir die Ansprache dokumentiert, die Sumaya
Farhat-Naser bei der Verleihung der Ehrendoktorwürde durch die theologische Fakultät
der Universität Münster gehalten hat (NW 1989, S. 298ff.). Es folgten zwei Gespräche
(NW 1991, S. 112ff.; 1993, S. 293ff.), in denen die Not eines gedemütigten palästinensischen

Volkes ebenso zur Sprache kam wie der Wille zurAussöhnung mit Israel in einem
gerechten Frieden. Rosmarie Kurz, die uns diese informativen und eindrücklichen
Gespräche vermittelte, hat nun zusammen mit Chudi Bürgi auch die Autobiographie
der charismatischen «Botschafterin der palästinensischen Sache» herausgebracht. Das
empfehlenswerte Buch bespricht im folgenden Ina Boesch, Redaktorin von Radio DRS.

Red.

Heimat und Armut

Heimat - ein abgestandener Begriff, ein
häufig missbrauchter Ausdruck. Wer ihn
jedoch positiv besetzt, verbindet ihn oft mit
Sinneseindrücken, mit Bildern, Geräuschen

und Gerüchen. Insbesondere die
Nase scheint ein überzeugender Indikator
für heimatliche Gefühle zu sein. Diese
Erfahrung macht auch Sumaya Farhat-
Naser. Der Palästinenserin aus der Westbank

steigt in Erinnerung an ihren Geburtsund

Heimatort Birseit in erster Linie der
kräftige Geruch von Kräutern in die Nase.
«Der Duft von Thymian und Oregano,
Pistazien und Ginster, Pfefferminz und
Salbei, Zitrus und Mandelblüten begleitet
uns.» So beginnt die Dozentin an der
Universität Birseit ihre Lebensgeschichte.*
Und sie fährt fort: «Quellen sprudeln aus
dem Gestein hervor und spenden kostbares
Wasser. Dichter und Dichterinnen, Erzähler

und Erzählerinnen haben seit jeher
Palästina, diesen Ort der Freude, und ihre Liebe
zu Land und Erde besungen. Wer Palästina
verlassen hat, träumt von der Heimkehr
und sehnt sich nach dem Duft der Sträucher,

dem Schatten der Olivenbäume und
dem Rauschen der Quellen.»

Heimat - der ideale konfliktfreie Ort,
erfüllt von betörenden Düften und lieblichem

Rauschen? Heimat ist, sofern
Widersprüche nicht ausgeblendet werden, mehr
als nur ein «Ort der Freude», Heimat
bedeutet ebenso Mühsal und Schmerz. Das
weiss Sumaya Farhat-Naser. Neben
Thymian assoziiert sie zu Palästina auch Steine.
«Mit den Steinen leben wir. Fels und Steine
prägen die kargen Hügel, aus dem Stein
quillt das Wasser, das Land und Leute
belebt. In Häusern aus Stein leben wir. Die
Kinder spielen mit Steinen. Wir stolpern
über sie auf unseren Wegen, schlagen uns
die Zehen wund - diese Schmerzen kennen
alle. Mit den Händen räumen wir die Steine
aus den Feldern, schichten sie am Feldrand
zu Mauern.» Thymian und Steine -
zwischen diesen beiden Polen bewegt sich Far-
hat-Nasers Definition von Heimat. Palästina

- ein Spannungsfeld von Weichheit und
Härte. Ein widersprüchliches Gebilde,
geprägt von der Sehnsucht nach Sinnlichkeit
und Vitalität und dem Wissen um Kargheit
und Konflikte.

«Thymian und Steine» heisst auch der
Titel von Sumaya Farhat-Nasers Autobiographie.

Eine überzeugende Überschrift,
denn sie bezeichnet nicht nur Palästina, sie

257



steht ebenso für ihre Lebensgeschichte.
Eine Biographie, die gekennzeichnet ist
von Aufbruch und Rückschlägen, vom
Pendeln zwischen Hoffnung und
Resignation, vom Versuch, die Widersprüche
zusammenzubringen und miteinander zu
versöhnen. Die Geschichte einer
überzeugten Friedensaktivistin.

Sumaya Farhat-Naser ist gleich alt wie
der Staat Israel: Sie wurde 1948 in Birseit
geboren, als Tochter eines Armeefahrers
und einer Analphabetin. Ihre Familie, sie
hat acht Geschwister, lebte viele Jahre in
bitterer Armut. «Abends waren wir
besonders hungrig. Meistens assen wir Brot,
das wir in Olivenöl tauchten und mit einem
Thymian-Oregano-Kräutergemisch würzten.

Es schmeckte und schmeckt bis heute
wunderbar.» Der Thymian prägte nicht nur
den Speisezettel ihres Zuhauses, er dominierte

auch die Küche im Internat der
Diakonissen-Schule Talitha Kumi in
Jerusalem. «Am Abend gab es oft ein Thymian-
Kräutergemisch in einem Fingerhut, dazu
zwei Scheiben Brot. Wenn sich das mehrere

Tage hintereinander wiederholte,
pusteten wir die Kräuter vom Tisch und assen
das Brot allein.»

Sumaya schaffte den Sprung vom Land
in die Stadt, von der Dorfschule ins Internat
dank einer zwanzigjährigen Tante, die mit
ihren drei Kindern von ihrem Mann
getrennt lebte. Diese ermunterte ihre Nichte
zu Selbständigkeit und Unabhängigkeit
und brachte sie zu den deutschen Diakonissen.

In jener abgeschiedenen heilen Welt
des Internats genoss sie eine gründliche
Ausbildung und lernte von den Lehrerinnen

die Liebe zur Natur kennen. So lag es

sozusagen auf der Hand, dass sie Biologie
studierte, und zwar dank eines Stipendiums
in Hamburg.

Die ersten rebellischen Schritte

Dort, fern von ihrer Thymian-Welt, wurde

Sumaya Farhat-Naser politisiert. Es war
Ende der sechziger Jahre, die Zeit der
Studentenbewegung, der Auseinandersetzung

mit Vietnam, der Dritten Welt und
dem Kapitalismus. Und es war in Deutsch¬

land, wo sie sich erstmals intensiver mit der
deutsch-jüdischen und der israelischen
Geschichte auseinanderzusetzen begann.
Gezwungenermassen, denn in jene Zeit fiel
auch der Sechs-Tage-Krieg und damit die
Besetzung des Westjordanlands (und damit
Birseits) durch Israel. Ein Erlebnis in
Deutschland hat sie besonders geprägt: «In
der Kirche predigte der Pastor: <Lasst uns
Gott loben und preisen. Er hat ein Wunder
getan: Israel hat den Krieg gewonnene In
diesem Moment schluchzte ich auf und
sagte laut: <Herr Pastor, was habe ich getan,
dass Gott uns nicht beisteht und mein Volk
den Krieg verlieren lässt? Warum müssen
wir leiden? Und warum freuen sie sich über
den Krieg?> Er antwortete: <Es tut mir leid,
ich habe dich unter den Anwesenden nicht
gesehen.. .> Danach ging ich nicht mehr zur
Kirche.»

Dies war einer der ersten rebellischen
Schritte Sumaya Farhat-Nasers, und sie

begann sich als Frau und als Palästinenserin

zu emanzipieren: So widersetzte sie
sich nach ihrer Rückkehr in ihre Heimat der
Tradition und verzichtete bei ihrer Heirat
mit einem Biochemiker aus Birseit auf die
Brautgaben. Sie zog mit ihrem Mann aus
dem Haus der Schwiegereltern in ein
eigenes kleines Haus. In einer Männerrunde
sprach sie, statt zu schweigen. Die
Akademikerin begann an der Universität Birseit
zu unterrichten und sich daneben an ausser-
universitären Alphabetisierungsprogrammen

zu beteiligen. Dieses Engagement
ermöglichte ihr den Kontakt zu einfachen
Frauen. Deren Stärke schildert eine
Mitstreiterin wie folgt: «Wir lassen uns nicht
einfach kleinkriegen und dummhalten, wir
wollen lernen und müssen dafür kämpfen.
Wir Palästinenserinnen sind wie Petersilie:
Je mehr man sie beschneidet, desto stärker
und kräftiger wächst sie.»

Friedensfrau in schwierigen Konflikten

Es sollten noch etliche Jahre vergehen,
bis die Petersilien-Frau auch als Friedensbewegte

Profil gewann. Den Auftakt zu
ihrer Aktivistinnen-Karriere machte sie in
einer Diskussion am deutschen Fernsehen.

258



Es war das erste Mal, dass sich
palästinensische und israelische Frauen zu
einem öffentlichen TV-Gespräch trafen.
Die Sendung war ein Erfolg, und Sumaya
Farhat-Naser nahm sich vor, nie wieder zu
schweigen. Das war 1986. Knapp zwei Jahre

später und 20 Jahre nach der Besatzung
brach die Intifada aus. Die Palästinenser
hatten eine neue Ausdrucksweise gefunden,

die Sprache der Steine: «Sie
symbolisieren Unbarmherzigkeit und verweisen
auf Hindernisse. Sie verbinden das Leben
mit dem Tod. Sie werden gefürchtet und
geliebt.»

Zu dieser Zeit, als von beiden Seiten
Steine flogen, aus den Händen palästinensischer

Jugendlicher und den Rohren
israelischer Militärfahrzeuge, begann Sumaya
Farhat-Naser nach einer anderen Sprache
zu suchen. 1988 trafen sich auf ihre Initiative

hin sechs palästinensische und sechs
israelische Frauen auf neutralem Boden,
im Kloster Dormitio in Jerusalem. Das war
der Beginn von (geheimen)
Friedensgesprächen zwischen israelischen und
palästinensischen Frauen. Sie wurden, mit
Unterbrüchen, bis heute weitergeführt.
Selbstverständlich ging es nicht ohne
Verständigungsschwierigkeiten. Jüngstes
Beispiel ist die Diskussion um den Status
von Jerusalem. Kürzlich erliess die israelische

Regierung ein Gesetz, wonach
Palästinenser in Ostjerusalem keine politische
Repräsentation haben und keine politischen

Gespräche führen dürfen. Einige der
jüdischen Friedensfrauen stimmten in der

Knesset für das Gesetz - zur grossen
Enttäuschung von Sumaya Farhat-Naser und
ihren Mitstreiterinnen. Hier kommt das

grosse Dilemma zum Ausdruck, dass
Thymian und Steine für beide Parteien Heimat

bedeuten, für die israelische und die
palästinensische Bevölkerung.

«Thymian und Steine» - der Titel ist
Programm, er steckt die Pole eines
geopolitischen Konfliktes ab und bringt die
Biographie einer aussergewöhnlichen Frau
auf den Punkt. Und er fasst mein kleines
Problem mit der vorliegenden Darstellung
zusammen: Sie ist eine Mischung zwischen
Erzählung und Bericht. Einerseits schafft
es die Autorin, mir ihre Lebensgeschichte
dank plastischen Anekdoten und Erinnerungen

vor Augen zu führen, mich am
Thymian riechen zu lassen, ohne ihn mir penetrant

unter die Nase zu reiben. Anderseits
versucht sie, das Publikum aufzuklären,
mir Fakten über den palästinensisch-israelischen

Konflikt vorzulegen. Damit wirft
sie kleine Kieselsteinchen in den Erzähl-
fluss, die ihn zwar nicht stören, aber ab und
zu etwas stauen. Wie auch immer: Das sind
Mäkeleien, die dieser reichhaltigen politischen

Biographie nichts anhaben können.
Ina Boesch

* Sumaya Farhat-Naser: Thymian und
Steine. Eine palästinensische
Lebensgeschichte. Hg. von Rosmarie Kurz und
Chudi Bürgi. Lenos Verlag, Basel 1995.
274 Seiten, Fr. 34.-.

In Europa ist der Islam heute zu einem Feindbild geworden; zwischen säkular denkenden,
frommen und radikalfanatischen Muslimen werden keine Unterschiede gemacht. Bewusst
spielt man die Existenz der Radikalen hoch, obschon diese Gruppen nur einen kleinen Teil
der muslimischen Welt vertreten undauchfür säkulare Muslime gefährlich und bedrohlich
sind.

(Sumaya Farhat-Naser, Thymian und Steine, S. 179f.)

259


	Die Lebensgeschichte der Palästinenserin Sumaya Farhat-Naser

