
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 89 (1995)

Heft: 7-8

Artikel: Eine utopielose Welt des totalen Marktes? : Dritte-Welt-Perspektiven im
auslaufenden Jahrtausend

Autor: Hinkelammert, Franz J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143916

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143916
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Franz J. Hinkelammert

Eine utopielose Welt des totalen Marktes?
Dritte-Welt-Perspektiven im auslaufenden Jahrtausend

Die Rede vom Ende der Geschichte leugnet die Offenheit der Zukunft als Horizont
menschlicher Entwürfe. Auch der totale Markt, der sich als die Utopie der Utopielosigkeit
darstellt, wird an dieser «conditio Humana» nichts ändern. Dasselbe gilt für einen
Sozialismus, der sich über universalistisch bestimmte Produktionsverhältnisse definieren
wollte. Solchen Totalisierungen gegenüber entsteht heute in Lateinamerika eine Ethik der
solidarischen Offenheit. Im mexikanischen Chiapas fordern zum Beispiel die Zapatistin-
nen und Zapatisten «eine Gesellschaft, in der alle Platz haben». Damit werden universale
Prinzipien zwar nicht geleugnet, aber nach dem Prinzip des guten Lebens für alle
relativiert. In seinem Namen widersetzt sich eine Ethik der Solidarität den herrschenden
Sachzwängen. -Mit solchen Überlegungen vertieft Franz J. Hinkelammert seine Kritik am
totalen Markt, wie er sie im Septemberheft 1993 erstmals formulierte. Beim vorliegenden
Text handelt es sich um ein Referat, das Hinkelammert an der Generalversammlung der
Edition Exodus vom 30. April 1995 in Luzern vorgetragen hat. Red.

«Eine Gesellschaft, in der alle Platz
haben»

Die Rede vom «Ende der Utopie» gehört
in die Geschichte all der Phänomene, deren
Ende bereits vorausgesagt wurde: Ende der
Ideologie, Ende der Metaphysik, Ende der
Kunst, Ende des Staates, Ende der
Warenbeziehungen, Ende der Dialektik, Ende der
formalen Logik, Ende der Ehe, Ende der
Moderne, Ende der Moral. Das Ende aller
dieser angeblich zu Ende gehenden Phänomene

war immer zusammengefasst als das
«Ende der Geschichte».

Es hat nicht viel Sinn, ernsthaft darüber
zu diskutieren, ob dieses Ende nun wirklich
gekommen ist. Die Prophezeiung vom
Ende von irgend etwas - heute vom Ende
der Utopie -war immer nur ein Indiz für die
Negation der conditio humana. Alle diese
Phänomene, deren Ende uns prophezeit
wird, entsprechen der conditio humana und
können nicht verschwinden, solange wir
Menschen sind. Wir können unser Verhältnis

zu ihnen ändern, aber wir können sie
nicht zum Verschwinden bringen.

Auch der totale Markt bringt die Utopie
nicht zum Verschwinden. Er verspricht

alles, was Utopien je versprochen haben.
Aber die Utopie soll jetzt das Ergebnis
eines Verzichts auf jegliche Kritik, jeglichen
Widerstand und jegliche Alternative sein.
Je totaler und je blinder dieser Markt als das
«Ende der Geschichte» verinnerlicht und
durchgesetzt wird, um so näher ist angeblich

die Verwirklichung der Utopie. Diese
Transformation der Utopie in ein Versprechen,

das nur eingelöst wird, wenn der
Mensch auf alle Kritik verzichtet, wurde
vom Stalinismus betrieben und taucht im
heutigen Neoliberalismus mit gleicher
Kraft und gleicher Orientierung wieder auf.
Die angebliche Utopielosigkeit des totalen
Marktes ist seine totale Utopisierung im
Namen der Kritiklosigkeit. Daher gilt seine
Utopisierung als Realismus und jede Kritik
daran als Utopie, deren Ende gefordert
wird.

Ich glaube, dass heute in Lateinamerika
eine Vorstellung von Gesellschaft und
Gerechtigkeit entsteht, die sich von vorherigen

Vorstellungen deutlich unterscheidet
und sich daher auch mit neuen Formen
gesellschaftlicher Praxis verknüpft.

Als Journalisten die aufständischen
Zapatistinnen und Zapatisten in der mexi-

200



kanischen Provinz Chiapas danach fragten,
welches Projekt einer neuen Gesellschaft
sie sich für Mexiko vorstellten, antworteten
sie: «Eine Gesellschaft, in der alle Platz
haben.» Ein solches Projekt impliziert
durchaus eine universalistische Ethik. Es
schreibt aber keine universalistischen
Prinzipien vor: weder universalistische
allgemeine Normen noch universalistisch
determinierte Produktionsverhältnisse.

Dass sich eine politische Befreiungsbewegung

in dieser Weise definiert, ist durchaus

neu. Vorherige Bewegungen definierten

sich durch universalistische Prinzipien
oder Produktionsverhältnisse. Insbesondere

sozialistische Bewegungen definierten
ihr Projekt durch «sozialistische
Produktionsverhältnisse», unter denen man eine
bestimmte, vor allem auf öffentliches
Eigentum begründete Gesellschaftsform
verstand. Hierin gerade waren sie bürgerlichen
Bewegungen ähnlich, die ihr Projekt einer
bürgerlichen Gesellschaft durch das
universale Prinzip des Privateigentums und
des Marktes bestimmen.

Das gesellschaftliche Projekt ist jeweils
gekennzeichnet durch als universal gültig

behauptete Ordnungsprinzipien. Diese
werden in den entsprechenden
Gesellschaftstheorien dann auch abgeleitet oder
deduziert, etwa aus der Autonomie des
Individuums oder aus seiner a priori gegebenen

Sozialität. Sie gebärden sich deshalb
als «ewige» Prinzipien. In ihrem Namen
erklärt man das «Ende der Geschichte» und
verweist auf historische Gesetze, die das
Ende der Geschichte notwendig herbeiführen.

Den letzten Fall dieser Art historischer
Gesetze erleben wir heute in der Feier der
Globalisierung der Welt durch den Markt
und seine ewigen Prinzipien.

Wenn demgegenüber in Lateinamerika
ein Projekt der Gesellschaft entsteht, das
keine universalen und ewigen Prinzipien
begründen will, so handelt es sich im Kontext

der dortigen politischen Bewegungen
(und nicht nur der Befreiungsbewegungen)
um etwas Neues. Eine Gesellschaft, in der
alle Platz haben, ist eine Forderung, die in
ihrer Orientierung eher negativ ist. Sie
behauptet nicht, zu wissen, welche Gesell¬

schaftsform die richtige ist. Sie behauptet
auch nicht, zu wissen, wie Menschen
glücklich werden. Wenn Markt oder Plan
Paradiese versprechen, verspricht sie kein
Paradies. Den universalen Gesellschaftsprinzipien

gegenüber stellt die Forderung
nach einer Gesellschaft, in der alle Platz
haben, eher ein universal gültiges Kriterium

der Gültigkeit universaler
Gesellschaftsprinzipien dar. Sie beruht vor allem
auf der Kritik an der Utopisierung des totalen

Marktes, enthält aber gleichzeitig eine
Kritik an ganz ähnlichen Utopisierungen,
die der historische Sozialismus
hervorbrachte.

Die universalen Gesellschaftsprinzipien
- Markt und Privateigentum oder auch Plan
und gesellschaftliches Eigentum - werden
auf ihre Gültigkeit befragt. Das aber impliziert,

dass ihre universale, apriorische
Gültigkeit bestritten wird. Das Kriterium ihrer
Gültigkeit kann daher nicht ein prinzipielles

sein. Aber ihre Gültigkeit wird keineswegs

prinzipiell bestritten. Es wird
vielmehr ein Gültigkeitsrahmen umschrieben.
Sie sind gültig oder können Gültigkeit
beanspruchen, soweit sie mit einer Gesellschaft

vereinbar sind, in der alle Platz
haben. Sie verlieren ihre Gültigkeit, wenn
ihre Durchsetzung dazu führt, dass Teile
der Mitglieder der Gesellschaft
ausgeschlossen werden. Der Ausschluss von Teilen

der Gesellschaft aber liegt im Wesen
von universalen Gesellschaftsprinzipien,
sofern sie totalisiert werden. Folglich können

sie immer nur eine relative Geltung
haben.

Kategorischer Imperativ des konkreten
Handelns

Dies impliziert ebenfalls ein neues
Verhältnis zur politischen Praxis. Da die Zapa-
tistinnen und Zapatisten kein positives Projekt

haben, das neue Gesellschaftsprinzipien
vertritt, zu deren Durchsetzung man die

Regierungsmacht verlangen könnte,
verstehen sie sich als Widerstand. Der
Subcomandante Marcos hat erklärt, dass sie nicht
die Regierungsmacht wollen. Was sie
beanspruchen, ist, eine Macht des Widerstands

201



zu sein, welche die Regierung zwingt, die
Produktionsverhältnisse jeweils so zu
gestalten, dass eine Gesellschaft entsteht, in
der jede und jeder Platz hat. Dies impliziert,
dass auch die Gesellschaftsprinzipien
soweit zu relativieren sind, dass eine solche
Flexibilisierung der Produktionsverhältnisse

möglich ist. Es wird nicht mehr das
Ende von irgend etwas - des Marktes, des
Staates usw. - versprochen, sondern ihre
Umgestaltung, um sie mit einer Gesellschaft

verträglich zu machen, in der alle
Platz haben.

Damit tritt an die Stelle von universalen
Gesellschaftsprinzipien ein universales
Kriterium der Relativierung von
Gesellschaftsprinzipien, die allgemeine Gültigkeit

verlangen. Dieses universale Kriterium

ist durchaus das Kriterium eines universalen

Humanismus. Aber es impliziert nicht
die Behauptung, zu wissen, was die beste
Form ist, in der die Menschen zu leben
haben. Ganz gleich, welche Vorstellungen
sie über ein gutes Leben haben, unterliegen
sie doch dem Kriterium, dass das gute
Leben des einen nicht die Unmöglichkeit zu
leben des anderen implizieren darf. Es handelt

sich also nicht nur um ein universales
Kriterium für Gesellschaftsprinzipien,
sondern gleichzeitig um ein universales Kriterium

dafür, was ein gutes Leben ist. Nicht
die Flexibilisierung der Arbeitsbedingungen

ist das Ziel, sondern die Flexibilisierung

der Produktionsverhältnisse, damit
die Arbeitsbedingungen vermenschlicht
werden können.

Es handelt sich durchaus um einen
kategorischen Imperativ der praktischen
Vernunft, nämlich einen kategorischen Imperativ

des konkreten Handelns. Aber er ist
ganz anders als der Kantsche Imperativ,
der ja gerade universale Normen und ein
universales Gesellschaftsprinzip - nämlich
das bürgerliche - rein prinzipiell zu begründen

unternimmt und daher eher ein kategorischer

Imperativ des abstrakten Handelns
ist.

Es handelt sich bei diesem politischen
Projekt in Lateinamerika sicher um etwas
Neues. Aber dieses Neue hat natürlich seine
Wurzeln in etwas sehr altem, nämlich in

einer langen Tradition des Denkens über
die Gerechtigkeit und entsprechender
Orientierungen des Handelns:

Schon in der altjüdischen Tradition ist
ein solcher kategorischer Imperativ des
konkreten Handelns zu entdecken. Das
«Du sollst nicht stehlen» wird gerade in der
prophetischen Tradition so verstanden,
nämlich als ein «Du sollst nicht dein eigenes

gutes Leben suchen auf eine Art und
Weise, die dem anderen seine Lebensmöglichkeiten

nimmt». Daher gilt der
Ausschluss des anderen als Diebstahl.

Ein ähnliches Denken ist in der aristote-
lisch-thomistischen Tradition des Naturrechts

gegenwärtig. Es stellt gerade darauf
ab, dass das gute Leben des einen nicht das
Leben des anderen unmöglich machen darf.

Es gibt auch wichtige Vorläufer im Denken

der Moderne. Gerade aus seiner Kritik
am sowjetischen Sozialismus heraus
kommt Sartre dazu, die freie Gesellschaft
als eine solche zu beschreiben, in der die
«Unmöglichkeit zu leben das einzig
Unmögliche» ist (Kritik der dialektischen
Vernunft).

Gerade beim jungen Marx finden wir
diese Form des kategorischen Imperativs
des konkreten Handelns. Marx spricht vom
«kategorischen Imperativ, alle Verhältnisse
umzuwerfen, in denen der Mensch ein
erniedrigtes, ein geknechtetes, ein verlassenes,

ein verächtliches Wesen ist». Der
junge Marx verbindet dies noch nicht mit
irgendeiner prinzipiellen Deduktion
«sozialistischer Produktionsverhältnisse», die
dann wieder Ewigkeitswert in der Art der
kapitalistischen Produktionsverhältnisse
beanspruchten. Er definiert den Kommunismus

als «Produktion der Verkehrsform
selbst», wobei Verkehrsform für das steht,
was er später Produktionsverhältnisse
nennt. Folglich sieht er das Problem in der
Flexibilisierung und Relativierung von
Produktionsverhältnissen, die sich als

ewige und universal gültige Gesellschaftsprinzipien

ausgeben.
Nachdem dieser Versuch scheiterte, ist es

verständlich, dass heute Vorstellungen
einer neuen Gesellschaft entstehen, die eine
Vermittlung des kategorischen Imperativs

202



des konkreten Handelns mit universalen
Normen und Gesellschaftsprinzipien ins
Auge fassen und daher die Flexibilisierung
der Produktionsverhältnisse als Bedingung
der Möglichkeit einer Gesellschaft suchen,
in der alle Platz haben.

Die Ausschlusslogik der Totalisierung
universaler Gesellschaftsprinzipien

Henri Lepage, ein französischer Journalist,

der lange Zeit der Hauptpropagandist
des Neoliberalismus in Frankreich war,
prägte bereits den Begriff vom «totalen
Markt». Heute spricht Milton Friedman
vom «totalen Kapitalismus». «Total» ist ein
beherrschendes Wort in Lateinamerika und
den USA geworden. Die Zahnpasta von
Colgate wird als «Colgate total» verkauft.
Die neuen Produktions- und Verkaufsstrategien

heissen «totale Qualität». Selbst der
jetzige Papst sagte, dass er Priester mit
«totalem Glauben» will. Ein Flickschuster
in San José hatte grossen Erfolg, als er
seine ziemlich bescheidene, im Grunde
miserable Arbeit «totale Schuhmacherei»
benannte.

Dieser «totale Kapitalismus» stellt sich
dar als Globalisierung und Homogenisierung

der Welt, folglich als weltweite
Totalisierung des Marktes und Privatisierung des
Eigentums.

Als ich vor einigen Jahren in einem Flugzeug

von Santiago de Chile nach Panama
flog, sass ich neben einem chilenischen
Unternehmer. Wir kamen ins Gespräch
über die Folgen der strukturellen Anpassungen

des Weltwährungsfonds, die
zunehmende Naturzerstörung und die Probleme
der Verarmung eines grösser werdenden
Teils der Bevölkerung. Er antwortete mir:
«Das ist alles wohl richtig. Aber Sie können
doch nicht bezweifeln, dass die wirtschaftliche

Effizienz und Rationalität zugenommen
hat.»

Diese Worte enthüllen das Problem der
wirtschaftlichen Rationalität unserer Zeit,
und nicht nur hinsichtlich der Lage in
Lateinamerika. Wir setzen einen Zerstörungs-
prozess in Gang, der die Grundlagen unseres

Lebens untergräbt, feiern jedoch die

Effizienz und Rationalität, mit der er
abläuft. Dies führt dazu, dass wir nicht einmal
in eine ernsthafte Diskussion darüber
eintreten, was eigentlich die Grundlagen dieser

Effizienz sind. Wir befinden uns in
einem Wettbewerb, in dem jeder den Ast
absägt, auf dem er sitzt. Der Effizienteste
ist derjenige, der diesen Ast in kürzester
Zeit abzusägen in der Lage ist. Er fällt als
erster in den Abgrund, weil er der Effizienteste

war. Ist eine solche Effizienz effizient?

Ist eine solche Rationalität rational?
Das Innere unserer Häuser wird immer

sauberer, aber die Umgebung wird immer
schmutziger. Die Unternehmungen erreichen

eine immer grössere Produktivität,
wenn wir diese in Proportion zur Zahl der
tatsächlich beschäftigten Arbeiter messen.
Messen wir aber das Produkt in Proportion
zur Zahl der verfügbaren Arbeiter und
schliessen darin die ausgeschlossene
Bevölkerung ein und bewerten wir ausserdem
die externen Kosten der Unternehmungstätigkeiten,

so sinkt möglicherweise heute
die Arbeitsproduktivität, obwohl wir positive

Wachstumsraten messen. Das ist
dasselbe, wie der Planet immer schmutziger,
das Innere unserer Häuser aber immer
sauberer wird: Der Gesamtschmutz nimmt zu.
Was lange Zeit Fortschritt war und heute
noch zu sein scheint, ist dabei, sich in eine
reine Bewegung ins Leere zu verwandeln.
Im Namen der Effizienz und des Wettbewerbs

kaufen wir immer billiger ein, merken

aber langsam, dass billig einkaufen die
teuerste Art des Einkaufens sein kann. Um
billig einzukaufen, veranstalten wir den
Ausverkauf von Mensch und Natur. So aber
bringen wir Kosten auf, die alle Ersparnisse
übertreffen, die wir dadurch machen, dass
wir billiger einkaufen.

Es ist dies das Problem des Zweck-
Mittel-Kalküls. Effizienz wird damit
ausschliesslich als eine Beziehung von
partikulären Mitteln zu partikulären Zwecken
gesehen. Ob es rational ist, einen Ast
abzusägen, ist dann ausschliesslich eine Frage
danach, ob die Säge scharf genug ist, ob sie
richtig bedient und an der richtigen Stelle
angesetzt wird. Ob man auf dem Ast sitzt,
den man absägt, hat folglich mit Rationali-

203



tat nichts zu tun. Es ist eine Wertfrage, zu
der die Wissenschaft nicht Stellung nehmen

kann. Wird dieser Rationalitätskalkül
in Geldrechnung durchgeführt, so
entspricht ihm eine funktionale Marktethik,
die sich rein auf prozedurale Forderungen
reduziert, wie etwa die Eigentumsgarantie
und die Erfüllung von Verträgen. Rationalität

als Zweck-Mittel-Rationalität wird so
zum ethischen Rigorismus in bezug auf
diese Marktethik. Rationalität hat dann mit
den Folgen einer Handlung nichts mehr zu
tun.1 Es ist keine Verantwortungsethik
mehr möglich, denn diese Marktethik
impliziert eine reine Ethik der
Verantwortungslosigkeit, die im Namen der Effizienz
gerechtfertigt wird.

Damit wird das Problem der Irrationalität
des Rationalisierten sichtbar. Die

Rationalisierung selbst wird zur Quelle der
Irrationalität. Das am Geld- und Gewinnkalkül

orientierte Unternehmen rationalisiert,
aber diese Rationalisierung selbst ist der
Ursprung eines irrationalen Zerstörungsprozesses

an Mensch und Natur. Da dieser
auf Effekten beruht, die dem
Unternehmenskalkül gegenüber extern und folglich
nicht-intentional begründet sind, ist eben
dieser formal-rationale Kalkül blind für die
Irrationalitäten, die er hervorbringt.
Dasselbe gilt für die heute noch herrschende
Theorie des rationalen Handelns, wie sie
insbesondere von Max Weber formuliert
wurde. Sie ist diesen Irrationalitäten gegenüber

genau so blind, wie es der
Unternehmenskalkül selbst ist. Ob man auf dem Ast
sitzt, den man absägt, ist für diese Rationalität

nicht relevant. Die Handlung ist rational,

ob man auf dem Ast sitzt oder nicht.
Hier zu unterscheiden, scheint kein mögliches

Objekt der Wissenschaft zu sein. Es
geht um ein Werturteil oder auch um:
Gesinnungsethik. In Wirklichkeit aber
entsteht ein objektiv und wissenschaftlich zu
analysierender Zerstörungsprozess, der das
nicht-intentionale Produkt des
formalrationalen Handelns ist.

Aber es handelt sich tatsächlich um die
dem Unternehmenskalkül adäquate Form,
die Rationalität zu denken. Eine Maxime
wie: «Man soll den Ast nicht absägen, auf

dem man sitzt», ist dann nicht mehr
begründbar. Tatsächlich kann auch Max
Weber sie nicht begründen. Er muss sie auf
der Ebene von blossen Geschmacksurteilen
behandeln, und er tut das auch. Er kann
nicht einmal folgendes Paradox des
Lebemanns erklären: «Das Leben ist so teuer
geworden, dass es besser ist, mir eine Kugel
durch den Kopf zu schiessen, um das
Wenige zu sparen, das ich habe.» Dieser Lebemann

ist vollkommen formal-rational. Um
ein Paradox handelt es sich allerdings nur
innerhalb dieser Art Theorie des rationalen
Handelns. Geht man über diese Theorie
hinaus, ist das Beispiel nicht mehr paradox,
sondern nur noch absurd.

Charles P. Kindleberger fasst in seiner
Analyse der Börsenpaniken das Ergebnis
zusammen: «Wenn alle verrückt werden,
ist es das Vernünftige, auch verrückt zu
werden.»2

Die Herrschaft des Zweck-Mittel-Kalküls
in der Form der Totalisierung der

entsprechenden Effizienz und Wettbewerbsfähigkeit

führt zur Globalisierung der Welt
als formalisiertem Zweck-Mittel-Kreislauf.

Was unter einem Gesichtspunkt
Zweck ist, ist unter einem anderen Mittel.
Die Mittel-Rationalisierung führt zur
formalen Rationalisierung der Zwecke. Wird
dieser Kreislauf totalisiert und globalisiert,
verwandeln sich Mensch und Natur in reine
Anhängsel einer Bewegung ohne jedes
Ziel. Die Irrationalität des Rationalisierten
verwandelt sie in Objekte der Zerstörung.
Der Zerstörungsprozess verwandelt sich in
etwas, wofür anscheinend nur die deutsche
Sprache einen treffenden Ausdruck hat: in
einen Sachzwang.

Die Ohnmacht der Allmacht oder Die
Logik des kollektiven Selbstmords

Die Verfolgung der Effizienz durch den
Konkurrenzmechanismus schafft
Sachzwänge, welche die Lebensgrundlagen
zerstören. Zur Allmacht geworden, zwingt er
sich auf, denn keiner kann mehr leben, ohne
sich in ihn einzugliedern und daher an der
Zerstörung der Lebensgrundlagen
teilzunehmen. «Schlimm ist es, von Multis aus-

204



gebeutet zu werden. Schlimmer ist es, nicht
von ihnen ausgebeutet zu werden.» Die
Arbeitskraft, die zur Ware wurde, wurde zu
einer Ware, die immer weniger zu
verkaufen ist.

Heute ist dieser Konkurrenzmechanismus
im Namen der Effizienz allmächtig

geworden. Der Klassenkampf ist nicht
verschwunden, sondern gewonnen worden;
aber er wurde von oben gewonnen. Es ist
eine Macht entstanden, die auf keinen
irgendwie relevanten Widerstand mehr
stösst.

Aber eine Macht, die allen Widerstand
zerschlägt, fällt in die Ohnmacht der
Allmacht. Sie sägt den Ast ab, auf dem alle
sitzen, und sie hat nicht die Macht, es nicht
zu tun. Die Allmacht ist die Fähigkeit, den
Zweck-Mittel-Kalkül über jede Rationalität

der Reproduktion des Lebens zu stellen.
Es ist ein System entstanden, das hilflos
seiner eigenen Allmacht ausgeliefert ist.

Eine deutsche Zeitschrift schildert sehr
plastisch diese Ohnmacht der Allmacht.
Unter dem Titel «Der Globus muss warten»
schreibt sie: «Als Klaus Töpfer, der damalige

Umweltminister, im Jahre 1990 eine
Energiesteuer in Form einer nationalen
Kohlendioxid-Abgabe vorschlug, wurde
ihm entgegengehalten, ein deutscher
Alleingang würde der nationalen Ökonomie
schaden, weil das den Konkurrenten
Wettbewerbsvorteile verschaffen könne. Darum
versuchte Töpfer, in der Europäischen
Union eine einheitliche C02-Energiesteuer
durchzusetzen. Dort schlug ihm 1992
wiederum das gleiche Argument entgegen:
Wenn die EU sich energiebesteuerte, dann
hätten die USA und Japan einen
Wettbewerbsvorteil. Die wiederum wollten nur
mitmachen, wenn auch die asiatischen
Schwellenländer sich der Massnahme
anschlössen. Herauskam, was immer
herauskommt, wenn alle mitmachen müssen:
Nichts.»3

So entsteht der Jurassic Park, dessen
Dinosaurier Mercedes, IBM und Toyota
heissen. Sie sind nicht in ihrem Park geblieben,

sondern haben die ganze Welt
überschwemmt. Diese Dinosaurier können sich
nicht begrenzen, gerade weil sie die abso¬

lute Macht über die Erde haben. Sie sind
gefangen in den von ihnen selbst geschaffenen

Sachzwängen.
Die absolute Macht wird zu einem Leerlauf

der Macht, der alles zerstört. Es ist wie
beim Gymnastikfahrrad, das hohe
Geschwindigkeiten fährt, aber sich gar nicht
bewegt. Es handelt sich um eine perfekte
Einschulung in den Wahnsinn der leerlaufenden

Bewegung, wie sie ebenfalls das

Prinzip des Fitness-Centers zu sein scheint.
Es handelt sich nicht um Gesundheit,
sondern um die Fähigkeit, in jene Rationalität
einzutreten, die wir bereits angeführt
haben: «Wenn alle verrückt werden, ist es das

Vernünftige, auch verrückt zu werden.»
Übrigens handelt es sich um einen Satz, der
im Film «Terminator 2» eine zentrale Stelle
einnimmt.

Kindleberger fasst die Logik des Selbstmords

zusammen, die aus den Sachzwängen

erwächst, welche durch den totalisier-
ten Wettbewerb und die daraus resultierende

leerlaufende Bewegung entstehen:
«Indem jeder Marktteilnehmer sich selbst zu
retten versucht, trägt er zum Ruin aller
bei.»4 Trägt er aber zum Ruin aller bei, trägt
er zu seinem eigenen Ruin bei. Das ist die
Logik des kollektiven Selbstmords, die im
totalisierten Wettbewerb impliziert ist. Der
Mord wird zum Selbstmord.

Diese Logik des kollektiven Selbstmords

ist zweifellos weder das Produkt des
technischen Fortschritts noch dasjenige der
kapitalistischen Moderne. Sie gehört zum
Imaginarium der Menschheit. In unserer
eigenen Kultur ist diese Logik in einem der
frühesten Zeugnisse der Literatur dargestellt.

Das Lied der Nibelungen singt von
einer Todesfahrt, die durch den Heroismus
des kollektiven Selbstmords beflügelt
wird. Wir sind in einer solchen Todesfahrt
gefangen. Das Neue unserer Moderne ist,
dass uns diese Todesfahrt durch Sachzwänge

aufgezwungen wird.
Wollen wir diese Todesfahrt stoppen,

müssen wir über die Sachzwänge sprechen.
Es geht dann um die Frage, wie wir uns von
den Sachzwängen befreien können und in
welchem Grad dies möglich ist. Denn die
Irrationalität des Rationalisierten ergibt

205



sich aus diesen Sachzwängen. Die Frage
lässt sich nicht auf «Theologie»,
«Philosophie» oder «Moral» reduzieren. Sie ist
ebenso eine Frage für die Erfahrungswissenschaften,

die sich heute fast vollständig
diesem Problem entziehen. Gerade dies
aber führt zu ihrer Utopisierung im Namen
des totalen Marktes. Im Namen der
Rationalisierung wird die Verwirklichung aller
utopischen Inhalte versprochen, so dass der
Verzicht auf die Kritik an der Irrationalität
des Rationalisierten als die Garantie für die
Verwirklichung dieser utopischen Inhalte
gefordert wird. Die Rationalisierung
verspricht Himmel, welche die Höllen
verdecken, die die Irrationalität eben dieser
Rationalisierung hervorbringt.

Die Rationalität des Lebens aller als
Antwort auf die Irrationalität des
Rationalisierten

Es geht aber um eine rationale Antwort
auf die Irrationalität des Rationalisierten.
Die Vernunft dieser Antwort kann aber
nicht eine solche der Zweck-Mittel-Rationalität

sein. Es geht ja darum, in den daraus
entstandenen Jurassic Park einzugreifen,
damit nicht der Ast abgesägt wird, auf dem
wir alle sitzen.

Daher ist auch der Gegner einer solchen
rationalen Argumentation nicht der Skeptiker,

sondern nur der Selbstmörder. Mit dem
erfolgreichen Selbstmörder aber kann man
nicht mehr argumentieren. Er ist tot. Der
Selbstmörder hingegen, der den Selbstmord

noch nicht ausgeführt hat, kann als
Zyniker des Zweck-Mittel-Kreislaufs und
seiner Sachzwänge argumentieren. Als
Zyniker leugnet er die Irrationalität des
Rationalisierten, denn diese Leugnung ist die
Bedingung dafür, den Prozess als leerlaufende,

aber alles zerstörende Bewegung
weiterführen zu können. Mit ihm zu
argumentieren, ist das Problem.

Das Argument könnte sein, dass Mord
Selbstmord ist. Das aber ist gerade kein
Argument dem gegenüber, der den Selbstmord

hinzunehmen entschlossen ist. Letztlich

also geht es um die Option, keinen
Selbstmord zu begehen. Diese Option aber

ist keine ethische Option. Sie ist vielmehr
die Option, die alle Ethik erst begründet.
Sie ist auch kein Werturteil, sondern die
Bedingung der Möglichkeit, Werturteile zu
haben. Diese Option umschreibt den Rahmen

aller Variationsmöglichkeiten der
Ethik und der Werturteile, und sie ist gerade
deshalb keine ethische Option und kein
Werturteil.

Daher gilt, dass für den, der den Selbstmord

als Möglichkeit vertritt, alles erlaubt
ist. Wenn Dostojewski sagt, dass für den,
der nicht an Gott glaubt, alles erlaubt ist, so
ist dies offensichtlich in dieser Form nicht
richtig. Im christlichen Fundamentalismus,
wie er in den USA entstanden ist und heute
alle Welt überschwemmt, ist ein Gottesbild
enthalten, das unsere heutige Todesfahrt
der Nibelungen vorwärtstreibt und als
Apokalypse vorstellt. Es handelt sich um Gott
als Götzen, in dessen Namen gerade alles
erlaubt ist, einschliesslich des kollektiven
Selbstmords der Menschheit. Man glaubt
an Gott, und im Namen dieses Glaubens
gilt alles als erlaubt. Ein Gott des Lebens
aber, der nicht Götze ist, kann nur als
Überwindung dieser Mystik des kollektiven
Selbstmords gedacht und geglaubt werden.

Damit aber kommen wir auf das zurück,
was wir am Anfang gesagt haben: Das
Problem ist nur lösbar in einer Gesellschaft, in
der alle Platz haben. Dies schliesst die Natur

ein, denn für die Gesellschaft selbst gibt
es nur Platz, wenn es eine Natur gibt, in der
sie Platz hat. Die Rationalität, die auf die
Irrationalität des Rationalisierten antwortet,

kann bloss die Rationalität des Lebens
aller sein, die auf die Solidarität aller
Menschen gründet.

In diesem Sinne ist die Solidarität das
Medium, um Sachzwänge aufzulösen. Die
Sachzwänge, die uns heute einen
Zerstörungsprozess an Mensch und Natur
aufzwingen, sind keine unabänderlichen
Naturgesetze. Sie entstehen aus unserem in-
tentionalen Handeln als seine nicht-inten-
tionalen Effekte und folglich hinter dem
Rücken derer, die ihr Handeln ausschliesslich

einem Zweck-Mittel-Kalkül unterstellen.

Je mehr das Handeln sich einem totali-
sierten Zweck-Mittel-Kalkül unterstellt,

206



indem es immer ausschliesslicher auf die
Wettbewerbsfähigkeit ausgerichtet wird,
um so mehr machen sich die Sachzwänge
geltend, die uns den Zerstörungsprozess an
Mensch und Natur aufzwingen. Diese
Sachzwänge zeigen die Abwesenheit von
Solidarität an. Je mehr solidarisches Handeln

unmöglich gemacht wird, um so mehr
zwingen die Sachzwänge sich auf, und die
Allmacht derer, die die Macht haben, alles
solidarische Handeln zu unterbinden,
verwandelt sich in die Ohnmacht der
Allmacht. Sie müssen sich jetzt bedingungslos
den Sachzwängen unterwerfen.

Sachzwänge sind also nicht einfach
Notwendigkeiten, denen man sich unterwerfen
muss. Wo Sachzwänge auftauchen, muss
die Frage gestellt wenden, was die
Bedingungen ihrer Auflösung sind und wie sie
hergestellt werden können. Man wird dann
meistens feststellen, dass die Bedingungen
der Auflösung von Sachzwängen mit der
Herstellung von solidarischen Strukturen
des Handelns verknüpft sind.

Solidarität ist die Bedingung für die
Auflösung dieser Sachzwänge, aber sie setzt
Widerstand gegen Massnahmen voraus, die
im Namen von Sachzwängen legitimiert
werden. Der Widerstand gegen Sachzwänge

ist nicht das Ergebnis eines Mangels an
Realismus, sondern die Äusserung eines
Realismus, der der Irrationalität des
Rationalisierten entgegentritt. Die bedingungslose

Unterwerfung unter die Sachzwänge
hingegen ist nicht etwa Realismus, sondern
der Verzicht auf Realismus. Daher seine

enge Verknüpfung mit der Hinnahme des
kollektiven Selbstmords der Menschheit.
Der Widerstand hat seinen Sinn darin,
solidarische Strukturen des Handelns zu
begründen, die fähig sind, in den Prozess der
Totalisierung des Zweck-Mittel-Kalküls
einzugreifen und ihn den Notwendigkeiten
der Reproduktion des menschlichen
Lebens, die immer auch die Reproduktion der
Natur einschliesst, zu unterwerfen.

Eine Gesellschaft schaffen, in der alle
Platz haben, heisst daher die Sachzwänge
auflösen, die eine Gesellschaft erzwingen,
in der schliesslich niemand mehr Platz hat.
So wie die Gesellschaft der totalisierten

Sachzwänge auf der Marktethik -
Eigentumsgarantie und Erfüllung von Verträgen
- basiert, beruht die Auflösung der
Sachzwänge auf einer Ethik der Solidarität.
Eine Gesellschaft, in der alle Platz haben,
kann nur entstehen, wenn zwischen diesen
beiden Polen eine Vermittlung gelingt, als
deren Ergebnis die Marktethik der Ethik
der Solidarität untergeordnet wird.

Die Geschichte des Zapatistenaufstands
gibt dieses Problem wieder. Der Eintritt
Mexikos in die Nordamerikanische
Freihandelszone (NAFTA) wurde als
Sachzwang begründet. Aus ihm folgte der
Sachzwang einer Totalisierung des Marktes im
Inneren Mexikos. Die Rebellion sucht die
Auflösung dieser Sachzwänge.

Selbst für den extremen Fall, dass keine
Alternative erscheint, ist dies kein Grund,
in den Hymnus der Mystik des kollektiven
Selbstmords einzustimmen. Wir müssen
uns ihm auch dann widersetzen, wenn am
Horizont keine Lösung sichtbar wird. Nie
ist es unmöglich, etwas zu tun. Und es ist
besser, etwas zu tun als gar nichts zu tun.

1 «Selbstverständlich ist die Gerechtigkeit nicht eine
Frage der Ziele einer Handlung, sondern ihres Gehorsams

gegenüber den Regeln, denen sie unterworfen ist»,
sagt Friedrich A. Hayek (El ideal democratico y la
contención del poder, Estudios Publicos, Santiago de
Chile 1980, S. 56).
2 Kindleberger zitiert einen Börsenspekulanten, der
sagt: «When the rest of the world are mad, we must
imitate them in some measure» (Manias, Panics and
Crashes: A History of Financial Crises, New York 1989,
p. 134).
3 Wochenpost, 5.1.1995, S. 4.
4 A.a.O., S. 178/179.

207


	Eine utopielose Welt des totalen Marktes? : Dritte-Welt-Perspektiven im auslaufenden Jahrtausend

