Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 89 (1995)

Heft: 7-8

Artikel: Eine utopielose Welt des totalen Marktes? : Dritte-Welt-Perspektiven im
auslaufenden Jahrtausend

Autor: Hinkelammert, Franz J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143916

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143916
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Franz J. Hinkelammert

Eine utopielose Welt des totalen Marktes?
Dritte-Welt-Perspektiven im auslaufenden Jahrtausend

Die Rede vom Ende der Geschichte leugnet die Offenheit der Zukunft als Horizont
menschlicher Entwiirfe. Auch der totale Markt, der sich als die Utopie der Utopielosigkeit
darstellt, wird an dieser «conditio humana» nichts dndern. Dasselbe gilt fiir einen
Sozialismus, der sich iiber universalistisch bestimmte Produktionsverhdiltnisse definieren
wollte. Solchen Totalisierungen gegeniiber entsteht heute in Lateinamerika eine Ethik der
solidarischen Offenheit. Im mexikanischen Chiapas fordern zum Beispiel die Zapatistin-
nen und Zapatisten «eine Gesellschaft, in der alle Platz haben». Damit werden universale
Prinzipien zwar nicht geleugnet, aber nach dem Prinzip des guten Lebens fiir alle
relativiert. In seinem Namen widersetzt sich eine Ethik der Solidaritdit den herrschenden
Sachzwdngen. — Mit solchen Uberlegungen vertieft Franz J. Hinkelammert seine Kritik am
totalen Markt, wie er sie im Septemberheft 1993 erstmals formulierte. Beim vorliegenden
Text handelt es sich um ein Referat, das Hinkelammert an der Generalversammlung der

Edition Exodus vom 30. April 1995 in Luzern vorgetragen hat.

«Eine Gesellschaft, in der alle Platz
haben»

Die Rede vom «Ende der Utopie» gehort
in die Geschichte all der Phinomene, deren
Ende bereits vorausgesagt wurde: Ende der
Ideologie, Ende der Metaphysik, Ende der
Kunst, Ende des Staates, Ende der Waren-
beziehungen, Ende der Dialektik, Ende der
formalen Logik, Ende der Ehe, Ende der
Moderne, Ende der Moral. Das Ende aller
dieser angeblich zu Ende gehenden Phéno-
mene war immer zusammengefasst als das
«Ende der Geschichte».

Es hat nicht viel Sinn, ernsthaft dariiber
zu diskutieren, ob dieses Ende nun wirklich
gekommen ist. Die Prophezeiung vom
Ende von irgend etwas — heute vom Ende
der Utopie — war immer nur ein Indiz fiir die
Negation der conditio humana. Alle diese
Phinomene, deren Ende uns prophezeit
wird, entsprechen der conditio humana und
konnen nicht verschwinden, solange wir
Menschen sind. Wir kénnen unser Verhilt-
nis zu ithnen dndern, aber wir konnen sie
nicht zum Verschwinden bringen.

Auch der totale Markt bringt die Utopie
nicht zum Verschwinden. Er verspricht

200

Red.

alles, was Utopien je versprochen haben.
Aber die Utopie soll jetzt das Ergebnis ei-
nes Verzichts auf jegliche Kritik, jeglichen
Widerstand und jegliche Alternative sein.
Je totaler und je blinder dieser Markt als das
«Ende der Geschichte» verinnerlicht und
durchgesetzt wird, um so nédher ist angeb-
lich die Verwirklichung der Utopie. Diese
Transformation der Utopie in ein Verspre-
chen, das nur eingeldst wird, wenn der
Mensch auf alle Kritik verzichtet, wurde
vom Stalinismus betrieben und taucht im
heutigen Neoliberalismus mit gleicher
Kraftund gleicher Orientierung wieder auf.
Die angebliche Utopielosigkeit des totalen
Marktes ist seine totale Utopisierung im
Namen der Kritiklosigkeit. Daher gilt seine
Utopisierung als Realismus und jede Kritik
daran als Utopie, deren Ende gefordert
wird.

Ich glaube, dass heute in Lateinamerika
eine Vorstellung von Gesellschaft und Ge-
rechtigkeit entsteht, die sich von vorheri-
gen Vorstellungen deutlich unterscheidet
und sich daher auch mit neuen Formen
gesellschaftlicher Praxis verkniipft.

Als Journalisten die aufstdndischen
Zapatistinnen und Zapatisten in der mexi-



kanischen Provinz Chiapas danach fragten,
welches Projekt einer neuen Gesellschaft
sie sich fiir Mexiko vorstellten, antworteten
sie: «Eine Gesellschaft, in der alle Platz
haben.» Ein solches Projekt impliziert
durchaus eine universalistische Ethik. Es
schreibt aber keine universalistischen
Prinzipien vor: weder universalistische
allgemeine Normen noch universalistisch
determinierte Produktionsverhiltnisse.

Dass sich eine politische Befreiungsbe-
wegung in dieser Weise definiert, ist durch-
aus neu. Vorherige Bewegungen definier-
ten sich durch universalistische Prinzipien
oder Produktionsverhiltnisse. Insbesonde-
re sozialistische Bewegungen definierten
ihr Projekt durch «sozialistische Produk-
tionsverhiltnisse», unter denen man eine
bestimmte, vor allem auf offentliches Ei-
gentum begriindete Gesellschaftsform ver-
stand. Hierin gerade waren sie biirgerlichen
Bewegungen dhnlich, die ihr Projekt einer
biirgerlichen Gesellschaft durch das uni-
versale Prinzip des Privateigentums und
des Marktes bestimmen.

Das gesellschaftliche Projekt ist jeweils
gekennzeichnet durch als universal giil-
tig behauptete Ordnungsprinzipien. Diese
werden in den entsprechenden Gesell-
schaftstheorien dann auch abgeleitet oder
deduziert, etwa aus der Autonomie des In-
dividuums oder aus seiner a priori gegebe-
nen Sozialitit. Sie gebirden sich deshalb
als «ewige» Prinzipien. In threm Namen
erkldrt man das «Ende der Geschichte» und
verweist auf historische Gesetze, die das
Ende der Geschichte notwendig herbeifiih-
ren. Den letzten Fall dieser Art historischer
Gesetze erleben wir heute in der Feier der
Globalisierung der Welt durch den Markt
und seine ewigen Prinzipien.

Wenn demgegeniiber in Lateinamerika
ein Projekt der Gesellschaft entsteht, das
keine universalen und ewigen Prinzipien
begriinden will, so handelt es sich im Kon-
text der dortigen politischen Bewegungen
(und nicht nur der Befreiungsbewegungen)
um etwas Neues. Eine Gesellschaft, in der
alle Platz haben, ist eine Forderung, die in
ihrer Orientierung eher negativ ist. Sie be-
hauptet nicht, zu wissen, welche Gesell-

schaftsform die richtige ist. Sie behauptet
auch nicht, zu wissen, wie Menschen
gliicklich werden. Wenn Markt oder Plan
Paradiese versprechen, verspricht sie kein
Paradies. Den universalen Gesellschafts-
prinzipien gegeniiber stellt die Forderung
nach einer Gesellschaft, in der alle Platz
haben, eher ein universal giiltiges Kriteri-
um der Giiltigkeit universaler Gesell-
schaftsprinzipien dar. Sie beruht vor allem
auf der Kritik an der Utopisierung des tota-
len Marktes, enthilt aber gleichzeitig eine
Kritik an ganz dhnlichen Utopisierungen,
die der historische Sozialismus hervor-
brachte.

Die universalen Gesellschaftsprinzipien
—Markt und Privateigentum oder auch Plan
und gesellschaftliches Eigentum — werden
auf ihre Giiltigkeit befragt. Das aber impli-
ziert, dass ihre universale, apriorische Giil-
tigkeit bestritten wird. Das Kriterium ihrer
Giiltigkeit kann daher nicht ein prinzipiel-
les sein. Aber ihre Giiltigkeit wird keines-
wegs prinzipiell bestritten. Es wird viel-
mehr ein Giiltigkeitsrahmen umschrieben.
Sie sind giiltig oder konnen Giiltigkeit be-
anspruchen, soweit sie mit einer Gesell-
schaft vereinbar sind, in der alle Platz ha-
ben. Sie verlieren ihre Giiltigkeit, wenn
ihre Durchsetzung dazu fiihrt, dass Teile
der Mitglieder der Gesellschaft ausge-
schlossen werden. Der Ausschluss von Tei-
len der Gesellschaft aber liegt im Wesen
von universalen Gesellschaftsprinzipien,
sofern sie totalisiert werden. Folglich kon-
nen sie immer nur eine relative Geltung

haben.

Kategorischer Imperativ des konkreten
Handelns

Dies impliziert ebenfalls ein neues Ver-
hiltnis zur politischen Praxis. Da die Zapa-
tistinnen und Zapatisten kein positives Pro-
jekt haben, das neue Gesellschaftsprinzipi-
en vertritt, zu deren Durchsetzung man die
Regierungsmacht verlangen koénnte, ver-
stehen sie sich als Widerstand. Der Subco-
mandante Marcos hat erklért, dass sie nicht
die Regierungsmacht wollen. Was sie bean-
spruchen, ist, eine Macht des Widerstands

201



zu sein, welche die Regierung zwingt, die
Produktionsverhiltnisse jeweils so zu ge-
stalten, dass eine Gesellschaft entsteht, in
der jede und jeder Platz hat. Dies impliziert,
dass auch die Gesellschaftsprinzipien so-
weit zu relativieren sind, dass eine solche
Flexibilisierung der Produktionsverhalt-
nisse moglich ist. Es wird nicht mehr das
Ende von irgend etwas — des Marktes, des
Staates usw. — versprochen, sondern ihre
Umgestaltung, um sie mit einer Gesell-
schaft vertrdglich zu machen, in der alle
Platz haben.

Damit tritt an die Stelle von universalen
Gesellschaftsprinzipien ein universales
Kriterium der Relativierung von Gesell-
schaftsprinzipien, die allgemeine Giiltig-
keit verlangen. Dieses universale Kriteri-
um ist durchaus das Kriterium eines univer-
salen Humanismus. Aber es impliziert nicht
die Behauptung, zu wissen, was die beste
Form ist, in der die Menschen zu leben
haben. Ganz gleich, welche Vorstellungen
sie liber ein gutes Leben haben, unterliegen
sie doch dem Kriterium, dass das gute Le-
ben des einen nicht die Unmoglichkeit zu
leben des anderen implizieren darf. Es han-
delt sich also nicht nur um ein universales
Kriterium fiir Gesellschaftsprinzipien, son-
dern gleichzeitig um ein universales Krite-
rium dafiir, was ein gutes Leben ist. Nicht
die Flexibilisierung der Arbeitsbedingun-
gen ist das Ziel, sondern die Flexibilisie-
rung der Produktionsverhdlinisse, damit
die Arbeitsbedingungen vermenschlicht
werden konnen.

Es handelt sich durchaus um einen kate-
gorischen Imperativ der praktischen Ver-
nunft, ndmlich einen kategorischen Impe-
rativ des konkreten Handelns. Aber er ist
ganz anders als der Kantsche Imperativ,
der ja gerade universale Normen und ein
universales Gesellschaftsprinzip — ndmlich
das biirgerliche —rein prinzipiell zu begriin-
den unternimmt und daher eher ein katego-
rischer Imperativ des abstrakten Handelns
1st.

Es handelt sich bei diesem politischen
Projekt in Lateinamerika sicher um etwas
Neues. Aber dieses Neue hat natiirlich seine
Wurzeln in etwas sehr altem, niamlich in

202

einer langen Tradition des Denkens iiber
die Gerechtigkeit und entsprechender Ori-
entierungen des Handelns:

Schon in der altjiidischen Tradition ist
ein solcher kategorischer Imperativ des
konkreten Handelns zu entdecken. Das
«Du sollst nicht stehlen» wird gerade in der
prophetischen Tradition so verstanden,
namlich als ein «Du sollst nicht dein eige-
nes gutes Leben suchen auf eine Art und
Weise, die dem anderen seine Lebensmdg-
lichkeiten nimmt». Daher gilt der Aus-
schluss des anderen als Diebstahl.

Ein dhnliches Denken ist in der aristote-
lisch-thomistischen Tradition des Natur-
rechts gegenwirtig. Es stellt gerade darauf
ab, dass das gute Leben des einen nicht das
Leben des anderen unméglich machen darf.

Es gibt auch wichtige Vorldufer im Den-
ken der Moderne. Gerade aus seiner Kritik
am sowjetischen Sozialismus heraus
kommt Sartre dazu, die freie Gesellschaft
als eine solche zu beschreiben, in der die
«Unmoglichkeit zu leben das einzig Un-
maogliche» ist (Kritik der dialektischen Ver-
nunft).

Gerade beim jungen Marx finden wir
diese Form des kategorischen Imperativs
des konkreten Handelns. Marx spricht vom
«kategorischen Imperativ, alle Verhéltnisse
umzuwerfen, in denen der Mensch ein er-
niedrigtes, ein geknechtetes, ein verlasse-
nes, ein verdchtliches Wesen ist». Der
junge Marx verbindet dies noch nicht mit
irgendeiner prinzipiellen Deduktion «so-
zialistischer Produktionsverhiltnisse», die
dann wieder Ewigkeitswert in der Art der
kapitalistischen  Produktionsverhéltnisse
beanspruchten. Er definiert den Kommu-
nismus als «Produktion der Verkehrsform
selbst», wobei Verkehrsform fiir das steht,
was er spiater Produktionsverhiltnisse
nennt. Folglich sieht er das Problem in der
Flexibilisierung und Relativierung von
Produktionsverhidltnissen, die sich als
ewige und universal giiltige Gesellschafts-
prinzipien ausgeben.

Nachdem dieser Versuch scheiterte, ist es
verstdndlich, dass heute Vorstellungen ei-
ner neuen Gesellschaft entstehen, die eine
Vermittlung des kategorischen Imperativs



des konkreten Handelns mit universalen
Normen und Gesellschaftsprinzipien ins
Auge fassen und daher die Flexibilisierung
der Produktionsverhiltnisse als Bedingung
der Moglichkeit einer Gesellschaft suchen,
in der alle Platz haben.

Die Ausschlusslogik der Totalisierung
universaler Gesellschaftsprinzipien

Henri Lepage, ein franzdsischer Journa-
list, der lange Zeit der Hauptpropagandist
des Neoliberalismus in Frankreich war,
prigte bereits den Begriff vom «totalen
Markt». Heute spricht Milton Friedman
vom «totalen Kapitalismus». «Total» istein
beherrschendes Wort in Lateinamerika und
den USA geworden. Die Zahnpasta von
Colgate wird als «Colgate total» verkauft.
Die neuen Produktions- und Verkaufsstra-
tegien heissen «totale Qualitéit». Selbst der
jetzige Papst sagte, dass er Priester mit
«totalem Glauben» will. Ein Flickschuster
in San José hatte grossen Erfolg, als er
seine ziemlich bescheidene, im Grunde
miserable Arbeit «totale Schuhmacherei»
benannte.

Dieser «totale Kapitalismus» stellt sich
dar als Globalisierung und Homogenisie-
rung der Welt, folglich als weltweite Totali-
sierung des Marktes und Privatisierung des
Eigentums.

Alsich vor einigen Jahren in einem Flug-
zeug von Santiago de Chile nach Panama
flog, sass ich neben einem chilenischen
Unternehmer. Wir kamen ins Gesprich
tiber die Folgen der strukturellen Anpas-
sungen des Weltwihrungsfonds, die zuneh-
mende Naturzerstorung und die Probleme
der Verarmung eines grosser werdenden
Teils der Bevolkerung. Er antwortete mir:
«Das ist alles wohl richtig. Aber Sie kénnen
doch nicht bezweifeln, dass die wirtschaft-
liche Effizienz und Rationalitit zugenom-
men hat.»

Diese Worte enthiillen das Problem der
wirtschaftlichen Rationalitit unserer Zeit,
und nicht nur hinsichtlich der Lage in La-
teinamerika. Wir setzen einen Zerstorungs-
prozess in Gang, der die Grundlagen unse-
res Lebens untergribt, feiern jedoch die

Effizienz und Rationalitit, mit der er ab-
lduft. Dies fiihrt dazu, dass wir nicht einmal
in eine ernsthafte Diskussion dariiber ein-
treten, was eigentlich die Grundlagen die-
ser Effizienz sind. Wir befinden uns in ei-
nem Wettbewerb, in dem jeder den Ast
abségt, auf dem er sitzt. Der Effizienteste
ist derjenige, der diesen Ast in kiirzester
Zeit abzusédgen in der Lage ist. Er fillt als
erster in den Abgrund, weil er der Effizien-
teste war. Ist eine solche Effizienz effizi-
ent? Ist eine solche Rationalitét rational?

Das Innere unserer Hiuser wird immer
sauberer, aber die Umgebung wird immer
schmutziger. Die Unternehmungen errei-
chen eine immer grossere Produktivitit,
wenn wir diese in Proportion zur Zahl der
tatséchlich beschiftigten Arbeiter messen.
Messen wir aber das Produkt in Proportion
zur Zahl der verfiigbaren Arbeiter und
schliessen darin die ausgeschlossene Be-
volkerung ein und bewerten wir ausserdem
die externen Kosten der Unternehmungst-
tigkeiten, so sinkt moglicherweise heute
die Arbeitsproduktivitit, obwohl wir posi-
tive Wachstumsraten messen. Das ist das-
selbe, wie der Planet immer schmutziger,
das Innere unserer Hauser aber immer sau-
berer wird: Der Gesamtschmutz nimmt zu.
Was lange Zeit Fortschritt war und heute
noch zu sein scheint, ist dabeli, sich in eine
reine Bewegung ins Leere zu verwandeln.
Im Namen der Effizienz und des Wettbe-
werbs kaufen wir immer billiger ein, mer-
ken aber langsam, dass billig einkaufen die
teuerste Art des Einkaufens sein kann. Um
billig einzukaufen, veranstalten wir den
Ausverkauf von Mensch und Natur. So aber
bringen wir Kosten auf, die alle Ersparnisse
iibertreffen, die wir dadurch machen, dass
wir billiger einkaufen.

Es ist dies das Problem des Zweck-
Mirtel-Kalkiils. Effizienz wird damit aus-
schliesslich als eine Beziehung von parti-
kuldren Mitteln zu partikulidren Zwecken
gesehen. Ob es rational ist, einen Ast abzu-
sdagen, ist dann ausschliesslich eine Frage
danach, ob die Sige scharf genug ist, ob sie
richtig bedient und an der richtigen Stelle
angesetzt wird. Ob man auf dem Ast sitzt,
den man absigt, hat folglich mit Rationali-

203



tdt nichts zu tun. Es ist eine Wertfrage, zu
der die Wissenschaft nicht Stellung neh-
men kann. Wird dieser Rationalitétskalkiil
in Geldrechnung durchgefiihrt, so ent-
spricht ihm eine funktionale Marktethik,
die sich rein auf prozedurale Forderungen
reduziert, wie etwa die Eigentumsgarantie
und die Erfiillung von Vertrigen. Rationali-
tit als Zweck-Mittel-Rationalitidt wird so
zum ethischen Rigorismus in bezug auf
diese Marktethik. Rationalitéit hat dann mit
den Folgen einer Handlung nichts mehr zu
tun.! Es ist keine Verantwortungsethik
mehr moglich, denn diese Marktethik 1m-
pliziert eine reine Ethik der Verantwor-
tungslosigkeit, die im Namen der Effizienz
gerechtfertigt wird.

Damit wird das Problem der Irrationali-
tiit des Rationalisierten sichtbar. Die Ratio-
nalisierung selbst wird zur Quelle der Irra-
tionalitdt. Das am Geld- und Gewinnkal-
kiil orientierte Unternehmen rationalisiert,
aber diese Rationalisierung selbst ist der
Ursprung eines irrationalen Zerstdrungs-
prozesses an Mensch und Natur. Da dieser
auf Effekten beruht, die dem Unterneh-
menskalkiil gegeniiber extern und folglich
nicht-intentional begriindet sind, ist eben
dieser formal-rationale Kalkiil blind fiir die
Irrationalitdten, die er hervorbringt. Das-
selbe gilt fiir die heute noch herrschende
Theorie des rationalen Handelns, wie sie
insbesondere von Max Weber formuliert
wurde. Sie ist diesen Irrationalitdten gegen-
{iber genau so blind, wie es der Unterneh-
menskalkiil selbst ist. Ob man auf dem Ast
sitzt, den man abségt, ist fiir diese Rationa-
litdt nicht relevant. Die Handlung ist ratio-
nal, ob man auf dem Ast sitzt oder nicht.
Hier zu unterscheiden, scheint kein mogli-
ches Objekt der Wissenschaft zu sein. Es
geht um ein Werturteil oder auch um: Ge-
sinnungsethik. In Wirklichkeit aber ent-
steht ein objektiv und wissenschaftlich zu
analysierender Zerstorungsprozess, der das
nicht-intentionale Produkt des formal-
rationalen Handelns ist.

Aber es handelt sich tatsdchlich um die
dem Unternehmenskalkiil adiquate Form,
die Rationalitit zu denken. Eine Maxime
wie: «Man soll den Ast nicht absigen, auf

204

dem man sitzt», ist dann nicht mehr
begriindbar. Tatsidchlich kann auch Max
Weber sie nicht begriinden. Er muss sie auf
der Ebene von blossen Geschmacksurteilen
behandeln, und er tut das auch. Er kann
nicht einmal folgendes Paradox des Lebe-
manns erklidren: «Das Leben ist so teuer
geworden, dass es besser ist, mir eine Kugel
durch den Kopf zu schiessen, um das We-
nige zu sparen, das ich habe.» Dieser Lebe-
mann ist vollkommen formal-rational. Um
ein Paradox handelt es sich allerdings nur
innerhalb dieser Art Theorie des rationalen
Handelns. Geht man iiber diese Theorie
hinaus, ist das Beispiel nicht mehr paradox,
sondern nur noch absurd.

Charles P. Kindleberger fasst in seiner
Analyse der Borsenpaniken das Ergebnis
zusammen: «Wenn alle verriickt werden,
ist es das Verniinftige, auch verriickt zu
Werden.»2

Die Herrschaft des Zweck-Mittel-Kal-
kiils in der Form der Totalisierung der ent-
sprechenden Effizienz und Wettbewerbs-
fahigkeit fithrt zur Globalisierung der Welt
als formalisiertem Zweck-Mittel-Kreis-
lauf. Was unter einem Gesichtspunkt
Zweck 1ist, ist unter einem anderen Mittel.
Die Mittel-Rationalisierung fiihrt zur for-
malen Rationalisierung der Zwecke. Wird
dieser Kreislauf totalisiert und globalisiert,
verwandeln sich Mensch und Natur in reine
Anhidngsel einer Bewegung ohne jedes
Ziel. Die Irrationalitit des Rationalisierten
verwandelt sie in Objekte der Zerstorung.
Der Zerstorungsprozess verwandelt sich in
etwas, woflir anscheinend nur die deutsche
Sprache einen treffenden Ausdruck hat: in
einen Sachzwang.

Die Ohnmacht der Allmacht oder Die
Logik des kollektiven Selbstmords

Die Verfolgung der Effizienz durch den
Konkurrenzmechanismus schafft Sach-
zwinge, welche die Lebensgrundlagen zer-
storen. Zur Allmacht geworden, zwingt er
sich auf, denn keiner kann mehr leben, ohne
sich in ihn einzugliedern und daher an der
Zerstorung der Lebensgrundlagen teilzu-
nehmen. «Schlimm ist es, von Multis aus-



gebeutet zu werden. Schlimmer ist es, nicht
von ihnen ausgebeutet zu werden.» Die
Arbeitskraft, die zur Ware wurde, wurde zu
einer Ware, die immer weniger zZu ver-
kaufen ist.

Heute ist dieser Konkurrenzmechanis-
mus im Namen der Effizienz allméchtig
geworden. Der Klassenkampf ist nicht ver-
schwunden, sondern gewonnen worden;
aber er wurde von oben gewonnen. Es ist
eine Macht entstanden, die auf keinen ir-
gendwie relevanten Widerstand mehr
Stosst.

Aber eine Macht, die allen Widerstand
zerschldgt, fallt in die Ohnmacht der All-
macht. Sie sdgt den Ast ab, auf dem alle
sitzen, und sie hat nicht die Macht, es nicht
zu tun. Die Allmacht ist die Fihigkeit, den
Zweck-Mittel-Kalkiil iiber jede Rationali-
tdt der Reproduktion des Lebens zu stellen.
Es ist ein System entstanden, das hilflos
seiner eigenen Allmacht ausgeliefert ist.

Eine deutsche Zeitschrift schildert sehr
plastisch diese Ohnmacht der Allmacht.
Unter dem Titel «Der Globus muss warten»
schreibt sie: «Als Klaus Topfer, der dama-
lige Umweltminister, im Jahre 1990 eine
Energiesteuer in Form einer nationalen
Kohlendioxid-Abgabe vorschlug, wurde
ihm entgegengehalten, ein deutscher Al-
leingang wiirde der nationalen Okonomie
schaden, weil das den Konkurrenten Wett-
bewerbsvorteile verschaffen kénne. Darum
versuchte Topfer, in der Europiischen
Union eine einheitliche CO,-Energiesteuer
durchzusetzen. Dort schlug ihm 1992 wie-
derum das gleiche Argument entgegen:
Wenn die EU sich energiebesteuerte, dann
hatten die USA und Japan einen Wettbe-
werbsvorteil. Die wiederum wollten nur
mitmachen, wenn auch die asiatischen
Schwellenldnder sich der Massnahme an-
schlossen. Herauskam, was immer heraus-
kommt, wenn alle mitmachen miissen:
Nichts.»?

So entsteht der Jurassic Park, dessen
Dinosaurier Mercedes, IBM und Toyota
heissen. Sie sind nicht in ihrem Park geblie-
ben, sondern haben die ganze Welt iiber-
schwemmt. Diese Dinosaurier konnen sich
nicht begrenzen, gerade weil sie die abso-

lute Macht iiber die Erde haben. Sie sind
gefangen in den von ihnen selbst geschaffe-
nen Sachzwingen.

Die absolute Macht wird zu einem Leer-
lauf der Macht, der alles zerstort. Es 1st wie
beim Gymnastikfahrrad, das hohe Ge-
schwindigkeiten féhrt, aber sich gar nicht
bewegt. Es handelt sich um eine perfekte
Einschulung in den Wahnsinn der leerlau-
fenden Bewegung, wie sie ebenfalls das
Prinzip des Fitness-Centers zu sein scheint.
Es handelt sich nicht um Gesundheit, son-
dern um die Fihigkeit, in jene Rationalitét
einzutreten, die wir bereits angefiihrt ha-
ben: «Wenn alle verriickt werden, ist es das
Verniinftige, auch verriickt zu werden.»
Ubrlgens handelt es sich um einen Satz, der
im Film «Terminator 2» eine zentrale Stelle
einnimmt.

Kindleberger fasst die Logik des Selbst-
mords zusammen, die aus den Sachzwin-
gen erwichst, welche durch den totalisier-
ten Wettbewerb und die daraus resultieren-
de leerlaufende Bewegung entstehen: «In-
dem jeder Marktteilnehmer sich selbst zu
retten versucht, trigt er zum Ruin aller
bei.»* Trigt er aber zum Ruin aller bei, tragt
er zu seinem eigenen Ruin bei. Das ist die
Logik des kollektiven Selbstmords, die im
totalisierten Wettbewerb impliziert ist. Der
Mord wird zum Selbstmord.

Diese Logik des kollektiven Selbst-
mords ist zweifellos weder das Produkt des
technischen Fortschritts noch dasjenige der
kapitalistischen Moderne. Sie gehort zum
Imaginarium der Menschheit. In unserer
eigenen Kultur ist diese Logik in einem der
friilhesten Zeugnisse der Literatur darge-
stellt. Das Lied der Nibelungen singt von
einer Todesfahrt, die durch den Heroismus
des kollektiven Selbstmords befliigelt
wird. Wir sind in einer solchen Todesfahrt
gefangen. Das Neue unserer Moderne ist,
dass uns diese Todesfahrt durch Sachzwin-
ge aufgezwungen wird.

Wollen wir diese Todesfahrt stoppen,
miissen wir iiber die Sachzwénge sprechen.
Es geht dann um die Frage, wie wir uns von
den Sachzwingen befreien konnen und in
welchem Grad dies moglich ist. Denn die
Irrationalitit des Rationalisierten ergibt

205



sich aus diesen Sachzwingen. Die Frage
ldsst sich nicht auf «Theologie», «Philo-
sophie» oder «Moral» reduzieren. Sie ist
ebenso eine Frage fiir die Erfahrungswis-
senschaften, die sich heute fast vollstandig
diesem Problem entziehen. Gerade dies
aber fiihrt zu ihrer Utopisierung im Namen
des totalen Marktes. Im Namen der Ratio-
nalisierung wird die Verwirklichung aller
utopischen Inhalte versprochen, so dass der
Verzicht auf die Kritik an der Irrationalitit
des Rationalisierten als die Garantie fiir die
Verwirklichung dieser utopischen Inhalte
gefordert wird. Die Rationalisierung ver-
spricht Himmel, welche die Hollen ver-
decken, die die Irrationalitit eben dieser
Rationalisierung hervorbringt.

Die Rationalitit des Lebens aller als
Antwort auf die Irrationalitit des
Rationalisierten

Es geht aber um eine rationale Antwort
auf die Irrationalitit des Rationalisierten.
Die Vernunft dieser Antwort kann aber
nicht eine solche der Zweck-Mittel-Ratio-
nalitét sein. Es geht ja darum, in den daraus
entstandenen Jurassic Park einzugreifen,
damit nicht der Ast abgesiigt wird, auf dem
wir alle sitzen.

Dabher ist auch der Gegner einer solchen
rationalen Argumentation nicht der Skepti-
ker, sondern nur der Selbstmérder. Mit dem
erfolgreichen Selbstmorder aber kann man
nicht mehr argumentieren. Er ist tot. Der
Selbstmoérder hingegen, der den Selbst-
mord noch nicht ausgefiihrt hat, kann als
Zyniker des Zweck-Mittel-Kreislaufs und
seiner Sachzwinge argumentieren. Als Zy-
niker leugnet er die Irrationalitét des Ratio-
nalisierten, denn diese Leugnung ist die
Bedingung dafiir, den Prozess als leerlau-
fende, aber alles zerstorende Bewegung
weiterfiihren zu konnen. Mit ihm zu argu-
mentieren, ist das Problem.

Das Argument konnte sein, dass Mord
Selbstmord ist. Das aber ist gerade kein
Argument dem gegeniiber, der den Selbst-
mord hinzunehmen entschlossen ist. Letzt-
lich also geht es um die Option, keinen
Selbstmord zu begehen. Diese Option aber

206

ist keine ethische Option. Sie ist vielmehr
die Option, die alle Ethik erst begriindet.
Sie 1st auch kein Werturteil, sondern die
Bedingung der Moglichkeit, Werturteile zu
haben. Diese Option umschreibt den Rah-
men aller Variationsmoglichkeiten der
Ethik und der Werturteile, und sie ist gerade
deshalb keine ethische Option und kein
Werturteil.

Dabher gilt, dass fiir den, der den Selbst-
mord als Moglichkeit vertritt, alles erlaubt
ist. Wenn Dostojewski sagt, dass fiir den,
der nicht an Gott glaubt, alles erlaubt ist, so
ist dies offensichtlich in dieser Form nicht
richtig. Im christlichen Fundamentalismus,
wie er in den USA entstanden ist und heute
alle Welt iiberschwemmt, ist ein Gottesbild
enthalten, das unsere heutige Todesfahrt
der Nibelungen vorwirtstreibt und als Apo-
kalypse vorstellt. Es handelt sich um Gott
als Gotzen, in dessen Namen gerade alles
erlaubt ist, einschliesslich des kollektiven
Selbstmords der Menschheit. Man glaubt
an Gott, und im Namen dieses Glaubens
gilt alles als erlaubt. Ein Gott des Lebens
aber, der nicht Gétze 1st, kann nur als Uber-
windung dieser Mystik des kollektiven
Selbstmords gedacht und geglaubt werden.

Damit aber kommen wir auf das zuriick,
was wir am Anfang gesagt haben: Das Pro-
blem ist nur 16sbar in einer Gesellschaft, in
der alle Platz haben. Dies schliesst die Na-
tur ein, denn fiir die Gesellschaft selbst gibt
es nur Platz, wenn es eine Natur gibt, in der
sie Platz hat. Die Rationalitit, die auf die
[rrationalitit des Rationalisierten antwor-
tet, kann bloss die Rationalitiit des Lebens
aller sein, die auf die Solidaritit aller Men-
schen griindet.

In diesem Sinne 1st die Solidaritit das
Medium, um Sachzwinge aufzuldsen. Die
Sachzwiinge, die uns heute einen Zersto-
rungsprozess an Mensch und Natur auf-
zwingen, sind keine unabinderlichen Na-
turgesetze. Sie entstehen aus unserem in-
tentionalen Handeln als seine nicht-inten-
tionalen Effekte und folglich hinter dem
Riicken derer, die ihr Handeln ausschliess-
lich einem Zweck-Mittel-Kalkiil unterstel-
len. Je mehr das Handeln sich einem totali-
sierten Zweck-Mittel-Kalkiil unterstellt,



indem es immer ausschliesslicher auf die
Wettbewerbsfihigkeit ausgerichtet wird,
um so mehr machen sich die Sachzwinge
geltend, die uns den Zerstorungsprozess an
Mensch und Natur aufzwingen. Diese
Sachzwinge zeigen die Abwesenheit von
Solidaritit an. Je mehr solidarisches Han-
deln unmdoglich gemacht wird, um so mehr
zwingen die Sachzwinge sich auf, und die
Allmacht derer, die die Macht haben, alles
solidarische Handeln zu unterbinden, ver-
wandelt sich in die Ohnmacht der All-
macht. Sie miissen sich jetzt bedingungslos
den Sachzwiingen unterwerfen.

Sachzwinge sind also nicht einfach Not-
wendigkeiten, denen man sich unterwerfen
muss. Wo Sachzwinge auftauchen, muss
die Frage gestellt wenden, was die Bedin-
gungen ihrer Auflosung sind und wie sie
hergestellt werden konnen. Man wird dann
meistens feststellen, dass die Bedingungen
der Auflosung von Sachzwingen mit der
Herstellung von solidarischen Strukturen
des Handelns verkniipft sind.

Solidaritit ist die Bedingung fiir die Auf-
losung dieser Sachzwinge, aber sie setzt
Widerstand gegen Massnahmen voraus, die
im Namen von Sachzwingen legitimiert
werden. Der Widerstand gegen Sachzwin-
ge ist nicht das Ergebnis eines Mangels an
Realismus, sondern die Ausserung eines
Realismus, der der Irrationalitit des Ratio-
nalisierten entgegentritt. Die bedingungs-
lose Unterwerfung unter die Sachzwénge
hingegen ist nicht etwa Realismus, sondern
der Verzicht auf Realismus. Daher seine
enge Verkniipfung mit der Hinnahme des
kollektiven Selbstmords der Menschheit.
Der Widerstand hat seinen Sinn darin, soli-
darische Strukturen des Handelns zu be-
griinden, die fahig sind, in den Prozess der
Totalisierung des Zweck-Mittel-Kalkiils
einzugreifen und ihn den Notwendigkeiten
der Reproduktion des menschlichen Le-
bens, die immer auch die Reproduktion der
Natur einschliesst, zu unterwerfen.

Eine Gesellschaft schaffen, in der alle
Platz haben, heisst daher die Sachzwinge
auflosen, die eine Gesellschaft erzwingen,
in der schliesslich niemand mehr Platz hat.
So wie die Gesellschaft der totalisierten

Sachzwinge auf der Marktethik — Eigen-
tumsgarantie und Erfiillung von Vertrigen
— basiert, beruht die Auflosung der Sach-
zwinge auf einer Ethik der Solidaritdt.
Eine Gesellschaft, in der alle Platz haben,
kann nur entstehen, wenn zwischen diesen
beiden Polen eine Vermittlung gelingt, als
deren Ergebnis die Marktethik der Ethik
der Solidaritét untergeordnet wird.

Die Geschichte des Zapatistenaufstands
gibt dieses Problem wieder. Der Eintritt
Mexikos in die Nordamerikanische Frei-
handelszone (NAFTA) wurde als Sach-
zwang begriindet. Aus ihm folgte der Sach-
zwang einer Totalisierung des Marktes im
Inneren Mexikos. Die Rebellion sucht die
Auflésung dieser Sachzwinge.

Selbst fiir den extremen Fall, dass keine
Alternative erscheint, ist dies kein Grund,
in den Hymnus der Mystik des kollektiven
Selbstmords einzustimmen. Wir miissen
uns 1thm auch dann widersetzen, wenn am
Horizont keine Losung sichtbar wird. Nie
ist es unmoglich, etwas zu tun. Und es ist
besser, etwas zu tun als gar nichts zu tun.

1 «Selbstverstindlich ist die Gerechtigkeit nicht eine
Frage der Ziele einer Handlung, sondern ihres Gehor-
sams gegeniiber den Regeln, denen sie unterworfen ist»,
sagt Friedrich A. Hayek (El ideal democritico y la
contencién del poder, Estudios Publicos, Santiago de
Chile 1980, S. 56).

2 Kindleberger zitiert einen Borsenspekulanten, der
sagt: «When the rest of the world are mad, we must
imitate them in some measure» (Manias, Panics and
Crashes: A History of Financial Crises, New York 1989,
p. 134).

3 Wochenpost, 5.1.1995, S. 4.

4 Aa.0.,S. 178/179.

207



	Eine utopielose Welt des totalen Marktes? : Dritte-Welt-Perspektiven im auslaufenden Jahrtausend

