
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 89 (1995)

Heft: 6

Artikel: Nachlese zum 8. Mai : Erinnern - HOFFEN - Einstehen

Autor: Bäumlin, Ursula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143912

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143912
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nachlese zum 8. Mai

Erinnern - HOFFEN - Einstehen

Wenn wir etwas nicht abdelegieren
können, dann ist das die Hoffnung. Dietrich

Bonhoeffer schrieb seinem Freund
Eberhard Bethge am Tag nach dem
missglückten Attentat auf Hitler aus dem
Tegeler Gefängnis: «Leb wohl, bleibe
gesund und lass die Hoffnung nicht sinken,
dass wir uns bald alle wiedersehen.» In
diesem bestimmten Zuspruch liegt zudem
die Erkenntnis, dass Hoffnung nichts
Abstraktes sein kann, sondern ein konkretes
Ziel haben muss. Wenn damals, mitten im
grauenhaften Krieg, die Freunde des
Widerstandes auf das Wiedersehen hoffen
sollten, dann hofften sie nicht auf etwas
Unbestimmtes, sondern auf den Frieden, in
dem es sich wohl und gesund leben liess.

Befristete Friedenszeiten

Auf was hoffen wir heute? Ich möchte es

zu benennen versuchen, es auf niemanden
abschieben, und konkret werden im
Gedenken an Frieden und Krieg. Frieden und
Krieg hiess für mich zuerst, damals, Krieg
und Frieden.

Damals, als Zilly, das Flüchtlingskind,
bei uns wohnte. Als Verdunkelung
vorgeschrieben war. Es herrschte jeweils
stickige Luft im Mädchenzimmer. Zilly
fuhr manchmal mitten in der Nacht mit
einem Schreikrampf aus seinem Angsttraum

auf, wir zogen dann den Rolladen
ein wenig empor. Einmal war der dunstige
Himmel über dem Längenberg rötlich,
Bomben seien auf Riggisberg - oder Rüeg-
gisberg? - gefallen. Auf unserer Kellertreppe

standen Kessel mit Sand und einer
Handpumpe. Es war Krieg.

An einem Tag vor fünfzig Jahren
geschah dann etwas ganz Wichtiges.
Obschon es ein Werktag war, durfte ich die

weissen Kniesocken anziehen. Wir gingen
am Schulhaus vorbei zum Bähnli und in
die Stadt, auf der Kirchenfeldbrücke wummerte

die grosse Münster-Glocke, festlich
feierlich. Auf dem Heimweg begegneten
wir der Lädeli-Frau, die sagte, jetzt könne
man bald Schachtelkäse ohne Märkli kaufen.

Die Erinnerung mag mich täuschen -
ausser der Gewissheit: Es war Frieden
geworden.

Dann kam der Sommer, und eines
Abends konnte ich einfach nicht
einschlafen, tappte im Nachthemd die Treppe
hinunter nach Trost. Die Eltern sässen vor
dem Radio mit verlegen unguten Gesichtern

und sagten etwas von Hiroshima und
der Atombombe. Mutter brauchte dabei
ein entsetzliches Wort: «Kettenreaktion».
Das bedeutete doch: dominoartig rund um
die Welt, vielleicht bis zu uns? Der Krieg ist
plötzlich zurückgekommen.

Das letzte Bild dieser Sequenz von
Erinnerungen ist trotz oder gerade wegen seines

kindlichen Missverständnisses das für
mich exakteste. Es beinhaltet jene furchtbare

Enttäuschung, dass Frieden endlich
ist und aufhört, anstatt zu wachsen und sich
zu entfalten. Lange zog ich daraus den
Schluss, dass er damit für die Hoffnung
untauglich wurde! Und tatsächlich, seither
jagten sich die Krisen immer schneller und
fanden oft nur ein halbes Ende; ein Krieg
nach dem andern zeigte von näher oder
ferner seine grässliche, immer deutlichere
Fratze. Die Welt wurde dabei immer kleiner,

enger, der Raum für die befristeten
Friedenszeiten schwand immer mehr.

Ist das nicht eines der heimlichen
Probleme unserer heutigen Friedensgedenkfeiern,

dass in Kroatien und Bosnien-Herzegowina

der Waffenstillstand am Zerbrechen

ist, Kosova, Albanien, Mazedonien

191



und Griechenland und weiter die Türkei
und die Golfregion ein Pulverfass sind,
dass der Friedensplan für Palästina sich
langsam in Luft auflöst. Ruanda und
Burundi balancieren fast chancenlos über
Massenmord und Trümmern. Bürgerkrieg
herrscht im Sudan und in Somalia. Hinzu

kommen die blutigen Auseinandersetzungen

in Tschetschenien, Sri-Lanka,
Chiappas, aber auch all die von der
Weltöffentlichkeit längst vergessenen
Konflikte, und diejenigen, von denen wir un-
eingestandenermassen noch profitieren.
Wir haben sie satt, wir stumpfen ab,
niemand mag mehr die vollständige Litanei
der allgegenwärtigen Gewalt und
Zerstörung durchbuchstabieren. Aber vor
allem wissen wir nicht mehr so recht, woran
wir unsere Hoffnung auf eine bessere
Zukunft anknüpfen sollen, wir werden
verzagt und mutlos, weil wir heute offensichtlich

gegen jede Evidenz hoffen müssten.
(Nicht einmal das dialektische «Prinzip
Hoffnung» ist mehr, was es einmal, auch
für mich, war.)

Im Krieg Frieden finden?

Noch einmal führt mich die Erinnerung
konkret zurück, etwa vier Jahrzehnte. Im
selben Zimmer, wo das Radio stand, war
auch die Bücherwand, Band an Band bis
zur Decke. Unten hatte es ein kleines Bord,
und dort lagen einzelne Bücher herum, zum
Nehmen und Lesen. Eines, oder waren es
zwei, mit Fotos und Dokumenten aus Nazi-
Gerichtssälen - etwa mit Freisler in der
Richterrobe vor einem der Angeklagten des
20. Juli 1944 - und mit Abschiedsbriefen
von zu Tode Verurteilten und Gefallenen.
Ein anderes war die in schwarzes Leinen
gebundene Erstausgabe von Bonhoeffers
«Widerstand und Ergebung». Ein späteres
hiess: «DieweisseRose». Seit ich dreizehn,
vierzehn Jahre alt war, beschaute und las
ich diese Bücher viele, viele Male, mit stets
wachsender Anteilnahme, und ihre
Botschaft trifft mich bis heute tief. Denn
letztlich kehrten sie meine frühe Wahrnehmung

und Grunderfahrung zu Krieg und
Frieden diametral um; sie zeugten von

Menschen, die nicht vor dem Krieg oder
nach dem Krieg, sondern vollständig mitten

im Krieg Frieden machten, Frieden
verkörperten, den Frieden hatten.

Und ebenso diametral umgekehrt war,
was das bei mir auslöste: statt zufriedene
Beruhigung andauernd neue Fragen, oft
unbeholfene und oft unbequeme, solche,
auf die Antworten zu finden waren, und
scheinbar - mindestens vorläufig - nicht
beantwortbare. Ich riskiere es, ein paar
davon zu nennen:

Wie war es überhaupt menschenmöglich,
in diesem Krieg Frieden zu finden?

Gibt es verschiedene Arten Kriege? Was
war das für ein Krieg, wann hat er angefangen?

Hätte ich auch so handeln können wie
Sophie Scholl? Was ist mit ihren letzten
Worten, die glaubhaft überliefert sind, die
gleichzeitig so verletzlich intim und so
zukunftsweisend öffentlich sind: «<Wir haben
alles, alles auf uns genommen das wird
Wellen schlagen. > Noch einmal sagte die
Mutter: <Gelt, Sophie: Jesus.> Ernst, fest
und fast befehlend gab Sophie zurück: <Ja,

aber du auch.> Dann ging auch sie - frei,
furchtlos, gelassen. Mit einem Lächeln im
Gesicht.»

Waren diese Menschen Helden und
deshalb über ihren Tod hinaus wichtig, wem
konnten sie ihren Frieden weitervermitteln?

Und dann immer wieder alle Fragen
von vorn, je mehr ich von der Geschichte
dieses Jahrhunderts erfuhr und wusste,
oder wenn wieder einmal ein Anstoss zum
Nachfragen kam, weil bedrängende
Ereignisse die Fragen nur noch schärfer
hervortreten liessen.

So zum Beispiel, als ich kürzlich davon
hörte, dass die sogenannte Legende von der
«sauberen Wehrmacht» aufgeklärt worden
sei. Ich beeilte mich, den dicken Reader zu
bestellen und las die Quellen zur
Komplizenschaft der Militärs an der Vernichtung
der Juden, am Massenmord an
Kriegsgefangenen und am Terror gegen die
Zivilbevölkerung anlässlich des Russlandfeld-
zugs. Darunter fand ich nun einerseits zu
meinem grossen Schrecken mir aus meiner
früheren Nachkriegslektüre bekannte
Verschwörernamen, auf der anderen Seite sind

192



diese historischen Aufsätze voll der
hilfreichsten Anregungen zum Weiterdenken
über Frieden und Krieg. Die Mythen über
beide verlieren dadurch ihre gefährliche
Macht, Hoffnung kann keimen.

«Arbeit für eine bessere Zukunft»

Ebenfalls vor kurzem sind die Memoiren
Nelson Mandelas erschienen, des Mannes,
der fast drei Jahrzehnte gefangen war und
dadurch weder gebrochen noch verbittert
worden ist. Die Parallele zu Bonhoeffer
springt mir in die Augen. Auch Bonhoeffer
war bis zuletzt weder gebrochen noch
verbittert, was immer Unmenschliches ihm
die Kriegsmaschine angetan hatte.

Im Vorwort zu «Widerstand und
Ergebung» steht zu lesen: «Nach einem halben

Jahr hatte Bonhoeffer so gute Freunde
unter den Wach- und Sanitätsmannschaften,

dass er einen ausgedehnten Brief- und
Zettelverkehr beginnen konnte, u.a. mit
dem Herausgeber.» So sind nun diese
Notizen überliefert, wie zum Beispiel diejenigen

über die täglichen Spaziergänge mit
einem «Gauredner, Kreisleiter,
Regierangsdirektor, ehemaligen Mitglied der
D.C.-Kirchenregierang in Braunschweig,
z.Zt. Standortführer in Warschau..., der
sich zur Klette auswächst..., dem trotz aller
Bemühungen, sich an mich anzuschmeis-
sen, kürzlich eine Bemerkung über das
Problem Juden etc. entglitt, die mich veranlasst

hat, ihn so ablehnend und kühl zu
behandeln, wie ich vielleicht noch nie
jemanden behandelt habe eine klägliche
Figur, aber gewiss nicht der <arme Lazarus)

» Das ist nicht einfach eineAnekdo¬

te. Aus Bonhoeffers Biographie wissen wir,
dass er «zu den sehr wenigen gehörte, die
bereits zu Zeiten der staatlichen
Ariergesetzgebung vom 7. April 1933 am Schreibtisch

sässen und Thesen über die
Konsequenzen in staatlicher und kirchlicher
Hinsicht erarbeiteten. Vielleicht war er sogar
der erste, der diese Sache zum Kernproblem

des bevorstehenden Kampfes erhob.»
Dieser grundverlässliche Zeuge einer

unumstösslichen Hoffnung hat restlos
durchgehalten, was er vor seiner
Verhaftung in seinen Rechenschaftsbericht
schrieb: «Mag sein, dass der jüngste Tag
morgen anbricht, dann wollen wir gerne die
Arbeit für eine bessere Zukunft aus der
Hand geben, vorher aber nicht.» Über
Bonhoeffers Abschied vor seiner
Hinrichtung lesen wir in der Biographie:
«Payne Best sagte er noch besondere
Grüsse an den Bischof von Chichester,
wenn er seine Heimat erreichen sollte. <Das
ist das Ende - für mich der Beginn des
Lebens>, waren die letzten Worte, die uns
Best überliefert. Eilig lief er die Treppe
hinunter und nahm noch einen Abschiedsgrass

Frau Goerdelers mit.»
An solcher durchgehaltener Hoffnung

können wir auch unser Hoffen festmachen.
Weil Bonhoeffer sie gelebt hat von Anfang
bis zum Schluss, darf auch unser Hoffen
nicht zu einem Gedankenkonstrukt werden,

sondern zur «Arbeit für eine bessere
Zukunft», wie er das nannte. Sie trägt den
Lohn ganz diesseitig in sich selbst. Jede
und jeder von uns ist ganz selber
verantwortlich für sein Stück Hoffnungsarbeit für
eine bessere Zukunft.

Ursula Bäumlin

Der Jugoslawienkrieg ist trostlos. Doch zum ersten Mal in der Geschichte
nehmen da Soldaten teil, die nur einen Auftrag haben:
zu verhindern, dass geschossen wird. Ein lächerlicher, ein unerfüllbarer Auftrag,
aber ein neuer.

(Adolf Muschg, Rede zum 50. Jahrestag des Endes des Zweiten Weltkrieges, in:
Sonntags-Zeitung, 7. Mai 1995, S. 45)

193


	Nachlese zum 8. Mai : Erinnern - HOFFEN - Einstehen

