
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 89 (1995)

Heft: 6

Artikel: Predigt zum 8. Mai 1995

Autor: Busch, Eberhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143903

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eberhard Busch

Predigt zum 8. Mai 1995

«Es begab sich, dass Kain dem Herrn Opfer brachte von den Früchten des Feldes und
Abel brachte auch von den Erstlingen seiner Herde... Und der Herr sah Abel und sein
Opfer gnädig an, aber Kain und sein Opfer sah er nicht gnädig an. Da ergrimmte Kain
sehr und seine Gebärde verstellte sich. Da sprach derHerrzu Kain: Warum ergrimmst du

Ist's nicht so? Wenn du recht handelst, so kannst du frei aufschauen, handelst du aber
nicht recht, so lauert die Sünde vor der Tür und begehrt nach dir; du aber herrsche über
sie... Und als beide aufdem Feld waren, erhob sich Kain wider seinen Bruder Abel und
schlug ihn tot. Da sprach der Herr zu Kain: Wo ist dein Bruder Abel? Er sagte: Ich weiss
nicht. Soll ich meines Bruders Hüter sein? Gott aber sprach: Was hast du getan! Die
Stimme des Bluts deines Bruders schreit zu mir von der Erde. Und nun verflucht seist du
aufder Erde... Unstet undflüchtig sollst du sein aufErden. Kain aber sprach: Meine Strafe
ist grösser, als ich sie tragen kann... Jetzt wird's mir gehen, dass mich totschlägt, wermich
findet. Aber der Herr sprach zu ihm: Nein..., und machte ein Zeichen an Kain, dass ihn
niemand erschlüge, wer ihn fände. So ging Kain von dem Angesicht des Herrn und
wohnte seinem Weib bei und erbaute eine Stadt. » Gen 4,3-17

1. Wie unheimlich redet diese Geschichte

jetzt, wo uns vor Augen steht, wie vor
50 Jahren der gründlich verkehrte Weg
eines Volkes ein Ende mit Schrecken
nehmen müsste! Doch steht dieses Unheimliche

unter einem hellen Vorzeichen. «Wo
ist dein Bruder Abel?» fragt Gott den Kain.
Gott ist also entschieden interessiert am
Leben seines Bruders. Gott weiss, dass es
für uns gut ist, nicht allein zu sein. Darum
liebt uns Gott. Und darum lässt er uns auch
aufder irdischen Ebene nicht allein. Darum
gibt er uns als das unübersehbare Zeichen
seiner Liebe Mitmenschen zum Gegenüber.

Ihr Dasein sagt dir still und klar: Du
bist nicht verlassen, von Gott so wenig wie
von denen da neben dir. Und so ist es uns
nun wirklich nicht gut, allein zu sein. Ein
Mensch ohne Mitmensch wäre nur noch
Unmensch. Davor möchte uns Gott
bewahren. Deshalb gibt er uns Mitmenschen.
Deshalb verknüpft er das Verhältnis zu ihm
unlöslich mit dem Verhältnis zum Nächsten.

Wir können Gott nicht haben, ohne
den Mitmenschen zur Seite zu haben.

Dabei handelt es sich hier ja um
Menschen nach dem Sündenfall. Aber Gott
will, dass auch das Leben nach dem Fall
uns keine Hölle sei. Und so ist der Sündenfall

keine Entschuldigung dafür, dass wir
uns einander das Leben zur Hölle machen.
Denn wunderbarerweise lässt Gott uns
auch jetzt leben und nicht für uns allein
leben. Wir bleiben auch jetzt von ihm
geliebt. Und wir bleiben auch jetzt einander
Geschwister. Wohl haben die Kain und
Abel in unserer Geschichte bereits
verschiedene Berufe. Und die Menschen mögen

sich seither noch durch einiges mehr
voneinander unterscheiden. Aber sie bleiben

nach Gottes gutem Willen auch so
einander Mitmenschen.

Und es gibt einen noch tiefer reichenden
Unterschied zwischen ihnen. Darin dass
Gott das Opfer des Einen gnädig ansieht
und das des Anderen nicht, deutet sich das
Geheimnis an, dass Abel ein von Gott
Erwählter ist und Kain nicht. Aber die
Bibel sieht in diesem Unterschied keinen
Grund für die Missgunst des Einen gegen

165



den Anderen. Offenbar will Gott in diesem
Unterschied nur eben seine eine Wahrheit
aufleuchten lassen, dass so oder so der
Mensch von nichts lebt als allein von
Gottes Gnade. Dieselbe Wahrheit
unterscheidet sie darum nicht nur, sie hält sie
zugleich aufs engste zusammen.

Auffällig ist es zwar schon, wie
selbstverständlich davon die Rede ist, dass schon
dieses erste Brüderpaar Gott ein Opfer
bringt. Auffällig, wie der Brudername von
Anfang an in umittelbarer Nachbarschaft
zum Opfer steht - zur Bitte um Gottes
Vergebung. Ein Hinweis, dass wir ohne
Gottes Güte nicht auch nur eine Stunde
mitmenschlich miteinander verkehren werden.

Aber wo wir den Hinweis sehen, da
werden wir uns freuen, dass Gott seine
Sonne aufgehen lässt über Gute und Böse.
Ja, da werden wir es bejahen, dass er sich
nicht schämt, uns seine Brüder und
Schwestern zu heissen - dass in ihm ist
weder Jude noch Grieche, weder Knecht
noch Herr, weder Mann noch Frau, dass wir
in ihm Kinder Gottes sind und so
Menschen mit vielen Geschwistern neben uns.
Das ist das helle Vorzeichen, unter dem
unsere Geschichte steht.

2. Aber das macht nun auch unsere
Geschichte erst recht entsetzlich, dass sie
sich unter diesem Vorzeichen zuträgt, dass
sie unter Brüdern geschieht. Sie können
doch gar nicht ohne einander leben. Und
nun passiert es doch: Der Eine will ohne
den Anderen leben, auf Kosten des
Anderen. Der Gottlosigkeit, die der Kern der
Sünde Adams und Evas ist, folgt die
Unmenschlichkeit auf dem Fuss. «Da
erhob sich Kain wider seinen Bruder
Abel.» - «Seit 5.45 Uhr wird
zurückgeschossen», sagte Hitler bei seinem Kriegsbeginn.

Zu so einem Verbrechen kommt es erst
nach einer längeren Vorgeschichte. Wer die
nicht kennt, wer den Anfängen nicht wehrt,
der wird umsonst die Hände ringen über
den Ausbruch der bösen Tat. Anfang Mai
1945 sagte der Basler Theologe Karl Barth:
«Die Krankheit, deren letztes und schreckliches

Aufbrechen wir nun in Deutschland
erleben,... hat in einer Hartherzigkeit ihre

Wurzel, die in uns allen steckt.» «Das
Böse, das bei ihnen sichtbar wurde, ist
auch in uns.» Lange bevor es ausbricht, ist
es schon da: im Herzen, im Kopf, im
Bauch, auch in Gebärden - im Gedanken:
«Soll ich meines Bruders Hüter sein?» Was
geht der mich an! Soll auf sich selbst
aufpassen! Ich hab nichts gegen ihn, nur soll
er mir aus den Augen gehn. Wo man so
denkt, da lauert schon die Sünde der
Unmenschlichkeit vor der Tür, so wie ein böser

Wolf, und öffnest du jetzt die Tür nur
einen Spalt, so lässt sich die Bestie nicht
mehr aufhalten. «Du aber herrsche über
sie.»

Derselbe Karl Barth hat 1945 die Anfänge
des Unheils im deutschen Volk darin

gesehen, dass es begann, «nach besonderen
Führern (und) Autoritäten..., nach
irgendwelchen Befehlen von oben zu fragen»,
«dass es immer wieder vorzog, sich regieren

zu lassen, statt seine Regierung in aller
Ruhe als seine eigene Sache zu betrachten
und in seine eigene Hand zu nehmen.»
Ja, wo ich meine eigene Verantwortuung in
andere Hände lege, da springt der Wolf
durch die Tür. Da muss ich mich blind und
gefügig seiner Macht unterwerfen; und da
meine ich am Ende gar, ich hätte mir nichts
vorzuwerfen, weil ich doch nur gehorsam
Befehle ausgeführt habe, und merke
einfach nicht, wie ich in diesem Gehorsam
selbst zum Wolf geworden bin.

Und dann kommt es zur Untat. «Was wir
denken, hat seine Folgen», sagt der Dichter
Dürrenmatt. «Und Kain erhob sich wider
seinen Bruder und schlug ihn tot.» Mit
nackten Worten - das Unfassliche, und es
hat sich unfasslich wiederholt: Menschen
von Mitmenschen zerfetzt, durchlöchert,
vergast, gehenkt, zutodegequält - in einem
Aggressions-Krieg, in dem man sich
ungefähr alles erlaubte, was Gott verboten
hat. Der von der Wehrmachtsleitung ver-
fasste und im Ostheer verbreitete Befehl
des Jahres 1941 lautete: «Das wesentliche
Ziel des Feldzuges gegen das
jüdischbolschewistische System ist die
Ausrottung des asiatischen Einflusses im
europäischen Kulturkreis Der Soldat ist
im. Ostraum nicht nur Kämpfer nach den

166



Regeln der Kriegskunst, sondern auch Träger

einer unerbittlichen völkischen Idee»,
dem «die erbarmungslose Ausrottung
artfremder Heimtücke» und die Befreiung ein
für allemal «von der asiatisch-jüdischen
Gefahr» aufgetragen ist.

Selbst einem Bonhoeffer schien damals
dem nun die Zeit «vergeudet», in der «er
nicht die ungeheure Erfahrung des Krieges
an vorderster Front teilen kann.» Und das
Ausrotten wollte schier nicht aufhören. Als
man Anfang 1943 in der Schweiz wähnte,
dieses Wüten sei jetzt mit seinen Kräften
physisch am Ende, schrieb ein Einsichtiger,
«dass das Hitlerregime nur stehen oder
dann gänzlich fallen kann und darum bis
zu den letzten Möglichkeiten fechten
muss». Genau so war es dann.

Abel aber ist der Erwählte Gottes. Kains
Mord ist schrecklich - nicht nur, weil er
Menschenblut vergiesst, sondern weil er
sich damit gegen Gott, gegen seine
erwählende Gnade erhebt. Und die
Unmenschlichkeit des Hitlerregimes und
des ihm folgenden Volkes hatte seine
Wurzel darin, dass es Krieg führte - ja,
gegen Gott, gegen das Geheimnis seiner
barmherzigen Erwählung und darum
gegen sein erwähltes Volk der Juden: sechs
Millionen!

Und noch als die militärische Front
schon zusammengebrochen war, loderte
dieser Krieg ungehemmt weiter. Und die
Stuttgarter Kirchenleitung verbot
ausdrücklich ihren Pfarrern «Kritik» an derlei
«Vorkommnissen». Ja, im Winter 1944/45
erklärte ein bekannter deutscher Theologe
öffentlich zum Judenmord: So gehe es
einem eben, wenn man sich von Gott
abwende. « Was hast du getan! - Die Stimme
des Blutes deines Bruders schreit zu mir
von der Erde.» Und hört sie keiner, er hört
sie. Hörte er nicht auch den Schrei des

jüdischen Kindes: «Ich will leben», bevor
ihm ein deutscher Soldat in den Kopf
schoss? Ja, er hört sie - selbst noch die von
Menschenhand Ausgelöschten. Ihm gehen
sie nie verloren. Sie bleiben sein
auserwähltes Volk. Er bleibt seiner Zusage
treu: «So gewiss die Ordnungen (der
Gestirne) vor mir niemals vergehen, so gewiss

werden auch die Geschlechter Israels
nimmermehr aufhören.»

Aber was wird aus uns, wenn unsres-
gleichen das getan? 1944 sagte der
Zürcher Pfarrer Vogt in einer Predigt über
unseren Text: «Die Busse der Kirche ist heute
der Missionsbefehl Gottes. Busse ist die
Wendung um 180 Grad, nicht von Gott
weg, sondern zu Gott hin, nicht vom
Juden weg, sondern zum Juden hin. Ich
möchte beide Hände ausstrecken zu Gott
empor: Vergib uns Christen... Unsere
Schuld ist unleugbar offenbar geworden.
Und ich möchte beide Hände ausstrecken
zu den Juden: Vergebt uns Christen unser
christusloses Christsein!»

3. Aber wie geht Kain mit seiner Schuld
um? Erschreckend, mit welchen Ausflüchten

er darüber hinwegkommt. Bringt ihn
um und sagt: ist selber schuld. Mich geht's
nichts an, was da - nicht eigentlich von mir,
sondern in meinem Namen begangen
wurde («in deutschem Namen»), unter
falscher Berufung auf meinen an sich guten
Namen, von unter falschem Namen
Eingeschlichenen! Wie sollte es dann eigentlich

ein Straftatbestand sein, zu leugnen,
dass der Mord überhaupt stattfand? Nach
1945 hiess es: «Wir sind noch einmal
davongekommen», und kaum je: Was haben
wir getan, wir, die wir Millionen nicht
davonkommen liessen!

Und dann bei Kain wohl ein Seufzer:
«Meine Strafe ist schwerer, als ich sie

tragen kann.» Kein Schuldbekenntnis! -
denn er klagt nicht über das, was er Anderen

zugemutet hat, nur über das, was nun
ihm zugemutet ist, ihm, der jetzt doch nur
erntet, was er gesät hat. Im Herbst 1945
bekannte die evangelische Kirche ihre
Schuld, nicht «fröhlicher geglaubt» zu
haben, und klagte im selben Atem den
«Geist der Gewalt und Vergeltung» der
Allierten an. Und dann saust Kain davon,
zeugt ein Kind und baut eine Stadt.
Selbstvermehrung und Wiederaufbau hält ihn in
Atem. «Also ging Kain weg von dem
Angesicht des Herrn.» Alles Ausflüchte! «Die
Unfähigkeit zu trauern», so nannten die
Mitscherlichs die Geisteshaltung der
Nachkriegsdeutschen. Und als man 40 Jahre mit

167



solcher Unfähigkeit zugebracht hatte, fand
man, das sei nun genug getrauert, sprach
sich eine Kollektivschuld ab und sprachen
sich einige die «Gnade der späten Geburt»
zu - eine selbstgemachte Gnade, nach der
die Schuld von selbst verschwindet, wenn
das Gras einer neuen Generation darüber
wächst. Ausflüchte!

Aber diese ganze Flucht gelingt nicht.
«Ob ich gehe oder liege, so bist du, Gott,
um mich und siehest alle meine Wege. Wo
soll ich hinfliehen vor deinem Angesicht?
Führe ich gen Himmel, so bist du auch da.
Bettete ich mich in die Hölle, siehe, so
bist du auch da. Und nähme ich Flügel
der Morgenröte und bliebe am äussersten
Meer», etwa an den Gestaden von
Mallorca, «so würde mich doch deine Hand
dort finden.» Die Flucht Kains ist eine
Illusion, eine gefährliche, aber nur eine
Illusion. Gott holt ihn ein. Gott kann er
nicht entrinnen.

Das zeigt sich zum einen darin, dass er
seiner Schuld nicht entrinnen kann. Er kann
sie eben nicht aus der Welt schaffen damit,
dass er sie verdrängt oder mit einer Gegenklage

gegen Andere beantwortet. Weil er
nicht Gott loswerden kann, kann er auch
seine Schuld nicht loswerden. Sie holt ihn
ein, indem sie ihm eben zur Unruhe wird.
Die Flucht vor Gott und vor seiner Schuld
ist schon seine Strafe. Wie Adam und Eva
nach ihrer Absage an Gott nicht mehr in der
Welt Gottes heimisch sein konnten, so kann
nun Kain nach seiner Preisgabe des
Mitmenschen auch aufErden nicht mehr Ruhe
finden.

«Unstet und flüchtig sollst du sein auf
Erden.» Woher das hektische Rasen der
Autos, der Maschinen, der Menschen?
Rennen sie irgendwohin? Oder rennen
sie von etwas davon? Dass er unstet und
flüchtig ist, hindert nicht, dass er jetzt Sex
macht, jetzt ein Eigenheim baut mit Nähe
zu vollen Banken, leider auch mit Nähe zu
Asylantenheimen, aber die lassen sich
leeren. Und warum sollte er nicht gar als
Heimatverehrer auftreten - mit Abneigung
gegen die fremden Unsteten und Flüchtlinge,

einst Vertreibung erfahrend, jetzt
selbst vertreibend?

Offenbar muss er sich an etwas klammern,

um seine innere Unruhe zu betäuben.
Auch dieses Sich-Klammern an etwas verrät,

dass er keinen Frieden hat. Nicht
Frieden, Angst hat er, Misstrauen. «So
wird's mir jetzt gehen, dass mich
totschlägt, wer mich findet.» Sonderbar,
Andere bedrohen ihn ja gar nicht. Er selbst ist
seinen Mitmenschen gefährlich geworden.
Und das rächt sich darin, dass er nun
Anderen das zutrauen muss, wessen er selbst
fähig ist. Darum muss er nun den
Mitmenschen fürchten: als Konkurrenten, als
Gegner. Darum muss er nun Feindbilder
herstellen, über die er sich erst entrüsten,
gegen die er sich dann rüsten zu müssen
glaubt. So holt ihn seine Schuld - so holt
ihn Gott ein. Dass er so unstet und flüchtig
ist, darin klopft Gott bei ihm an, Gott, der
ihm keine Ruhe gibt, bis er nicht weiter
davon läuft, bis er in sich geht und zu
seiner Verantwortung steht und ohne
Seitenblicke auf Andere an die eigene Brust
schlägt: «Ich will mich aufmachen und zu
meinem Vater gehen und sagen: Ich habe
gesündigt.»

Aber nun zum Anderen: Weil er Gott
nicht entrinnen kann, darum kann er auch
der Gnade Gottes nicht entrinnen. Der bei
ihm in seiner Unruhe anklopft, ist der Gott,
der sich schon vorher zu ihm aufgemacht
hat, bevor er sich zu Gott aufgemacht hat.
Und so nimmt er auf seinem bedenklichen
Weg etwas mit, was er noch weniger wie
seine Schuld wegwischen kann: «Und der
Herr machte ein Zeichen, dass ihn niemand
erschlüge, wer ihn fände.» Er drückt
diesem Menschen seinen Stempel aufs
Gesicht: «Dies Kind soll unverletzet sein.»
Dies Kind, dieser verlorene Sohn, der sich
seines Mitmenschen entledigt hat, und das

sogar noch am Altar, nach Vollzug einer
frommen Übung, der also Gott ins
Angesicht hinein gesündigt hat. Dieser Miserable,

der zu flüchtig ist, um ein auch nur
einigermassen «anständiges» Schuldbekenntnis

hinzukriegen.
Aber was für ein Gott! «Er handelt nicht

mit uns nach unseren Sünden und vergilt
uns nicht nach unserer Missetat», vergilt
nicht Gleiches mit Gleichem: Soll ich

168



dieses Menschen Hüter sein? Ja, er tut es.
Und verbürgt sich selbst dafür, diesen
verkehrten Menschen nicht aus seiner Hand
reissen zu lassen. Es ist in unserer
Geschichte ein undurchdringliches Rätsel,
dass gerade der Erwählte sein Leben
verliert und der Verworfene sein Leben neu
bekommt. Aber in dieses Rätsel kommt
Licht, wenn wir auf den anderen Erwählten
blicken, Gottes geliebten Sohn, von dem
es heisst: «Welcher unsere Sünden selbst
hinaufgetragen hat auf das Holz, damit wir,
der Sünde abgestorben, der Gerechtigkeit
leben. Durch dessen Wunden seid ihr heil
geworden.»

Unnötig, der Kainssünde länger entfliehen

zu wollen, sie ist - nicht vergessen,
aber vergeben. Weil vergeben, darum
unvergessen. Aber nicht anders unvergessen
denn als vergebene Schuld. Dieses Holz,
das Kreuz Jesu Christi, drückt nun jedem
Menschenleben seinen Stempel auf - den
Juden zuerst und dann auch uns Sündern:
Es steht in Gottes Hut. «Er kennt auch dich
und hat dich lieb» - sogar dich, trotz allem;
und darum will er den Tod auch von dir
Sünder nicht, sondern dass du umkehrst
und lebst.

Wem die Augen aufgehen für diese
Wunderwahrheit, der weiss, dass er auch
der Gnade Gottes nicht entrinnen kann.
Dessen Flucht wird dann aufeinmal gnädig
unterbrochen. Der kehrt eben um. Der lernt
ein Fliehen neuer Art: nicht weg vom
Angesicht des Herrn, sondern hin zu ihm: um
ZM-Flucht zu nehmen bei seiner Gnade.
Und darum auch nicht weg, sondern hin
zum Mitmenschen, hin zum Juden und hin
zu allem, was sich regt und lebt. Hin zu
ihm, zaghaft und doch entschlossen, um in
dem fremden und wohl sogar mühsamen
Mitgeschöpf seinen Bruder, seine Schwester

zu erkennen, an deren Seite er gehört.
Und dann werden wir, nach Jesu Willen,

ein Licht werden für unsere Umgebung, so
dass dieser und diese sich nicht mehr vor
uns ängstigen muss, sondern spürt: Bei
dem kann ich ein bisschen Zuflucht finden,
Asyl, eine offene Tür, ein offenes Ohr, ein
offenes Herz. Denken wir an das Ende vor
50 Jahren, dann sind wir an den Anfang
dieser Aufgabe gestellt. Gottes Gnade ist
gross genug, uns dazu Lust zu machen,
wenn wir ihn nur recht bitten: «Gott, sei uns
armen Sündern gnädig.»

(Predigt zum 8. Mai in Stadthagen)

Die Idee, man entschuldige sich, und noch speziell bei den Juden, gefällt mir nicht.
Ich kann damit wenig anfangen. Viel wichtiger scheint mir, dass wir uns der
Schuld bewusst werden, die wir auf uns geladen haben. Da gibt es niemanden,
der uns entschuldigen kann, am wenigsten natürlich wir selber.
Wir haben Leid zugefügt, nicht nur den Flüchtlingen, sondern auch unseren
eigenen Bürgerinnen und Bürgern, die gezwungen wurden, Unrecht zu tun.

(Bundesrätin Ruth Dreifuss, in: DIE WELTWOCHE, 25. Mai 1995, S. 43)

169


	Predigt zum 8. Mai 1995

