Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 89 (1995)

Heft: 6

Artikel: Predigt zum 8. Mai 1995

Autor: Busch, Eberhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143903

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eberhard Busch

Predigt zum 8. Mai 1995

«Es begab sich, dass Kain dem Herrn Opfer brachte von den Friichten des Feldes und
Abel brachte auch von den Erstlingen seiner Herde... Und der Herr sah Abel und sein
Opfer gnddig an, aber Kain und sein Opfer sah er nicht gnddig an. Da ergrimmte Kain
sehr und seine Gebdrde verstellte sich. Da sprach der Herr zu Kain: Warum ergrimmst du?
... Ist’s nicht so? Wenn du recht handelst, so kannst du frei aufschauen, handelst du aber
nicht recht, so lauert die Siinde vor der Tiir und begehrt nach dir; du aber herrsche iiber
sie... Und als beide auf dem Feld waren, erhob sich Kain wider seinen Bruder Abel und
schlug ihn tot. Da sprach der Herr zu Kain: Wo ist dein Bruder Abel? Er sagte: Ich weiss
nicht. Soll ich meines Bruders Hiiter sein? Gott aber sprach: Was hast du getan! Die
Stimme des Bluts deines Bruders schreit zu mir von der Erde. Und nun verflucht seist du
aufder Erde... Unstet und fliichtig sollst du sein auf Erden. Kain aber sprach: Meine Strafe
ist grosser, als ich sie tragen kann... Jetzt wird’s mir gehen, dass mich totschldigt, wer mich
findet. Aber der Herr sprach zu ihm: Nein..., und machte ein Zeichen an Kain, dass ihn
niemand erschliige, wer ihn finde. So ging Kain von dem Angesicht des Herrn ... und

wohnte seinem Weib bei

1. Wie unheimlich redet diese Geschich-
te jetzt, wo uns vor Augen steht, wie vor
50 Jahren der griindlich verkehrte Weg
eines Volkes ein Ende mit Schrecken neh-
men musste! Doch steht dieses Unheim-
liche unter einem hellen Vorzeichen. «Wo
ist dein Bruder Abel?» fragt Gott den Kain.
Gott ist also entschieden interessiert am
Leben seines Bruders. Gott weiss, dass es
fiir uns gut ist, nicht allein zu sein. Darum
liebt uns Gott. Und darum lésst er uns auch
auf der irdischen Ebene nicht allein. Darum
gibt er uns als das uniibersehbare Zeichen
seiner Liebe Mitmenschen zum Gegen-
tiber. Ihr Dasein sagt dir still und klar: Du
bist nicht verlassen, von Gott so wenig wie
von denen da neben dir. Und so ist es uns
nun wirklich nicht gut, allein zu sein. Ein
Mensch ohne Mitmensch wére nur noch
Unmensch. Davor mochte uns Gott be-
wahren. Deshalb gibt er uns Mitmenschen.
Deshalb verkniipft er das Verhéltnis zu ihm
unldslich mit dem Verhéltnis zum Néch-
sten. Wir konnen Gott nicht haben, ohne
den Mitmenschen zur Seite zu haben.

... und erbaute eine Stadt.»

Gen 4,3-17

Dabei handelt es sich hier ja um Men-
schen nach dem Siindenfall. Aber Gott
will, dass auch das Leben nach dem Fall
uns keine Holle sei. Und so ist der Siinden-
fall keine Entschuldigung dafiir, dass wir
uns einander das Leben zur Holle machen.
Denn wunderbarerweise ldsst Gott uns
auch jetzt leben und nicht fiir uns allein
leben. Wir bleiben auch jetzt von ihm
geliebt. Und wir bleiben auch jetzt einander
Geschwister. Wohl haben die Kain und
Abel in unserer Geschichte bereits ver-
schiedene Berufe. Und die Menschen mo-
gen sich seither noch durch einiges mehr
voneinander unterscheiden. Aber sie blei-
ben nach Gottes gutem Willen auch so

einander Mitmenschen.

Und es gibt einen noch tiefer reichenden
Unterschied zwischen ihnen. Darin dass
Gott das Opfer des Einen gnéddig ansieht
und das des Anderen nicht, deutet sich das
Geheimnis an, dass Abel ein von Gott
Erwihlter ist und Kain nicht. Aber die
Bibel sieht in diesem Unterschied keinen
Grund fiir die Missgunst des Einen gegen

165



den Anderen. Offenbar will Gott in diesem
Unterschied nur eben seine eine Wahrheit
aufleuchten lassen, dass so oder so der
Mensch von nichts lebt als allein von
Gottes Gnade. Dieselbe Wahrheit unter-
scheidet sie darum nicht nur, sie hilt sie
zugleich aufs engste zusammen.

Auffillig ist es zwar schon, wie selbst-
verstdndlich davon die Rede 1st, dass schon
dieses erste Briiderpaar Gott ein Opfer
bringt. Auffillig, wie der Brudername von
Anfang an in umittelbarer Nachbarschaft
zum Opfer steht — zur Bitte um Gottes
Vergebung. Ein Hinweis, dass wir ohne
Gottes Giite nicht auch nur eine Stunde
mitmenschlich miteinander verkehren wer-
den. Aber wo wir den Hinweis sehen, da
werden wir uns freuen, dass Gott seine
Sonne aufgehen ldsst iiber Gute und Bose.
Ja, da werden wir es bejahen, dass er sich
nicht schidmt, uns seine Briider und
Schwestern zu heissen — dass in thm ist
weder Jude noch Grieche, weder Knecht
noch Herr, weder Mann noch Frau, dass wir
in ihm Kinder Gottes sind und so Men-
schen mit vielen Geschwistern neben uns.
Das ist das helle Vorzeichen, unter dem
unsere Geschichte steht.

2. Aber das macht nun auch unsere
Geschichte erst recht entsetzlich, dass sie
sich unter diesem Vorzeichen zutrégt, dass
sie unter Briidern geschieht. Sie kdnnen
doch gar nicht ohne einander leben. Und
nun passiert es doch: Der Eine will ohne
den Anderen leben, auf Kosten des An-
deren. Der Gottlosigkeit, die der Kern der
Sinde Adams und Evas ist, folgt die
Unmenschlichkeit auf dem Fuss. «Da
erhob sich Kain wider seinen Bruder
Abel.» — «Seit 5.45 Uhr wird zuriickge-
schossen», sagte Hitler bei seinem Kriegs-
beginn.

Zu so einem Verbrechen kommt es erst
nach einer ldngeren Vorgeschichte. Wer die
nicht kennt, wer den Anfiangen nicht wehrt,
der wird umsonst die Hiénde ringen iiber
den Ausbruch der bosen Tat. Anfang Mai
1945 sagte der Basler Theologe Karl Barth:
«Die Krankheit, deren letztes und schreck-
liches Aufbrechen wir nun in Deutschland
erleben, ... hat in einer Hartherzigkeit ihre

166

Waurzel, die ... in uns allen steckt.» «Das
Bose, das ... bei ihnen sichtbar wurde, ist
auch in uns.» Lange bevor es ausbricht, ist
es schon da: im Herzen, im Kopf, im
Bauch, auch in Gebirden — im Gedanken:
«Soll ich meines Bruders Hiiter sein?» Was
geht der mich an! Soll auf sich selbst auf-
passen! Ich hab nichts gegen ihn, nur soll
er mir aus den Augen gehn. Wo man so
denkt, da lauert schon die Siinde der Un-
menschlichkeit vor der Tiir, so wie ein bo-
ser Wolf, und offnest du jetzt die Tiir nur
einen Spalt, so ldsst sich die Bestie nicht
mehr aufhalten. «Du aber herrsche iiber
sie.»

Derselbe Karl Barth hat 1945 die Anfén-
ge des Unheils im deutschen Volk darin
gesehen, dass es begann, «nach besonderen
Fiihrern (und) Autoritéten.. ., nach irgend-
welchen Befehlen von oben ... zu fragen»,
«dass es immer wieder vorzog, sich regie-
ren zu lassen, statt seine Regierung in aller
Ruhe als seine eigene Sache zu betrachten
und ... in seine eigene Hand zu nehmen.»
Ja, wo ich meine eigene Verantwortuung in
andere Hinde lege, da springt der Wolf

_ durch die Tiir. Da muss ich mich blind und

gefiigig seiner Macht unterwerfen; und da
meine ich am Ende gar, ich hitte mir nichts
vorzuwerfen, weil ich doch nur gehorsam
Befehle ausgefiihrt habe, und merke ein-
fach nicht, wie ich in diesem Gehorsam
selbst zum Wolf geworden bin.

Und dann kommt es zur Untat. «Was wir
denken, hat seine Folgen», sagt der Dichter
Diirrenmatt. «Und Kain erhob sich wider
seinen Bruder und schlug ihn tot.» Mit
nackten Worten — das Unfassliche, und es
hat sich unfasslich wiederholt: Menschen
von Mitmenschen zerfetzt, durchlochert,
vergast, gehenkt, zutodegequilt — in einem
Aggressions-Krieg, in dem man sich un-
gefahr alles erlaubte, was Gott verboten
hat. Der von der Wehrmachtsleitung ver-
fasste und im Ostheer verbreitete Befehl
des Jahres 1941 lautete: «Das wesentliche
Ziel des Feldzuges gegen das jlidisch-
bolschewistische System ist ... die Aus-
rottung des asiatischen- Einflusses im eu-
ropdischen Kulturkreis (!)... Der Soldat ist
im. Ostraum nicht nur Kémpfer nach den



Regeln der Kriegskunst, sondern auch Tri-
ger einer unerbittlichen volkischen Idee»,
dem «die erbarmungslose Ausrottung art-
fremder Heimtiicke» und die Befreiung ein
fiir allemal «von der asiatisch-jiidischen
Gefahr» aufgetragen ist.

Selbst einem Bonhoeffer schien damals
dem nun die Zeit «vergeudet», in der «er
nicht die ungeheure Erfahrung des Krieges
an vorderster Front teilen kann.» Und das
Ausrotten wollte schier nicht aufhoren. Als
man Anfang 1943 in der Schweiz wihnte,
dieses Wiiten sei jetzt mit seinen Kréften
physisch am Ende, schrieb ein Einsichtiger,
«dass das Hitlerregime nur stehen oder
dann génzlich fallen kann und darum bis
zu den letzten Moglichkeiten fechten
muss». Genau so war es dann.

Abel aber ist der Erwdhlte Gottes. Kains
Mord ist schrecklich — nicht nur, weil er
Menschenblut vergiesst, sondern weil er
sich damit gegen Goft, gegen seine er-
wihlende Gnade erhebt. Und die Un-
menschlichkeit des Hitlerregimes und
des ihm folgenden Volkes hatte seine
Wurzel darin, dass es Krieg fiihrte — ja,
gegen Gott, gegen das Geheimnis seiner
barmherzigen Erwihlung und darum ge-
gen sein erwihltes Volk der Juden: sechs
Millionen!

Und noch als die militdrische Front
schon zusammengebrochen war, loderte
dieser Krieg ungehemmt weiter. Und die
Stuttgarter Kirchenleitung verbot aus-
driicklich ihren Pfarrern «Kritik» an derlei
«Vorkommnissen». Ja, im Winter 1944/45
erklédrte ein bekannter deutscher Theologe
offentlich zum Judenmord: So gehe es
einem eben, wenn man sich von Gott ab-
wende. «Was hast du getan! — Die Stimme
des Blutes deines Bruders schreit zu mir
von der Erde.» Und hort sie keiner, er hort
sie. Horte er nicht auch den Schrei des
jiidischen Kindes: «Ich will leben», bevor
ihm ein deutscher Soldat in den Kopf
schoss? Ja, er hort sie — selbst noch die von
Menschenhand Ausgeldschten. 7hm gehen
sie nie verloren. Sie bleiben sein aus-
erwihltes Volk. Er bleibt seiner Zusage
treu: «S0 gewiss die Ordnungen (der Ge-
stirne) vor mir niemals vergehen, so gewiss

werden auch die Geschlechter Israels
nimmermehr aufhéren.»

Aber was wird aus uns, wenn unsres-
gleichen das getan? 1944 sagte der Ziir-
cher Pfarrer Vogt in einer Predigt iiber un-
seren Text: «Die Busse der Kirche ist heute
der Missionsbefehl Gottes. Busse ist die
Wendung um 180 Grad, nicht von Gott
weg, sondern zu Gott hin, ... nicht vom
Juden weg, sondern zum Juden hin. Ich
mochte beide Hande ausstrecken zu Gott
empor: Vergib uns Christen... Unsere
Schuld ist unleugbar offenbar geworden.
Und ich moéchte beide Hinde ausstrecken
zu den Juden: Vergebt uns Christen unser
christusloses ... Christsein!»

3. Aber wie geht Kain mit seiner Schuld
um? Erschreckend, mit welchen Ausfliich-
ten er dariiber hinwegkommt. Bringt ihn
um und sagt: ist selber schuld. Mich geht’s
nichts an, was da —nicht eigentlich von mir,
sondern in meinem Namen begangen
wurde («in deutschem Namen»), unter fal-
scher Berufung auf meinen an sich guten
Namen, von unter falschem Namen Ein-
geschlichenen! Wie sollte es dann eigent-
lich ein Straftatbestand sein, zu leugnen,
dass der Mord iiberhaupt stattfand? Nach
1945 hiess es: «Wir sind noch einmal da-
vongekommen», und kaum je: Was haben
wir getan, wir, die wir Millionen nicht
davonkommen liessen!

Und dann bei Kain wohl ein Seufzer:
«Meine Strafe ist schwerer, als ich sie
tragen kann.» Kein Schuldbekenntnis! —
denn er klagt nicht iiber das, was er Ande-
ren zugemutet hat, nur iiber das, was nun
ihm zugemutet ist, ihm, der jetzt doch nur
erntet, was er gesit hat. Im Herbst 1945
bekannte die evangelische Kirche ihre
Schuld, nicht «frohlicher geglaubt» zu
haben, und klagte im selben Atem den
«Geist der Gewalt und Vergeltung» der Al-
lierten an. Und dann saust Kain davon,
zeugt ein Kind und baut eine Stadt. Selbst-
vermehrung und Wiederaufbau hilt ihn in
Atem. «Also ging Kain weg von dem An-
gesicht des Herrn.» Alles Ausfliichte! «Die
Unféhigkeit zu trauern», so nannten die
Mitscherlichs die Geisteshaltung der Nach-
kriegsdeutschen. Und als man 40 Jahre mit

167



solcher Unfidhigkeit zugebracht hatte, fand
man, das sei nun genug getrauert, sprach
sich eine Kollektivschuld ab und sprachen
sich einige die «Gnade der spiten Geburt»
7u — eine selbstgemachte Gnade, nach der
die Schuld von selbst verschwindet, wenn
das Gras einer neuen Generation dariiber
wichst. Ausfliichte!

Aber diese ganze Flucht gelingt nicht.
«Ob ich gehe oder liege, so bist du, Gott,
um mich und siehest alle meine Wege. Wo
soll ich hinfliechen vor deinem Angesicht?
Fiihre ich gen Himmel, so bist du auch da.
Bettete ich mich in die Holle, siehe, so
bist du auch da. Und nidhme ich Fliigel
der Morgenrote und bliebe am #ussersten
Meer», etwa an den Gestaden von Mal-
lorca, «so wiirde mich doch deine Hand
dort finden.» Die Flucht Kains ist eine
Illusion, eine gefahrliche, aber nur eine
Illusion. Gott holt ihn ein. Gott kann er
nicht entrinnen.

Das zeigt sich zum einen darin, dass er
- seiner Schuld nicht entrinnen kann. Er kann
sie eben nicht aus der Welt schaffen damit,
dass er sie verdrangt oder mit einer Gegen-
klage gegen Andere beantwortet. Weil er
nicht Gott loswerden kann, kann er auch
seine Schuld nicht loswerden. Sie holt ithn
ein, indem sie ihm eben zur Unruhe wird.
Die Flucht vor Gott und vor seiner Schuld
ist schon seine Strafe. Wie Adam und Eva
nach ihrer Absage an Gott nicht mehr in der
Welt Gottes heimisch sein konnten, so kann
nun Kain nach seiner Preisgabe des Mit-
menschen auch auf Erden nicht mehr Ruhe
finden.

«Unstet und fliichtig sollst du sein auf
Erden.» Woher das hektische Rasen der
Autos, der Maschinen, der Menschen?
Rennen sie irgendwohin? Oder rennen
sie von etwas davon? Dass er unstet und
fliichtig ist, hindert nicht, dass er jetzt Sex
macht, jetzt ein Eigenheim baut mit Néhe
zu vollen Banken, leider auch mit Néhe zu
Asylantenheimen, aber die lassen sich
leeren. Und warum sollte er nicht gar als
Heimatverehrer auftreten — mit Abneigung
gegen die fremden Unsteten und Fliicht-
linge, einst Vertreibung erfahrend, jetzt
selbst vertreibend?

168

Offenbar muss er sich an etwas klam-
mern, um seine innere Unruhe zu betduben.
Auch dieses Sich-Klammern an etwas ver-
riat, dass er keinen Frieden hat. Nicht
Frieden, Angst hat er, Misstrauen. «So
wird’s mir jetzt gehen, dass mich tot-
schldgt, wer mich findet.» Sonderbar, An-
dere bedrohen ihn ja gar nicht. Er selbst ist
seinen Mitmenschen geféhrlich geworden.
Und das richt sich darin, dass er nun An-
deren das zutrauen muss, wessen er selbst
fahig ist. Darum muss er nun den Mit-
menschen fiirchten: als Konkurrenten, als
Gegner. Darum muss er nun Feindbilder
herstellen, tiber die er sich erst entriisten,
gegen die er sich dann riisten zu miissen
glaubt. So holt ihn seine Schuld — so holt
ihn Gott ein. Dass er so unstet und fliichtig
ist, darin klopft Gott bei ihm an, Gott, der
ihm keine Ruhe gibt, bis er nicht weiter
davon lduft, bis er in sich geht und zu
seiner Verantwortung steht und ohne Sei-
tenblicke auf Andere an die eigene Brust
schldgt: «Ich will mich aufmachen und zu
meinem Vater gehen und sagen: Ich habe
gesiindigt.»

Aber nun zum Anderen: Weil er Gott
nicht entrinnen kann, darum kann er auch
der Gnade Gottes nicht entrinnen. Der bei
ihm in seiner Unruhe anklopft, ist der Gott,
der sich schon vorher zu ihm aufgemacht
hat, bevor er sich zu Gott aufgemacht hat.
Und so nimmt er auf seinem bedenklichen
Weg etwas mit, was er noch weniger wie
seine Schuld wegwischen kann: «Und der
Herr machte ein Zeichen, dass ihn niemand
erschliige, wer ihn finde.» Er driickt die-
sem Menschen seinen Stempel aufs Ge-
sicht: «Dies Kind soll unverletzet sein.»
Dies Kind, dieser verlorene Sohn, der sich
seines Mitmenschen entledigt hat, und das
sogar noch am Altar, nach Vollzug einer
frommen Ubung, der also Gott ins An-
gesicht hinein gesiindigt hat. Dieser Mise-
rable, der zu fliichtig ist, um ein auch nur
einigermassen «anstdndiges» Schuldbe-
kenntnis hinzukriegen.

Aber was fiir ein Gott! «Er handelt nicht
mit uns nach unseren Siinden und vergilt
uns nicht nach unserer Missetat», vergilt
nicht Gleiches mit Gleichem: Soll ich



dieses Menschen Hiiter sein? Ja, er tut es.
Und verbiirgt sich selbst dafiir, diesen ver-
kehrten Menschen nicht aus seiner Hand
reissen zu lassen. Es ist in unserer Ge-
schichte ein undurchdringliches Rdtsel,
dass gerade der Erwdhlite sein Leben ver-
liert und der Verworfene sein Leben neu
bekommt. Aber in dieses Ritsel kommt
Licht, wenn wir auf den anderen Erwihlten
blicken, Gottes geliebten Sohn, von dem
es heisst: «Welcher unsere Siinden selbst
hinaufgetragen hat auf das Holz, damit wir,
der Siinde abgestorben, der Gerechtigkeit
leben. Durch dessen Wunden seid ihr heil
geworden.»

Unnotig, der Kainssiinde ldnger entflie-
hen zu wollen, sie ist — nicht vergessen,
aber vergeben. Weil vergeben, darum un-
vergessen. Aber nicht anders unvergessen
denn als vergebene Schuld. Dieses Holz,
das Kreuz Jesu Christi, driickt nun jedem
Menschenleben seinen Stempel auf — den
Juden zuerst und dann auch uns Siindern:
Es steht in Gottes Hut. «Er kennt auch dich
und hat dich lieb» — sogar dich, trotz allem;
und darum will er den Tod auch von dir
Siinder nicht, sondern dass du umkehrst
und lebst.

Wem die Augen aufgehen fiir diese
Wunderwahrheit, der weiss, dass er auch
der Gnade Gottes nicht entrinnen kann.
Dessen Flucht wird dann auf einmal gnédig
unterbrochen. Der kehrt eben um. Der lernt
ein Fliehen neuer Art: nicht weg vom An-
gesicht des Herrn, sondern hin zu ihm: um
Zu-Flucht zu nehmen bei seiner Gnade.
Und darum auch nicht weg, sondern hin
zum Mitmenschen, hin zum Juden und hin
zu allem, was sich regt und lebt. Hin zu
ihm, zaghaft und doch entschlossen, um in
dem fremden und wohl sogar miihsamen
Mitgeschopf seinen Bruder, seine Schwe-
ster zu erkennen, an deren Seite er gehort.

Und dann werden wir, nach Jesu Willen,
ein Licht werden fiir unsere Umgebung, so
dass dieser und diese sich nicht mehr vor
uns dngstigen muss, sondern spiirt: Bei
dem kann ich ein bisschen Zuflucht finden,
Asyl, eine offene Tiir, ein offenes Ohr, ein
offenes Herz. Denken wir an das Ende vor
50 Jahren, dann sind wir an den Anfang
dieser Aufgabe gestellt. Gottes Gnade ist
gross genug, uns dazu Lust zu machen,
wenn wir ihn nur recht bitten: «Gott, sei uns
armen Siindern gnddig.»

(Predigt zum 8. Mai in Stadthagen)

Die Idee, man entschuldige sich, und noch speziell bei den Juden, gefdllt mir nicht.
Ich kann damit wenig anfangen. Viel wichtiger scheint mir, dass wir uns der
Schuld bewusst werden, die wir auf uns geladen haben. Da gibt es niemanden,

der uns ent-schuldigen kann, am wenigsten natiirlich wir selber.

Wir haben Leid zugefiigt, nicht nur den Fliichtlingen, sondern auch unseren
eigenen Biirgerinnen und Biirgern, die gezwungen wurden, Unrecht zu tun.

(Bundesritin Ruth Dreifuss, in: DIE WELTWOCHE, 25. Mai 1995, S. 43)

169



	Predigt zum 8. Mai 1995

