
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 89 (1995)

Heft: 5

Artikel: Chiapas : Von der strukturellen Gewalt zur Revolution

Autor: Ludin, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143900

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143900
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Walter Ludin

Chiapas: Von der strukturellen Gewalt
zur Revolution

Vom 25. März bis zum 4. April 1995 studierte eine Delegation verschiedener europäischer

Kirchen und des Weltkirchenrates in Chiapas, Südmexiko, die Hintergründe des

zapatistischen Volksaufstandes. Das Hilfswerk der Evangelischen Kirchen der Schweiz
(HEKS), unterstützt von Caritas und Fastenopfer, hatte die Reise organisiert. Die Schweiz
war vertreten durch Elisabeth Bäumlin (Evangelischer Kirchenbund) und Roland
B. Trauffer (Bischofskonferenz). Walter Ludin begleitete die Delegation als Journalist.
Er zeigt in seinem Beitrag, wie Jahrhunderte struktureller Gewalt zum bewaffneten
Aufstand der Maya-Indios führten. Der Bericht bestätigt das Wort von Bischof Samuel
Ruiz im Juli/August-Heft 1994 derNeuen Wege: «Die Vorherrschaft des Kapitalismus wird
aus den Tiefen von Chiapas herausgefordert.» Red.

«Schon immer Krieg»

Wie kann jemand, der als Pazifist jeden
Krieg ablehnt, Sympathien haben für einen
bewaffneten Aufstand? Als unsere
Delegation stundenlang auf holprigen Strassen
durch die Konfliktzone von Chiapas fuhr,
hatten wir Zeit, über diese Frage nachzudenken.

Es war für uns auch klar, dass

unsere Gastgeber, BischofSamuel Ruiz von
der Diözese San Cristobal de las Casas und
seine Mitarbeiter, sowohl unsere pazifistische

Grundhaltung wie das Verständnis für
die aufständischen Indios des «Zapatistischen

Heeres der Nationalen Befreiung»
(EZLN) teilten.

So meinte der Generalvikar der Diözese:
«Wir sind gegen die Gewalt. Aber wir
verstehen die Indios, die jahrelang vergeblich
gekämpft haben.» Ähnlich ein Sprecher
der Nationalen Versöhnungskommission
(CONAI), die aus unabhängigen
Persönlichkeiten besteht und von Bischof Ruiz
präsidiert wird: «Die Kirche rechtfertigt
das Ziel des Aufstandes, nicht aber das

(militärische) Vorgehen.»
Der Konflikt von Chiapas ist ein

Schulbeispiel struktureller Gewalt. Er zeigt
gleichzeitig, dass soziales Unrecht früher
oder später zu Krieg führen kann. Oder wie
es der mexikanische Schriftsteller Carlos

148

Fuentes formuliert (der anders als sein
berühmter Kollege Octavio Paz Verständnis
für die Indios zeigt): «Man kann sich kein
besseres Szenarium für eine soziale Explosion

vorstellen. Das Seltsame ist, dass sie
nicht schon früher stattgefunden hat.»1

Zum «Szenarium» gehören Fakten wie
die folgenden:

Fast 60 Prozent der arbeitenden
Bevölkerung erhalten höchstens den Mindestlohn

von monatlich 120 US-Dollar. Es wurde

uns erzählt, dass Saison-Arbeiter im
Monat nicht einmal 50 Franken erhalten
haben.

Über 30 Prozent - vor allem Frauen -
können nicht lesen und schreiben. In einem
Dorf, das wir besuchten, kam der Lehrer
bloss für zwei Tage, in einem andern
überhaupt nicht. Offenbar genügt es für das

Lehrpersonal, den Lohn mit dem
Schulinspektor zu teilen, um sich von der Arbeit
dispensieren zu lassen. Dies ist nur ein
bescheidenes Beispiel der von oben bis
unten weit verbreiteten Korruption.

Vielleicht am schlimmsten ist die Situation

auf dem Gebiet des Gesundheitswesens.

Die dörflichen Gesundheitsposten -
so weit überhaupt vorhanden - sind sehr
spärlich eingerichtet. Spitäler gibt es nur in
den Städten und die Transportkosten dorthin

sind so hoch, dass uns ein Indio sagte:



«Wenn wir schwer krank sind, bleibt uns
nur eins: zuhause auf den Tod zu warten.»

«Rassismus und Klassenkampf von
oben töten jeden Tag Menschen, ohne dass
sich jemand darum schert» (Norbert
Arntz).2 Ana, ein Mitglied des EZLN,
schildert diese alltägliche Erfahrung in
einem Gespräch mit den Lateinamerika-
Nachrichten: «Als wir friedlich kämpften,
gab es schon viele Tote in den Dörfern.
Viele Indigenas sterben an Hunger und
Krankheit. Es ist, als wäre schon immer
Krieg, weil es schon immer viele Tote
gab.» Ana erzählt weiter: «Zwei Mädchen
starben in meinen Armen. Zuerst starb ihre
Mutter, und wir hatten nichts zu essen für
sie - sie starben. So wie diese Kinder sind
Tausende Kinder an Hunger oder Krankheit

gestorben. Das ist nicht gerecht. Während

der Zeit der friedlichen Kämpfe sind
viele, sehr viele Kinder gestorben. Bei
jeder Krankheitswelle wurden unzählige
weggerafft. Deshalb widmen wir uns nun
dem bewaffneten Kampf.»3

Dem bewaffneten Kampf waren
Jahrzehnte, ja Jahrhunderte mit unzähligen
Versuchen gewaltfreier Proteste vorausgegangen.

Die Indios suchten nicht nur als
einzelne in oft tagelangen teuren Reisen
die Behörden auf, um ihre Rechte einzufordern

und dann auf später vertröstet zu werden.

(Wir hörten von Landtiteln, die seit
50 und mehr Jahren bestehen, aber nie
eingelöst wurden.) Die Bevölkerung ganzer
Dörfer und Regionen organisierte auch
immer wieder Kundgebungen für Gerechtigkeit.

Einer unserer Gesprächspartner meinte:

«Die Zapatisten sind das Ergebnis von
1000 frustrierten Märschen.»

In El Prado, einem völlig abgelegenen
Dorf, in dem die zapatistische Führung eine
Zeitlang sich aufhielt, als sie Teile der
Selva kontrollierte, schilderte uns ein
Kleinbauer eingehend die Bemühungen,
mitfriedlichen Mitteln zum Recht zu kommen.

Er fügte völlig emotionslos hinzu:
« 1987 haben wir die Meinung geändert und
uns im geheimen Waffen beschafft. 1994
begannen wir zu kämpfen. Basta al la
pobreza! Jetzt haben wir genug von der
Armut!»

NAFTA zementiert Unrechtsstaat

Bekanntlich brach der Aufstand nicht
zufällig am 1. Januar 1994 aus, am Tag, da
der nordamerikanische Freihandelsvertrag
NAFTA in Kraft trat. Dazu heisst es in einer
Analyse der Lateinamerika-Nachrichten:
«Erst mit dem Inkrafttreten von NAFTA
1994, das von vielen als <Kriegserklärung>
an das indianische und bäuerliche Mexiko
gewertet wird, bricht tatsächlich Krieg aus:
ein Krieg zwischen dem Mexiko der USA-
orientierten Modernisierer aus Mexiko-
Stadt und dem agrarischen, dem <tiefen
Mexiko> (Bonfil Batalla), dessen Zivilisation

seit 500 Jahren negiert wird.»4
Auf die kulturellen Aspekte machte uns

die Versöhnungskommission CONAI
aufmerksam: «Letztlich ist es ein Konflikt
zwischen indigener Kultur und der
europäisierten Kultur-Diktatur.» Was die
Beziehungen zwischen den USA und Mexiko
betrifft, sagte uns in einem der besuchten
Maya-Dörfer eine Frau: «Die Regierung
müsste uns Indigenas verkaufen. Und sie
hat uns verkauft!» Es ist ja bekannt, dass
ein Papier der Chase Manhattan Bank die
mexikanische Regierung aufforderte, in
Chiapas «zum Rechten zu sehen», damit
das Investitions-Klima besser werde.

Die Staatspartei PRI spricht davon, dass
in Südmexiko der «Rechtsstaat»
wiederhergestellt werden müsse. Doch die Armen
von Chiapas fragen bitter, wo denn dieser
Rechtsstaat sei, der sie um ihre Rechte
betrogen hat und der bei der Zurückeroberung
des von den Zapatisten besetzten Gebietes
ihren ganzen Hausrat und das zum Überleben

wichtige Saatgut zerstörte (9. bis 12.
Februar 1995). Dieser ferne «Rechtsstaat»
kümmerte sich erst dann um Chiapas, als
die Armen sich mit der Sprache der Waffen
Gehör verschafften. Dazu Subcomandante
Marcos bei den ersten Verhandlungen, die
im Februar 1994 unter dem Vorsitz von
Bischof Samuel Ruiz in der Kathedrale von
San Cristobal de las Casas stattfanden:
«Vaterland, warum hast du uns mit so viel
Tod alleine gelassen? Warum ist es notwendig

zu töten und zu sterben, damit ihr und
durch euch alle Welt Ramona zuhört, die

149



hier bei uns ist und so schreckliche Dinge
sagt wie, dass die indianischen Frauen
leben wollen, dass sie Schulen wollen, dass
sie studieren wollen, dass sie Lebensmittel
wollen, dass sie Respekt wollen, dass
sie Gerechtigkeit wollen, dass sie Würde
wollen?»5

So lautet denn die «Moral» der
südmexikanischen Geschichte: Wer Gewalt
verabscheut, der oder die sollte nicht erst
dann «So nicht!» schreien, wenn die Waffen

sprechen. Wem es wirklich um den

Frieden geht, darf an der strukturellen
Gewalt nicht achtlos vorbeigehen. Diese
Einsichten mögen banal tönen. Doch sie werden

weitgehend verdrängt. Nicht nur in
Mexiko oder andern lateinamerikanischen
Staaten!

1 Incomindios, März 1994.
2 Publik-Forum, 15. April 1994.
3 Lateinamerika-Nachrichten, Mai 1994.
4 Lateinamerika-Nachrichten, März 1994.
5 A.a.O.

NW-Gespräch mit Ernesto Cardenal

Revolutionen werden für die Armen gemacht

Im vergangenen April bereiste der Dichter, Priester und Befreiungstheologe Ernesto
Cardenal während einer 20tägigen Tournee die Schweiz. Er hat dabei aus seinem
Monumentalgedicht «Cantico Cosmico» (Der Kosmische Gesang) vorgelesen. Das
folgende Gesprächfand nach derLesung vom 8. April 1995 in der Linsebühlkirche St. Gallen
statt. Beat Dietschy hat es übernommen, dem Gast aus Nicaragua einige Fragen des
Redaktors zu stellen, das Gespräch ab Tonband zu transkribieren und vom Spanischen ins
Deutsche zu übersetzen. Es sind ermutigende, ja prophetische Antworten, die wir von
Ernesto Cardenal erhalten haben. Er ist der Mystiker und Marxist geblieben, der jeden
kirchlichen wie politischen Totalitarismus bekämpft und zu einem erneuerten Sozialismus
aufruft. Red.

Die Kirche hat das Evangelium
verraten

NW: Im März 1983 ging ein Bild durch
die Weltpresse. Es zeigte den Papst, der
mit erhobenem Zeigefinger den sandinistischen

Priester-Minister Ernesto Cardenal
auf dem Flugplatz von Managua zurechtweisen

wollte. Was ist damals in Ihnen
vorgegangen?

Ernesto Cardenal: Für mich war es nicht
dieser Auftritt des Papstes, was mich am
meisten bewegt hat. Der Papst teilte mir
damals - auf eine ziemlich barsche Art -
mit, dass ich meine Situation in Ordnung zu

bringen hätte. Meine Situation war aber
schon in Ordnung, weil die Bischöfe
Nicaraguas uns, meinem Bruder Fernando und
mir, zu jenem Zeitpunkt bereits die
Genehmigung für unsere Regierungsämter
erteilt hatten. Doch ich wollte nicht mit dem
Papst darüber diskutieren.

Wirklich demütigend war hingegen, was
er dem Volk Nicaraguas antat. Während der
päpstlichen Messe, der um die 700 000
Menschen beiwohnten, fing er plötzlich an,
gegen die Revolution zu sprechen. Das
Volk wurde erst unruhig, dann begann es zu
protestieren und ihn mit Zwischenrufen zu
unterbrechen. Es war das erste Mal, dass

150


	Chiapas : Von der strukturellen Gewalt zur Revolution

