
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 89 (1995)

Heft: 4

Rubrik: Zeichen der Zeit : Bonhoeffer und Teilhard de Chardin : Theologen
einer weltlichen Welt

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Zeichen der Zeit
Bonhoeffer und Teilhard de Chardin: Theologen einer
weltlichen Welt

Am 9. April jährte sich zum 50. Mal der
Tag der Ermordung Dietrich Bonhoeffers
(1906-1945) im Konzentrationslager Flos-
senbürg. Weniger beachtet wurde der 40.
Todestag von Pierre Teilhard de Chardin
(1881-1955) am 10. April. Es ist mehr als
der äussere Anlass dieser Gedenktage, was
die beiden Theologen verbindet. Ihnen
gemeinsam ist die Abkehr von einem christlichen

Triumphalismus und die Hinwendung

zu einer weltlich gewordenen Welt,
der von Gott her begründete Aufbruch der
Welt in ihre Autonomie. Bonhoeffer und
Teilhard vertrauen auf den mündigen
Menschen, der berufen wäre, eine solidarische
Welt aufzubauen. Am Ende dieses
Jahrhunderts drängt sich allerdings die Frage
auf, ob dieses Menschenbild nicht doch zu
«optimistisch» ist. Sind wir nicht heilfroh,
wenn die Menschheit wenigstens vor den
drohenden Katastrophen bewahrt wird?
Sieht es nicht ganz so aus, als könnte Gottes
Experiment mit der Welt auch scheitern?

Bonhoeffer: den Menschen in seiner
Weltlichkeit nicht «madig machen»

Das Befreiende an Bonhoeffers Theologie

ist die Herausführung der Welt aus
«kirchlicher» oder «christlicher»
Bevormundung. Bonhoeffer ist ein Befreiungstheologe

für Menschen, die unter die Fuchtel

religiöser Fundamentalismen geraten.
Er ist ganz dieser Welt zugetan und bleibt
dabei ganz Theologe; denn gott-los ist
diese Welt, weil Gott selbst sie in die ihr
vorbehaltene Autonomie los-lässt. Da gibt
es auch keinen Ort für «christliche Politik»
oder «christliche Parteien», gar für einen
pfaffischen Willen zur Macht, der vorgibt,
die Welt zu «verchristlichen».

Ihre reifste Form erhält Bonhoeffers
Theologie der Welt in seinen Meditationen
aus dem Gefängnis Berlin-Tegel.1 «Weltlich»

von «Gott» sprechen heisst die neue
Losung (306). Sie liegt darin begründet,
dass Gott ein weltlicher, ein der Welt
zugewandter Gott ist. Wie im Religiösen
Sozialismus eines Leonhard Ragaz gibt es für
Bonhoeffer wichtigere Dinge als «die
individualistische Frage nach dem persönlichen

Seelenheil». Im Mittelpunkt von
allem steht «die Gerechtigkeit und das Reich
Gottes auf Erden». Die Absage an die
Jenseitsreligion könnte unmissverständlicher
nicht sein: «Nicht um das Jenseits, sondern
um diese Welt, wie sie geschaffen, erhalten,
in Gesetze gefasst, versöhnt und erneuert
wird, geht es doch. Was über diese Welt
hinaus ist, will im Evangelium für diese
Welt da sein» (312).

Die Theologie der Welt verträgt sich
nicht mit einer Religion, die Gott als «deus
ex machina» aufmarschieren lässt, um die
Schwächen und Grenzen menschlicher
Existenz zu bewältigen. «Ich möchte»,
schreibt Bonhoeffer, «von Gott nicht an
den Grenzen, sondern in der Mitte, nicht in
den Schwächen, sondern in der Kraft, nicht
also bei Tod und Schuld, sondern im Leben
und im Guten des Menschen sprechen»
(307).

Im Reich Gottes gibt es keine Religion
und keine religiösen, gar «christlichen
Probleme» oder «Lösungen». Christsein heisst
nicht «in einer bestimmten Art religiös
sein», «sondern es heisst Menschsein»
(395). Unser Verhältnis zu Gott ist kein
«religiöses», sondern ein «neues Leben im
<Dasein-für-andere>» (414). Reich Gottes
ist eine Verheissung für diese Erde, ein
Aufruf zum Menschendienst, das Gegen-



teil von Religion als «Kontingenzbewälti-
gung»2.

«Von Gott im Guten des Menschen
sprechen» - nichts berührt mich bei
Bonhoeffer so sehr wie dieses theologische
Leitmotiv. Es vollendet sich in der Aussage,

«dass man die Mündigkeit der Welt und
des Menschen einfach anerkennt, dass man
den Menschen in seiner Weltlichkeit nicht
<madig machb, sondern ihn an seiner stärksten

Stelle mit Gott konfrontiert» (379).
Wenn diese Mündigkeit sich als «gottlos»
darstellt, so ist sie darin «vielleicht gerade
Gott-näher als die unmündige Welt». Denn
Gott selbst lässt seine Welt los, sodass sie
gott-los mündig wird. «Gott gibt uns zu
wissen, dass wir leben müssen als solche,
die mit dem Leben ohne Gott fertig werden.
Der Gott, der mit uns ist, ist der Gott, der
uns verlässt (Markus 15,34)! Der Gott, der
uns in der Welt leben lässt ohne die
Arbeitshypothese Gott, ist der Gott, vor dem wir
dauernd stehen» (394). In aller Schärfe
wendet sich Bonhoeffer gegen eine «christliche

Apologetik», die der «mündig gewordenen

Welt zu beweisen» versucht, «dass
sie ohne den Vormund <Gott> nicht leben
könne» (357). Bonhoeffer bekennt, dass
ihn sein «christlicher Instinkt häufig mehr
zu den Religionslosen als zu den Religiösen»

ziehe, «und zwar durchaus nicht in der
Absicht der Missionierung, sondern ich
möchte fast sagen <brüderlich>» (307).

Angesichts einer schleichenden Refun-
damentalisierung der Konfessionen ist
Bonhoeffer aktueller denn je. Was muss
heute nicht wieder alles «christlich» sein?
Die Verfassung, die sich auf Gott den
Allmächtigen beruft (und daneben eine
fremdenfeindliche Politik toleriert). Der Staat,
der von der Kirche ja nicht getrennt werden
darf, da ihm sonst der Beistand der «christlichem

Ethik» fehlt (die es offenbar nur
gibt, wenn das Geld den Kirchen so reichlich

zufliesst wie heute). Die Privilegierung
der Landeskirchen unter Ausschluss

anderer Religionen von der staatlichen
Anerkennung (womit der Staat als ein
exklusiv «christlicher» ausgewiesen bleibt).
Ich habe sie noch im Ohr, die schrillen
Voten in der Zürcher Kantonsratsdebatte

vom 27. März über die Trennung von Kirche

und Staat. Was steckt dahinter anderes
als ein christlicher Überlegenheitskomplex,

der aus dem biblischen Gott eine
Ideologie macht? Arthur Rieh fragte
einmal, ob ein so argumentierendes «Christentum

etwas anderes sei als eine besonders
raffinierte Variante des Heidentums».3

Bonhoeffers Theologie der Welt steht im
Widerspruch zu dieser «christlichen Politik».

Christlich ist eben nicht die «christliche»,

sondern die «laizistische», also auf
keine religiöse Wahrheit sich berufende
Politik oder Partei. Mit dem guten Beispiel
geht das Godesberger Programm der SPD
von 1959 voran, indem es in bewusster
Anlehnung an Bonhoeffers Unterscheidung

zwischen «Vorletztem und Letztem»4
sagt, der demokratische Sozialismus wolle
«keine letzten Wahrheiten verkünden -
nicht aus Verständnislosigkeit und nicht
aus Gleichgültigkeit gegenüber den
Weltanschauungen oder religiösen Wahrheiten,
sondern aus der Achtung vor den
Glaubensentscheidungen des Menschen, über
deren Inhalt weder eine politische Partei
noch der Staat zu bestimmen haben». Politik

ist das Vorletzte, das im Letzten wurzelt,
ohne es - als Politik - thematisieren zu
können. Im Letzten wissen wir das Vorletzte

geborgen. Ja, wir verstehen die mündig
gewordene Welt von diesem Letzten her
besser, als sie sich selbst verstehen kann.
Das ist keine neue Überheblichkeit,
sondern die Mahnung, die weltlich gewordene
Welt ernst zu nehmen, mit den «Religionslosen»

zusammenzuarbeiten und Gottesdienst

als Weltdienst zu praktizieren.
Aber ist es nicht ein allzu optimistisches

Menschenbild, das Bonhoeffer mit der
mündig gewordenen Welt verbindet? «Wir
haben die Bedeutung des Vernünftigen und
Gerechten auch im Geschichtsablauf
immer wieder überschätzt», erwidert er in
seinen Aufzeichnungen (326). Gegen das
mögliche Scheitern der Welt hilft auch
nicht Gottes Allmacht. Schon eher seine
«Ohnmacht». «Nur der leidende Gott kann
helfen». Christsein heisst, am «Leiden Gottes

im weltlichen Leben» (394f.)
teilzunehmen.

198



Teilhard de Chardin: Evolution
als Menschwerdung des Menschen

Friedrich Heer berichtet über ein
«historisches Gespräch», das 1938 stattgefunden

hat:
«Jesuitengeneral: <Herr Pater, Sie sind

jetzt in China unerwünscht, denn man hält
Sie für einen Evolutionisten und Kommunisten.

> Teilhard: <Ich bin kein Kommunist!)

Ordensgeneral: <Sie sind ohne Zweifel

ein Evolutionist, und dies genügt, um
zu beweisen, dass sie auch Kommunist
sind.»>

Für Heer entlarvt sich in diesem
Gespräch «die ganze Tragödie eines katholischen

Integralismus, dem eine Schöpfung,
die sich in einem ununterbrochenen Werden,

Wachsen, Entwickeln manifestiert,
ungeheuerlich, undenkbar erscheint. Im
Werden steckt der Teufel und, auf Erden,
der Kommunist.»5 Zeit seines Lebens blieb
Teilhard der römischen Kirche suspekt.
Seine bedeutenden Werke konnten erst
postum erscheinen. Nach der Rehabilitation

durch das Zweite Vatikanum übt sich
die römische Kirche heute im Totschweigen

des grossen Jesuiten. Wir sollten uns
nicht auch daran beteiligen. Teilhards
Botschaft ist noch immer befreiend für jene,
die Glauben mit Aufklärung verbinden
wollen, aber auch für alle, die aus den
etablierten Christentümern ausbrechen,
nicht weil sie den Glauben verloren hätten,
sondern weil sie trotz allem Glaubende und
wieder alle Hoffnung Hoffende geblieben
sind.

Teilhard legt uns eine Theorie der Evolution

vor, in der schon die Materie auf ein
höchstes Ziel angelegt erscheint und sich
auf immer komplexere Formen des
Daseins hin «transzendiert». Daraus entstehen
zunächst die lebendigen Organismen, die
sich als «Biosphäre» über den ganzen Erdball

verbreiten. Im Menschen schlägt die
Evolution ihr Auge auf und gelangt zum
Bewusstsein ihrer selbst. Seit die
Menschen den ganzen Planeten bevölkern, bildet

sich unter ihnen das Bewusstsein der
einen Menschheit. So wird die Biosphäre
von einer Schicht des Geistes überlagert,

die Teilhard als «Noosphäre» bezeichnet.
Die Sozialisation im planetarischen
Ausmass gehört zur Personalisation oder zur
Menschwerdung des Menschen. Die
Menschen, die sich als Gemeinschaftswesen
erfahren, wachsen auch menschlich über
sich hinaus. Sie werden solidarischer,
immer mehr geprägt vom Ethos der Nächstenliebe.

Warum? Weil das Ziel aller Evolution

der universale Christus ist, der Punkt
Omega, ein letztes Zentrum, das die Liebe
selber ist. Die Noosphäre vollendet sich in
der «Theosphäre» des Reiches Gottes.6

Teilhards Schrift «Mein Glaube»
beginnt mit den Worten: «Ich glaube, das
Universum ist eine Evolution. Ich glaube,
die Evolution geht in Richtung des Geistes.
Ich glaube, der Geist vollendet sich im
Personalen. Ich glaube, das höchste
Personale ist der Christus Universalis.»7 Auch
Teilhard spricht von Gott «im Guten des
Menschen». Gott ist kein «deus ex machina»,

«dessen Existenz die Würde des
Universums verletzen würde und die Triebfedern

des menschlichen Bemühens erschlaffen

liesse». Der Marxismus lehnt sich zu
Recht gegen diesen «Pseudo-Gott» auf.8

Den Theologen der Evolution bewegt
nicht die Frage nach dem eigenen Seelenheil,

sondern die Teilhabe an der Evolution:
«Was mich anbelangt, so spüre ich wenig
Interesse für ein individuelles Überleben.
Wird die Frucht meines Lebens in die
Unsterblichkeit aufgenommen, so kann es mir
gleichgültig sein, ob ich daran egoistisch
teilhabe oder nicht. Ganz aufrichtig: meine
persönliche Seligkeit interessiert mich
nicht; ich bin glücklich zu wissen, dass das
Beste von mir selbst für immer in einem
Schöneren und Grösseren weiterleben
wird.»9

Entscheidend ist nicht, ob die Menschen
an Gott glauben, sondern ob sie Gottes
Hoffnungfür diese Erde teilen. Der Glaube
an Gott ist noch kein Glaube an die Welt.
Teilhard leidet darunter, dass die meisten
Christen Defätisten, Feinde des
Fortschritts sind. Aber auch der atheistische
Marxismus ist erst «die embryonale oder

gar karikaturenhafte Form eines noch wie
ein Neugeborenes plärrenden Neo-Hu-



manismus»10. Trotzdem fühlt sich Teilhard
immer wieder zu Marxistinnen und
Marxisten hingezogen. Sie sind dem Reich
Christi näher, als ihnen bewusst ist. Das
muss auch so sein, wenn anders der Punkt
Omega die Menschen guten Willens
bewegt, gleichgültig ob sie glauben oder
nicht. Der auferstandene Christus ist das
kosmische Prinzip, das Menschen anzieht
wie der Mond das Meer.

Konrad Farner hat als Marxist Teilhards
Aufruf befolgt und sich eingereiht in «die
gemeinsame Front aller», «die glauben,
dass die Welt vorwärts schreitet, und dass
wir die Aufgabe haben, sie vorwärts zu
bringen». Er stellte aber die bange Frage,
ob Marxismus und Christentum überhaupt
noch in der Lage seien, Zukunftsbilder der
Grossen Hoffnung zu entwerfen, und nicht
vielmehr, «angeschlagen durch ihre
vorgängige Geschichte», jede Glaubwürdigkeit

verloren hätten. Wie Teilhard hatte er
die vielen «geistlich Heimatlosen» vor Augen

- «Menschen, hin- und hergerissen
zwischen einem Marxismus, dessen
entpersonalisierende Wirkung sie empört, und
einem Christentum, dessen menschliche
Lauheit sie anekelt»11.

Teilhard wurde und wird naiver
Zukunftsoptimismus vorgeworfen. Diese Kritik

gehört zu seiner Wirkungsgeschichte,
mehr und tragischer noch zur Ursache seiner

heutigen Unwirksamkeit. Angesichts
drohender Weltkatastrophen ist das fehlende

Interesse an einer Evolutionstheologie
zwar verständlich, gemessen an dem, was
Teilhard wirklich sagte, aber nicht gerechtfertigt.

Nie hat Teilhard einen historischen
Determinismus vertreten und behauptet,
die Evolution erreiche ihr Ziel mit (natur-)-
geschichtlicher Zwangsläufigkeit. In dem
Moment, da die Evolution im Menschen
zum Bewusstsein ihrer selbst gelangt, wird
vielmehr auch der Mensch selbst für die
Evolution verantwortlich. «Bedrohung des
Lebens von innen her» ist für Teilhard eine
latente Gefahr, begründet in der «Freiheit
des Denkens», die eben «auch ein gefährlicher

Anreiz zu einer zügellosen Emanzipation»

sein kann.12 Teilhard denkt an die
Atombombe, gegen die nur der Streik üb¬

rigbleibt. Wohl gibt es gute Gründe, auf die
Entwicklung der Noosphäre zu vertrauen.
In ihr gewinnt «das Denken der Menschheit

an Kraft und Tiefe», bis es kaum mehr
den Fehler begeht, die eigene Evolution zu
zerstören. Aber eine letzte Gewissheit
haben wir nicht. Paradies oder Apokalypse
bleiben am Ende die Alternativen.13

Bonhoeffer und Teilhard wirken aus
heutiger Sicht wie gescheiterte Propheten,
Vorboten einer besseren Zeit, die sich nicht
erfüllte. Die Autonomie des Politischen
wird durch neue Fundamentalismen
bedrängt, kirchliche Verkündigung regrediert
zur «Kontingenzbewältigung». Der technische

Fortschritt richtet sich gegen die
Schöpfung, statt sie zu erneuern. Aber weder

Bonhoeffer noch Teilhard sind für diese
negative Entwicklung verantwortlich. Im
Gegenteil: Würden die Gläubigen die
Reichgottesbotschaft als Verheissung für
diese Erde ernst nehmen und wären die
Menschen sich ihrer Verantwortung für die
Evolution bewusst, so hätten wir weiterhin
Grund zu hoffen. Bonhoeffer und Teilhard
bleiben aktuell, auch und gerade weil sie es
nicht mehr zu sein scheinen.

1 Widerstand und Ergebung, Briefe und Aufzeichnungen

aus der Haft, hg. von Eberhard Bethge, München
1970. (Die Seitenzahlen im Text beziehen sich auf
dieses Buch.)
2 Vgl. die Kritik an der Studie «Jede(r) ein Sonderfall

- Religion in der Schweiz», in: Zeichen der Zeit:
Religiöse Marktwirtschaft? (NW 1994, S. 186ff.)
3 Die Weltlichkeit des Glaubens, Zürich/Stuttgart
1966, S. 25f.
4 Vgl. Ethik, München 1949, S. 75ff.
5 Offener Humanismus, Bern/Stuttgart 1962, S. 167.
6 Dargestellt in seinem Hauptwerk: Der Mensch im
Kosmos, München 1969.
7 Mein Glaube, Olten/Freiburg im Breisgau 1972,
S. 116.
8 Die Zukunft des Menschen, Olten/Freiburg im Breisgau

1963, S. 352.
9 Mein Glaube, S. 138.
10 Die Zukunft des Menschen, S. 348.
11 Theologie des Kommunismus? Frankfurt am Main
1969, S. 325f. Farner zitiert hier: Die Zukunft des
Menschen, S. 354.
12 Die Entstehung des Menschen, München 1961, S.
124.
13 Der Mensch im Kosmos, S. 284ff.


	Zeichen der Zeit : Bonhoeffer und Teilhard de Chardin : Theologen einer weltlichen Welt

