Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 89 (1995)
Heft: 4
Rubrik: Zeichen der Zeit : Bonhoeffer und Teilhard de Chardin : Theologen

einer weltlichen Welt

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Willy Spieler

Zeichen der Zeit

Bonhoeffer und Teilhard de Chardin: Theologen einer

weltlichen Welt

Am 9. April jihrte sich zum 50. Mal der
Tag der Ermordung Dietrich Bonhoeffers
(1906-1945) im Konzentrationslager Flos-
senbiirg. Weniger beachtet wurde der 40.
Todestag von Pierre Teilhard de Chardin
(1881-1955) am 10. April. Es ist mehr als
der dussere Anlass dieser Gedenktage, was
die beiden Theologen verbindet. Ihnen ge-
meinsam ist die Abkehr von einem christ-
lichen Triumphalismus und die Hinwen-
dung zu einer weltlich gewordenen Welt,
der von Gott her begriindete Aufbruch der
Welt in ihre Autonomie. Bonhoeffer und
Teilhard vertrauen auf den miindigen Men-
schen, der berufen wire, eine solidarische
Welt aufzubauen. Am Ende dieses Jahr-
hunderts dréangt sich allerdings die Frage
auf, ob dieses Menschenbild nicht doch zu
«optimistisch» ist. Sind wir nicht heilfroh,
wenn die Menschheit wenigstens vor den
drohenden Katastrophen bewahrt wird?
Sieht es nicht ganz so aus, als konnte Gottes
Experiment mit der Welt auch scheitern?

Bonhoeffer: den Menschen in seiner
Weltlichkeit nicht «xmadig machen»

Das Befreiende an Bonhoeffers Theo-
logie ist die Herausfiihrung der Welt aus
«kirchlicher» oder «christlicher» Bevor-
mundung. Bonhoeffer ist ein Befreiungs-
theologe fiir Menschen, die unter die Fuch-
tel religioser Fundamentalismen geraten.
Er ist ganz dieser Welt zugetan und bleibt
dabei ganz Theologe; denn gott-los ist
diese Welt, weil Gott selbst sie in die ihr
vorbehaltene Autonomie los-lasst. Da gibt
es auch keinen Ort fiir «christliche Politik»
oder «christliche Parteien», gar fiir einen
pfiffischen Willen zur Macht, der vorgibt,
die Welt zu «verchristlichen».

Ihre reifste Form erhélt Bonhoeffers
Theologie der Welt in seinen Meditationen
aus dem Gefiangnis Berlin-Tegel.! «Welt-
lich» von «Gott» sprechen heisst die neue
Losung (306). Sie liegt darin begriindet,
dass Gott ein weltlicher, ein der Welt zu-
gewandter Gott ist. Wie im Religidsen So-
zialismus eines Leonhard Ragaz gibt es fiir
Bonhoeffer wichtigere Dinge als «die indi-
vidualistische Frage nach dem personli-
chen Seelenheil». Im Mittelpunkt von al-
lem steht «die Gerechtigkeit und das Reich
Gottes auf Erden». Die Absage an die Jen-
seitsreligion konnte unmissverstiandlicher
nicht sein: «Nicht um das Jenseits, sondern
um diese Welt, wie sie geschaffen, erhalten,
in Gesetze gefasst, versohnt und erneuert
wird, geht es doch. Was iiber diese Welt
hinaus ist, will im Evangelium fiir diese
Welt da sein» (312). '

Die Theologie der Welt vertrdgt sich
nicht mit einer Religion, die Gott als «deus
ex machina» aufmarschieren lasst, um die
Schwichen und Grenzen menschlicher
Existenz zu bewiltigen. «Ich mochte»,
schreibt Bonhoeffer, «von Gott nicht an
den Grenzen, sondern in der Mitte, nicht in
den Schwichen, sondern in der Kraft, nicht
also bei Tod und Schuld, sondern im Leben
und im Guten des Menschen sprechen»
(307).

Im Reich Gottes gibt es keine Religion
und keine religiésen, gar «christlichen Pro-
bleme» oder «Losungen». Christsein heisst
nicht «in einer bestimmten Art religios
sein», «sondern es heisst Menschsein»
(395). Unser Verhdltnis zu Gott ist kein
«religioses», sondern ein «neues Leben im
«Dasein-fiir-andere>» (414). Reich Gottes
ist eine Verheissung fiir diese Erde, ein
Aufruf zum Menschendienst, das Gegen-

177



teil von Religion als «Kontingenzbewalti-
gung»?.

«Von Gott im Guten des Menschen
sprechen» — nichts beriihrt mich bei Bon-
hoeffer so sehr wie dieses theologische
Leitmotiv. Es vollendet sich in der Aussa-
ge, «dass man die Miindigkeit der Welt und
des Menschen einfach anerkennt, dass man
den Menschen in seiner Weltlichkeit nicht
<madig macht>, sondern ihn an seiner stirk-
sten Stelle mit Gott konfrontiert» (379).
Wenn diese Miindigkeit sich als «gottlos»
darstellt, so ist sie darin «vielleicht gerade
Gott-ndher als die unmiindige Welt». Denn
Gott selbst l4dsst seine Welt los, sodass sie
gott-los miindig wird. «Gott gibt uns zu
wissen, dass wir leben miissen als solche,
die mit dem Leben ohne Gott fertig werden.
Der Gott, der mit uns ist, ist der Gott, der
uns verlisst (Markus 15,34)! Der Gott, der
uns in der Welt leben l4sst ohne die Arbeits-
hypothese Gott, ist der Gott, vor dem wir
dauernd stehen» (394). In aller Schirfe
wendet sich Bonhoeffer gegen eine «christ-
liche Apologetik», die der «miindig gewor-
denen Welt zu beweisen» versucht, «dass
sie ohne den Vormund <Gott> nicht leben
konne» (357). Bonhoeffer bekennt, dass
ihn sein «christlicher Instinkt hdufig mehr
zu den Religionslosen als zu den Religio-
sen» ziehe, «und zwar durchaus nicht in der
Absicht der Missionierung, sondern ich
mochte fast sagen <briiderlich>» (307).

Angesichts einer schleichenden Refun-
damentalisierung der Konfessionen ist
Bonhoeffer aktueller denn je. Was muss
heute nicht wieder alles «christlich» sein?
Die Verfassung, die sich auf Gott den All-
méchtigen beruft (und daneben eine frem-
denfeindliche Politik toleriert). Der Staat,
der von der Kirche ja nicht getrennt werden
darf, da thm sonst der Beistand der «christ-
lichem Ethik» fehlt (die es offenbar nur
gibt, wenn das Geld den Kirchen so reich-
lich zufliesst wie heute). Die Privilegie-
rung der Landeskirchen unter Ausschluss
anderer Religionen von der staatlichen
Anerkennung (womit der Staat als ein ex-
klusiv «christlicher» ausgewiesen bleibt).
Ich habe sie noch im Ohr, die schrillen
Voten in der Ziircher Kantonsratsdebatte

178

vom 27. Mirz iiber die Trennung von Kir-
che und Staat. Was steckt dahinter anderes
als ein christlicher Uberlegenheitskom-
plex, der aus dem biblischen Gott eine
Ideologie macht? Arthur Rich fragte ein-
mal, ob ein so argumentierendes «Christen-
tum etwas anderes sei als eine besonders
raffinierte Variante des Heidentums».?
Bonhoeffers Theologie der Welt steht im

"Widerspruch zu dieser «christlichen Poli-

tik». Christlich ist eben nicht die «christli-
che», sondern die «laizistische», also auf
keine religiose Wahrheit sich berufende
Politik oder Partei. Mit dem guten Beispiel
geht das Godesberger Programm der SPD
von 1959 voran, indem es in bewusster
Anlehnung an Bonhoeffers Unterschei-
dung zwischen «Vorletztem und Letztem»*
sagt, der demokratische Sozialismus wolle
«keine letzten Wahrheiten verkiinden -
nicht aus Verstindnislosigkeit und nicht
aus Gleichgiiltigkeit gegeniiber den Welt-
anschauungen oder religiosen Wahrheiten,
sondern aus der Achtung vor den Glau-
bensentscheidungen des Menschen, iiber
deren Inhalt weder eine politische Partei
noch der Staat zu bestimmen haben». Poli-
tik ist das Vorletzte, das im Letzten wurzelt,
ohne es — als Politik — thematisieren zu
konnen. Im Letzten wissen wir das Vorletz-
te geborgen. Ja, wir verstehen die miindig
gewordene Welt von diesem Letzten her
besser, als sie sich selbst verstehen kann.
Das ist keine neue Uberheblichkeit, son-
dern die Mahnung, die weltlich gewordene
Welt ernst zu nehmen, mit den «Religions-
losen» zusammenzuarbeiten und -Gottes-
dienst als Weltdienst zu praktizieren.

Aber ist es nicht ein allzu optimistisches
Menschenbild, das Bonhoeffer mit der
miindig gewordenen Welt verbindet? «Wir
haben die Bedeutung des Verniinftigen und
Gerechten auch im Geschichtsablauf im-
mer wieder iiberschitzt», erwidert er in
seinen Aufzeichnungen (326). Gegen das
mogliche Scheitern der Welt hilft auch
nicht Gottes Allmacht. Schon eher seine
«Ohnmacht». «Nur der leidende Gott kann
helfen». Christsein heisst, am «Leiden Got-
tes im weltlichen Leben» (394f.) teilzu-
nehmen.



Teilhard de Chardin: Evolution
als Menschwerdung des Menschen

Friedrich Heer berichtet iiber ein «hi-
storisches Gesprach», das 1938 stattgefun-
den hat:

«Jesuitengeneral: <Herr Pater, Sie sind
jetzt in China unerwiinscht, denn man hélt
Sie fiir einen Evolutionisten und Kommu-
nisten.> Teilhard: <Ich bin kein Kommu-
nist!> Ordensgeneral: <Sie sind ohne Zwei-
fel ein Evolutionist, und dies geniigt, um
zu beweisen, dass sie auch Kommunist
sind.>»

Fiir Heer entlarvt sich in diesem Ge-
sprich «die ganze Tragodie eines katholi-
schen Integralismus, dem eine Schopfung,
die sich in einem ununterbrochenen Wer-
den, Wachsen, Entwickeln manifestiert,
ungeheuerlich, undenkbar erscheint. Im
Werden steckt der Teufel und, auf Erden,
der Kommunist.»® Zeit seines Lebens blieb
Teilhard der romischen Kirche suspekt.
Seine bedeutenden Werke konnten erst
postum erscheinen. Nach der Rehabilita-
tion durch das Zweite Vatikanum iibt sich
die romische Kirche heute im Totschwei-
gen des grossen Jesuiten. Wir sollten uns
nicht auch daran beteiligen. Teilhards Bot-
schaft ist noch immer befreiend fiir jene,
die Glauben mit Aufkldrung verbinden
wollen, aber auch fiir alle, die aus den
etablierten Christentiimern ausbrechen,
nicht weil sie den Glauben verloren hitten,
sondern weil sie trotz allem Glaubende und
wieder alle Hoffnung Hoffende geblieben
sind.

Teilhard legt uns eine Theorie der Evolu-
tion vor, in der schon die Materie auf ein
hochstes Ziel angelegt erscheint und sich
auf immer komplexere Formen des Da-
seins hin «transzendiert». Daraus entstehen
zundchst die lebendigen Organismen, die
sich als «Biosphdre» iiber den ganzen Erd-
ball verbreiten. Im Menschen schlidgt die
Evolution ihr Auge auf und gelangt zum
Bewusstsein ihrer selbst. Seit die Men-
schen den ganzen Planeten bevlkern, bil-
det sich unter ihnen das Bewusstsein der
einen Menschheit. So wird die Biosphére
von einer Schicht des Geistes iiberlagert,

die Teilhard als «Noosphdre» bezeichnet.
Die Sozialisation im planetarischen Aus-
mass gehdrt zur Personalisation oder zur
Menschwerdung des Menschen. Die Men-
schen, die sich als Gemeinschaftswesen
erfahren, wachsen auch menschlich iiber
sich hinaus. Sie werden solidarischer, im-
mer mehr gepragt vom Ethos der Néchsten-
liebe. Warum? Weil das Ziel aller Evolu-
tion der universale Christus ist, der Punkt
Omega, ein letztes Zentrum, das die Liebe
selber ist. Die Noosphire vollendet sich in
der «Theosphdre» des Reiches Gottes.®

Teilhards Schrift «Mein Glaube» be-
ginnt mit den Worten: «Ich glaube, das
Universum ist eine Evolution. Ich glaube,
die Evolution geht in Richtung des Geistes.
Ich glaube, der Geist vollendet sich im
Personalen. Ich glaube, das hochste Per-
sonale ist der Christus Universalis.»’ Auch
Teilhard spricht von Gott «im Guten des
Menschen». Gott ist kein «deus ex machi-
na», «dessen Existenz die Wiirde des Uni-
versums verletzen wiirde und die Triebfe-
dern des menschlichen Bemiihens erschlaf-
fen liesse». Der Marxismus lehnt sich zu
Recht gegen diesen «Pseudo-Gott» auf.’

Den Theologen der Evolution bewegt
nicht die Frage nach dem eigenen Seelen-
heil, sondern die Teilhabe an der Evolution:
«Was mich anbelangt, so spiire ich wenig
Interesse fiir ein individuelles Uberleben.
Wird die Frucht meines Lebens in die Un-
sterblichkeit aufgenommen, so kann es mir
gleichgliltig sein, ob ich daran egoistisch
teilhabe oder nicht. Ganz aufrichtig: meine
personliche Seligkeit interessiert mich
nicht; ich bin gliicklich zu wissen, dass das
Beste von mir selbst fiir immer in einem
Schoneren und Grosseren weiterleben
wird.»®

Entscheidend ist nicht, ob die Menschen
an Gott glauben, sondern ob sie Gottes
Hoffnung fiir diese Erde teilen. Der Glaube
an Gott ist noch kein Glaube an die Welt.
Teilhard leidet darunter, dass die meisten
Christen Defitisten, Feinde des Fort-
schritts sind. Aber auch der atheistische
Marxismus ist erst «die embryonale oder
gar karikaturenhafte Form eines noch wie
ein Neugeborenes plidrrenden Neo-Hu-

- o~



manismus»'°. Trotzdem fiihlt sich Teilhard
immer wieder zu Marxistinnen und Mar-
xisten hingezogen. Sie sind dem Reich
Christi ndher, als ihnen bewusst ist. Das
muss auch so sein, wenn anders der Punkt
Omega die Menschen guten Willens be-
wegt, gleichgiiltig ob sie glauben oder
nicht. Der auferstandene Christus ist das
kosmische Prinzip, das Menschen anzieht
wie der Mond das Meer.

Konrad Farner hat als Marxist Teilhards
Aufruf befolgt und sich eingereiht in «die
gemeinsame Front aller», «die glauben,
dass die Welt vorwirts schreitet, und dass
wir die Aufgabe haben, sie vorwérts zu
bringen». Er stellte aber die bange Frage,
ob Marxismus und Christentum iiberhaupt
noch in der Lage seien, Zukunftsbilder der
Grossen Hoffnung zu entwerfen, und nicht
vielmehr, «angeschlagen durch ihre vor-
gingige Geschichte», jede Glaubwiirdig-
keit verloren hitten. Wie Teilhard hatte er
die vielen «geistlich Heimatlosen» vor Au-
gen — «Menschen, hin- und hergerissen
zwischen einem Marxismus, dessen ent-
personalisierende Wirkung sie empért, und
einem Christentum, dessen menschliche
Lauheit sie anekelt»!!,

Teilhard wurde und wird naiver Zu-
kunftsoptimismus vorgeworfen. Diese Kri-
tik gehort zu seiner Wirkungsgeschichte,
mehr und tragischer noch zur Ursache sei-
ner heutigen Unwirksamkeit. Angesichts
drohender Weltkatastrophen ist das fehlen-
de Interesse an einer Evolutionstheologie
zwar verstindlich, gemessen an dem, was
Teilhard wirklich sagte, aber nicht gerecht-
fertigt. Nie hat Teilhard einen historischen
Determinismus vertreten und behauptet,
die Evolution erreiche ihr Ziel mit (natur-)-
geschichtlicher Zwangsldufigkeit. In dem
Moment, da die Evolution im Menschen
zum Bewusstsein ihrer selbst gelangt, wird
vielmehr auch der Mensch selbst fiir die
Evolution verantwortlich. «<Bedrohung des
Lebens von innen her» ist fiir Teilhard eine
latente Gefahr, begriindet in der «Freiheit
des Denkens», die eben «auch ein gefihr-
licher Anreiz zu einer ziigellosen Emanzi-
pation» sein kann.'? Teilhard denkt an die
Atombombe, gegen die nur der Streik iib-

4 AN

rigbleibt. Wohl gibt es gute Griinde, auf die
Entwicklung der Noosphire zu vertrauen.
In ihr gewinnt «das Denken der Mensch-
heit an Kraft und Tiefe», bis es kaum mehr
den Fehler begeht, die eigene Evolution zu
zerstoren. Aber eine letzte Gewissheit ha-
ben wir nicht. Paradies oder Apokalypse
bleiben am Ende die Alternativen.'

*

Bonhoeffer und Teilhard wirken aus
heutiger Sicht wie gescheiterte Propheten,
Vorboten einer besseren Zeit, die sich nicht
erfillte. Die Autonomie des Politischen
wird durch neue Fundamentalismen be-
dringt, kirchliche Verkiindigung regrediert
zur «Kontingenzbewiltigung». Der techni-
sche Fortschritt richtet sich gegen die
Schopfung, statt sie zu erneuern. Aber we-
der Bonhoeffer noch Teilhard sind fiir diese
negative Entwicklung verantwortlich. Im
Gegenteil: Wiirden die Glidubigen die
Reichgottesbotschaft als Verheissung fiir
diese Erde ernst nehmen und wiren die
Menschen sich ihrer Verantwortung fiir die
Evolution bewusst, so hitten wir weiterhin
Grund zu hoffen. Bonhoeffer und Teilhard
bleiben aktuell, auch und gerade weil sie es
nicht mehr zu sein scheinen.

1 Widerstand und Ergebung, Briefe und Aufzeichnun-
gen aus der Haft, hg. von Eberhard Bethge, Miinchen
1970. (Die Seitenzahlen im Text beziehen sich auf
dieses Buch.)

2 Vgl. die Kritik an der Studie «Jede(r) ein Sonderfall
— Religion in der Schweiz», in: Zeichen der Zeit: Reli-
gidse Marktwirtschaft? (NW 1994, S. 186ff.)

3 Die Welilichkeit des Glaubens, Ziirich/Stuttgart
1966, S. 25f.

4 Vgl. Ethik, Miinchen 1949, S. 75ff.

5 Offener Humanismus, Bern/Stuttgart 1962, S. 167.
6 Dargestellt in seinem Hauptwerk: Der Mensch im
Kosmos, Miinchen 1969.

7 Mein Glaube, Olten/Freiburg im Breisgau 1972,
S. 116.

8 Die Zukunft des Menschen, Olten/Freiburg im Breis-
gau 1963, S. 352.

9 Mein Glaube, S. 138.

10 Die Zukunft des Menschen, S. 348.

11 Theologie des Kommunismus? Frankfurt am Main
1969, S. 325f. Farner zitiert hier: Die Zukunft des
Menschen, S. 354.

12 Die Entstehung des Menschen, Miinchen 1961, S.
124,

13 Der Mensch im Kosmos, S. 284ff.



	Zeichen der Zeit : Bonhoeffer und Teilhard de Chardin : Theologen einer weltlichen Welt

