
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 89 (1995)

Heft: 4

Rubrik: Kolumne : über das Böse und die Gier nach seinen Ursachen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Nein», flüsterte Jesus zurück, «mich
hat immer nur das Leben interessiert. Ich
will doch das Leben für alle.»

«Dann komm!»
Sie fassten sich an den Händen und rannten

den Berg hinunter, stolperten, fielen
hin, schlugen sich die Knie wund an den
Steinen und der trockenen Erde, standen
wieder auf, verloren sich im trügerischen
Licht der Mondnacht, blieben atemlos

stehen, spürten die Angst im überlauten
Klopfen des eigenen Herzens. Und hasteten

weiter, wie blind, mitten hinein in die
Stimmen, das Schreien, in die Flut von
Menschen und Fackeln.

Lange küsste Judas den Freund, ein
unendlich Dichtes zerstob, eine Galaxie
begann sich auszubreiten in einem
Universum, das noch nicht geboren war.

Reinhild Traitler

Kolumne

Über das Böse und die Gier
nach seinen Ursachen

Drei Wünsche zählt meine kleine Tochter

auf: Ein grosses Haus mit vielen Tieren,
viel Geld und als dritten Wunsch erneut
drei Wünsche. Nun hat meine Tochter eine
Mutter, die ist mit Moralvorstellungen
geschlagen und stochert immer ein bisschen
damit in ihren Träumen herum: «Wünschst
du dir eigentlich nur Dinge für dich selbst
oder hast du auch Wünsche für andere?»
(Ja, genau so ist sie!) Die Tochter, ein
gelehriges Kind, wünscht sich daraufhin, dass
es keine bösen Menschen mehr gibt. Aber
damit ist die Moral von der Geschichte bei
weitem nicht erreicht, denn sie fährt, nach
einem kleinen Zögern, fort: «Aber das isch
eigetlich recht blöd. Weisch, wie isch's
dene dann huere langwiilig.»

So leicht sollte uns das Denken einmal
fallen. Eine ganze Philosophie in einem
knappen Satz.

Von der Schwierigkeit, Böses
zu akzeptieren

Jahrzehntelang hat mich diese Frage nun
schon beschäftigt, jahrzehntelang schon
tue ich mich schwer damit, hinzunehmen,
dass es Böses, dass es böse Menschen gibt,
aber noch nie bin ich auf eine solche Idee
gekommen. Und während ich mich noch

damit aufhalte, darüber nachzudenken, ob
man überhaupt «böse» sagen darf, hat sich
meine Tochter bereits in aller Nüchternheit

die Welt zurechtgelegt: Böse sein ist
schlicht nichts anderes als eine bestimmte
Form der Beschäftigung, etwas, womit
man nun halt mal eben seine Zeit verbringt.

Könnte es sein, dass meine Tochter
etwas weiss, wovon ich keine Ahnung habe?
Sicher ist jedenfalls, dass sie ein
Durcheinander anrichtet mit ihrem Satz, zu dem
mir so schnell keine Erwiderung einfällt,
auch später nicht, nachdem ich mit dieser
Bemerkung alleine bin, sie hin und her
wende und mir selbst zu erklären versuche,
weshalb sie damit nicht Recht hat. Was,
wenn meine Einwände weniger mit
Anthropologie, Geschichtsverständnis,
Sozialpsychologie, Ökonomie oder Philosophie

zu tun hätten, sondern vielmehr damit,
dass ich eine heillose Romantikerin bin und
lieber an ein Verhängnis glaube als an
Normalität, wenn es um das geht, was ich
nun doch ungeschützt einmal «das Böse»
nennen möchte?

Lieber murmle ich den ganzen Tag lang:
«Umstände», «Herkunft», «Sozialisation»,
«Kontext». Lieber spreche ich von den
Gründen als von den Taten, sage eher krank
als böse, und wenn es denn sein muss, gehe



ich auch gerne auf Adam und Eva zurück,
um die dunkle Herkunft von Schuld oder
von Vertreibung aus dem Guten, das doch
einmal den Anfängen innewohnte, einfach
innegewohnt haben muss, zu erklären.

Dieser Zwang, diese Gier nach Gründen,
wenn es darum geht, dass wir unsere Furcht
zu bannen versuchen, damit uns die Welt
nicht im Blutrausch aus den Koordinaten
taumelt. Wir wollen es verstehen, das Böse,
das Menschen tun, wir wollen es herleiten,
es verteilen auf viele, die es schaffen halfen,

und es so entmystifizieren: Am ehesten
helfen monströse Mütter und Väter, helfen
entsetzliche Umstände und Erfahrungen,
hilft eine fehlende Zukunft. Wir wollen es
verstehen, damit es sein Geheimnis
verliert, damit wir den Schauder loswerden,
den es mit sich bringt. Entwirren möchten
wir es, wie einen Knäuel verhedderter
Fäden, von denen wir glauben, dass sie uns zu
den Gründen zurückführen könnten, und es
dadurch verwandeln in etwas, das in
unserer Reichweite liegt, sodass unser Denken,

unsere Erfahrung und unser Fühlen
den unheimlichen Gast einlassen können.

Exorzismus des Schreckens

Alles scheint besser zu sein, als die
Türen zu verschliessen, damit das Schreckliche

uns in Ruhe lässt- wir wissen ja doch,
dass es da ist, dass es ums Haus schleicht,
auch wenn wir noch verschont bleiben und
es sich andere Opfer sucht. Und wir
machen sie weit auf, die Türen und Fenster
unserer Welt. Soviel zumindest verlangen
wir von uns. Als Verschonte verpflichten
wir uns zu Interesse, wenn Anteilnahme
schon nicht wirklich überzeugend gelingen
will. Wir wollen wissen, wer die Tutsi und
Hutu sind und was dieses Schlachten
hervorrief. Wir lernen mit jedem Krieg, mit
jeder Menschenrechtsverletzung neue
Länder und Regionen kennen, die uns bis
anhin nicht kümmerten. Bald wissen wir
mehr über die Tschetschenen im Mittelalter
als über die Zeit der Helvetik.

Ich weiss nicht, was alles uns dazu
bringt, unser Interesse an der Welt
wachzuhalten, aberes hat gewiss nicht nur mit

Rationalität zu tun, sondern auch mit einem
gehörigen Mass an Magie. Die Beschäftigung

mit all den Nachrichten, die uns
erreichen, ist nicht nur das Rüstzeug eines
aufgeklärten Menschen, der oder die
Bescheid wissen will, sondern ebensosehr
eine Art Exorzismus des Schreckens durch
das Ritual der Suche nach Gründen. Wir
verlangen ja nicht bloss nach Aufklärung,
sondern auch nach Erlösung, einer ganz
und gar irdischen Erlösung vor der
Unruhe des Unfassbaren, die wir in der Litanei

der Begründungen zu finden hoffen.
Denn ohne Vertrauen in Gründe für all
das Entsetzliche, das tagtäglich geschieht,
schwände auch die Hoffnung auf Alternativen,

auf die Möglichkeit, dass es andere
Auswege gibt als die, die uns vor Augen
geführt werden.

Und dann braucht es vielleicht nur einen
kurzen Satz, einen einzigen kleinen Text,
und wir merken, dass wir noch immer nicht
wirklich wach sind, noch immer in einer
Art gnädigem Halbschlaf die Realität in
milderes Licht zu tauchen suchen. Er sei
immer davon ausgegangen, schreibt ein
Rotkreuzmitarbeiter, der in Afrika
gearbeitet hat, «dass Kriege vor allem als
historische und soziale Fehler zu
verstehen sind, denen man mit seinem
Engagement Gegensteuer geben könnte. Heute
ist Krieg für mich so etwas wie eine
zufällige Ware» (Tages-Anzeiger, 24.1.95).
Was also, wenn wir in der Suche nach
«nachvollziehbaren» Gründen nicht auf
grosse Fehler und nicht auf alte Schuld
oder auf Verhängnisse stiessen, sondern
darauf, dass Menschen eben, einem Rohstoff

gleich, auch aus Grausamkeit bestehen

und der Lust, Schmerz zu bereiten?
(Aufgrund der Fakten, müsste man eher
Männer als Menschen sagen - aber das
wäre nochmals ein verwirrendes Thema
mehr!)

Was, wenn meine Tochter etwas wusste,
das ich nicht weiss: dass «böse» zu sein
eine menschliche Beschäftigung unter
anderen ist, eine Art, zu leben, etwas zu
erleben - sich nicht zu langweilen eben? Was
wäre, wenn sie Recht hätte?

Silvia Strahm Bernet


	Kolumne : über das Böse und die Gier nach seinen Ursachen

