
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 89 (1995)

Heft: 3

Artikel: NW-Gespräch mit Al Imfeld : für eine Spiritualität der Erdhaftigkeit

Autor: Imfeld, Al

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143886

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143886
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NW-Gespräch mit Al Imfeld

Für eine Spiritualität der Erdhaftigkeit

Wie schon kurz notiert, istAI Imfeld am 14. Januar 60 Jahre alt geworden. 200 Personen
sind seiner Einladung gefolgt und haben ihn während den drei Tagen, an denen er diesen
runden Geburtstag feierte, in seiner kleinen Wohnung an der Zürcher Konradstrasse
aufgesucht. Eine weitere Geburtstagsfeier vor grossem Publikum hat am 7. Februar in der
Zürcher Stadtküche stattgefunden. AI Imfeld erzählte dort veröffentlichte und noch
unveräffentliche Geschichten. Ein Text zum Kriegsende vor 50 Jahren, den er am Schluss
vortrug, wird in einem der nächsten Hefte der Neuen Wege erscheinen. Viel wurde in den
letzten Wochen auch über unseren Freund geschrieben. In der WoZ vom 13. Januar 1995
hat Laure Wyss ein mehr als dreiseitiges Porträt mit den wichtigsten Stationen seines
reichen Lebens veröffentlicht. Das nachfolgende Gespräch, das der Redaktor der Neuen
Wege mit AI Imfeld in seiner Wohnung im Zürcher Stadtkreis 5 geführt hat, sucht noch
etwas tiefer zulöten. Wer ist dieserAI Imfeld, der keine Dogmen und Ideologien duldet, die
ihm den Zugang zu den Menschen, die er liebt, verstellen könnten? Red.

Wer ist AI Imfeld?

NW: In der WoZ hat Laure Wyss die
wichtigsten Stationen Deiner Biographie
dargestellt und Dich gefragt: «Woher kommst
du, AI?» Ich möchte noch einen Schritt
weitergehen und die Frage wagen: «Wer
bist Du, AI?»

AI Imfeld: Das ist sehr schwer zu sagen.
Ich bin Verschiedenes zur gleichen Zeit.
Ich beheimate in mir verschiedene
Kulturen, habe auch verschiedene Arten von
Heimat. Ich bin das, was man heute als
«multikulturell» bezeichnet. Aber das ist
eigentlich ein blödes Wort, weil es etwas
Besonderes suggerieren will. Ein
erwachsener Mensch ist doch immer schon in
verschiedenen Kulturen zu Hause. Schon
die Kultur seiner Jugend ist etwas anderes
als später seine Erwachsenenkultur. Die
Welt selbst um ihn ändert sich, und er muss
sich in dieser Welt eigentlich ständig
anpassen.

Die Jugend im Napfgebiet, die ich erlebt
habe, gibt es nicht mehr. Das Napfgebiet
hat sich verändert, also hat sich auch meine

78

Heimat verändert. Gleichzeitig- bin ich
durch diese Welt gezogen. Ich habe mich in
den USA zu Hause gefühlt. Ich habe mich
später im Fernen Osten zu Hause gefühlt,
auch wenn ich nur ein Jahr dort lebte. Und
ich habe mich in Afrika zu Hause gefühlt.
Das verwirrt viele Menschen. Wie kann
man sich an verschiedenen Orten zu Hause
fühlen? Das ist möglich, weil es mir nicht
so sehr auf den Ort ankommt. Die Natur ist
zwar überall schön, aber auch überall
bereits angefressen und zerstört. Ich finde
überall Bezugspersonen. Um Mit-Menschen

geht es mir. Und in einer guten
Mitwelt kann ich mich zu Hause fühlen.

NW: Hängt diese Möglichkeit, überall zu
Hause zu sein, nicht auch damit zusammen,
dass Du in Deiner Herkunft, in Deiner
Familie, im Napfgebiet verwurzelt
geblieben bist?

AI Imfeld: Ich bin einer, der sich auflehnt
gegen den Begriff der Wurzeln. Obschon
ich Alex Haley, den Autor des Buchs
«Roots», persönlich gekannt habe, liebe
ich dieses Buch nicht, gebe aber gerne zu,



dass es den amerikanischen Schwarzen
geholfen hat, so etwas wie einen mythischen
Bezugspunkt zu finden. Ein Baum hat nicht
nur Wurzeln, sondern er hat auch Geäst und
Krone. Er entfaltet sich oben. Es braucht
eben beides, das Unten und das Oben. Es
braucht den Stamm, das Umfeld usw.

Wir sind im Napfgebiet Fremde
gewesen. Mein Grossvater müsste zu Beginn
der 20er Jahre aus Lungern auswandern,
weil dort ein Stausee entstand. Er wollte
nicht wie andere nach Amerika gehen,
sondern er ging in den Luzerner Nachbarkanton.

Aber dort sind wir als total Fremde
empfunden worden. Auch meinem Vater
hat man immer den «Länder» vorgeworfen.
In diesem gebirgigen Luzerner Hinterland
war alles nicht nur festverwurzelt, sondern
auch festgefahren. Eine Familie, die von
aussen kam, war so fremd, dass sie nicht
einmal einer Partei beitreten konnte. Du
konntest weder liberal noch
katholischkonservativ sein. Du konntest in der Schule
nicht derjenige sein, der du sein wolltest,
weil du ja anderes noch erlebt hattest. Also
warst du ein Fremder.

Meine Eltern wussten das aufzufangen.
Sie haben uns gesagt: «Schaut, das ist nun
die wirkliche Welt, mit der wir uns
abzufinden haben. Wir müssen versuchen, die
Nachbarn nicht zu reizen, sondern mit
ihnen zu leben.» Eine ganz wichtige
Lebensphilosophie für mich ist: «Schau dich überall,

wo du bist, nach guten Bezügen um und
beginn von dort aus neu aufzubauen.» Es
gibt überall die Möglichkeit, Gutgesinnte
zu finden. Natürlich gibt es genauso die
andere Seite. Mit ihr muss man leben. Deshalb

bin ich kein Idealist, der meint, die
ganze Welt müsse nur zum Guten bekehrt
werden. Die andern, die anderes meinen
und anders denken, sind ja auch Menschen
und haben auch ihre Berechtigung. Das ist,
wenn wir auf dieses Wort zurückkommen
wollen, meine Wurzel.

Skeptiker zwischen den Welten

NW: Dein Vater hat Dir beigebracht, nicht
alles zu glauben, was die Leute sagen.
Denn es stimme zu sechzig Prozent nicht.

Von dieser Regel hat er auch die Pfarrer
nicht ausgenommen...

AI Imfeld:... die Pfarrer und die Lehrer...

NW: Trotzdem hast Du nach dem
Gymnasium in Immensee erst einmal Theologie
studiert und Dich der Missionsgesellschaft
Bethlehem angeschlossen. Offensichtlich
bbt Du mit einer gesunden Skepsis und
Urteilsfähigkeit in dieses Studium
hineingegangen. Warum hast Du es überhaupt
gewählt?

AI Imfeld: Es gab scheinbar keine andere
Wahl, als Priester zu werden. Es war der
Wunsch meiner Eltern. Es war aber keine
schlechte Sache. Bauer konnte ich nicht
werden, weil ich der älteste war. Den Hof
hätte in unserer Tradition der jüngste
gekriegt. Diese Art zu leben, auch mit etwas,
an das man nicht voll glaubt, habe ich
mitgemacht. Es hat mich nicht zerbrochen. Ich
bin mitten drin gewandelt. Ich bin ein
Mensch, der immer zwischen den Welten
ist. Ganz im Gegensatz zu Kollegen, die
anders erzogen wurden. Viele, die unter
dem Druck des Elternhauses auch Priester
werden wollten, leiden zum Teil bis heute
an ihrer Seele. Selbst mit 60 sind sie über
diese Komplexe noch nicht hinausgekommen.

NW: Deine weitblickende Skepsis hat sich
aber offensichtlich mit demAnspruch einer
dogmatischen Institution wie der Kirche
nicht vertragen. Die daraus resultierende
Ablehnung Deiner Dissertation an der
Gregoriana in Rom scheint so etwas wie
ein erster Konflikt mit der Institution
Kirche gewesen zu sein.

AI Imfeld: Ich habe natürlich nach Gründen

für meine Skepsis gesucht, auch nach
Gründen theologischer Natur. Es ist ja
begreiflich und menschlich, dass dieses

ganze Philosophieren und Theologisieren
von dem abhängt, was Du erfahren hast. Es
war für mich fast eine Selbstverständlichkeit,

eine gewagte Dissertation in
vergleichender Religionswissenschaft zu schrei-

79



ben. So habe ich mich mit grosser Freude in
den Buddhismus vertieft. Die verschiedenen

Wege - vom kleinen Fahrzeug bis
zum grossen Fahrzeug oder zum Diamantfahrzeug

und bis zu diesen hochelitären
Formen des Zen-Buddhismus in Japan -
liessen in mir ein Licht aufgehen: Das alles
gibt es doch auch im Christentum. Statt
dessen Vielfalt zu akzeptieren, tun wir so,
als habe es fundamentale Abspaltungen
und Ketzereien gegeben. Vor allem die
Protestanten und Reformatoren wie Luther,
Zwingli oder Calvin wurden mir als
schlimme Ketzer vorgestellt. Ökumene
bedeutete, dass alle gleich würden.

Über die Brücke des Buddhismus habe
ich die vier Evangelien neu entdeckt: Ein
Johannes ist ganz anders als Markus. Wenn
jemand nach Markus lebt, kann er nicht
nach Johannes leben, sondern ihn bloss
respektieren. Mit den vier Evangelien sind
schon vier Spiritualitäten festgelegt. Hinzu
kam die Auseinandersetzung mit östlicher
Symbolik und Zahlenmystik. Vier heisst ja,
dass es unendlich weitergehen kann. Mit
drei hast du die Vollkommenheit. Mit vier
wird sie geöffnet und kann weitergeführt
werden.

NW: Das stand alles in Deiner Dissertation?

AI Imfeld: Das war alles darin enthalten.
Natürlich hat es dann geheissen, für eine
Dissertation seien das zuviel eigenwillige
Ideen, zuviel Meinungen und zuwenig
Beweise. Ich habe das mit fast buddhistischer
Gelassenheit getragen. Aber gleichzeitig
hat der Aufbruch des Zweiten
Vatikanischen Konzils mit Johannes XXIII. mir
die Möglichkeit gegeben, diese vielfältige
Theologie weiter zu pflegen.

In diese Umbruchzeit fiel ein anderes
wichtiges Erlebnis in meinem Leben: die
Begegnung mit den französischen
Arbeiterpriestern. Sie haben mich fasziniert. Das
wollte ich auch leben. Später habe ich dann
erkannt, dass ich als Bauernsohn nicht
einfach Arbeiter werden konnte. Mit der
Zeit ist mir die ideologische Fixierung auf
die Arbeiter dogmatisch vorgekommen.

Ebenso muss man doch nicht Marxist werden,

um einen Arbeiter zu verstehen. Aber
was die Arbeiterpriester gewollt haben, das
wurde mir später in den USA zum Modell
meiner weiteren Arbeit. Ich habe damals an
meine Missionsgesellschaft in Immensee
geschrieben: «Ich trete nicht aus, aber lasst
mich einen neuen Weg gehen.»

Ketzer und Spion

NW: Wir sollten aber noch etwas darüber
hören, weshalb Du überhaupt in die USA

gegangen bist.

AI Imfeld: Das geschah ganz und gar nicht
freiwillig. Aufgrund meinerThese hat mich
die Gregoriana in Rom als Ketzer verurteilt
und rausgeschmissen. Das Doktorat hätte
mich ermächtigt, an einer Universität zu
lehren. Das müsste man verhindern. Das
war damals natürlich auch eine Schandefür
Immensee: Da kommt Pater Imfeld aus
Rom zurück als Ketzer und als Spion.
Solches fiel in der damaligen Denkweise
auf die Missionsgesellschaft zurück; diese
müsste mich im Zaum halten.

NW: Das sind ja ungeheuerliche Begriffe.
Hat man Dich wirklich so bezeichnet?

AI Imfeld: Ja, als Häretiker. Es wurde mir
zwar noch die Chance eingeräumt, meine
Dissertation zu ändern. Aber hier kommt
der AI Imfeld an den Tag: So etwas hat er
nicht gemacht. Ich'stand zu meinen
Aussagen. Gescheitert ist das Ganze eigentlich

an einer Lächerlichkeit. Es ging um
die Klassifizierung der Jungfräulichkeit
Mariens. Das Jungfernhäutchen gehört in
dieser scholastischen Theologie integral
zur Jungfrauschaft Mariens. Ich habe keck
gesagt, das müsse nicht dazu gehören, ein
Jungfernhäutchen könne auch beim Sport
verletzt werden. Ich habe die Frage als
«quaestio disputata» offen gelassen und
nicht als Glaubenssatz «de fide» gelten
lassen.

NW: Du hast aber auch etwas von einem
«Spion» gesagt.

80



Al Imfeld: Ich wohnte damals an der
«Anima», einem Konvikt für Priester an
der Via dell'Anima, von dem aus ich die
Universität besuchte. Diese «Anima» geht
bis ins 13. Jahrhundert zurück und ist eine
Zuchtstätte für zukünftige Bischöfe. Einer
der drei Schweizer Plätze war noch frei,
sodass ich dort einziehen konnte.

Bei der Vorbereitung des Konzils nun
wurden wir als Protokollanten eingesetzt.
Es war durchaus noch nicht klar, ob man
über dieses Konzil die interessierte
Öffentlichkeit überhaupt informieren durfte. Für
mich war es jedoch selbstverständlich,
Leute wie Mario Galli, Ludwig Kaufmann
oder Hanno Helbling von der NZZ auf
dem laufenden zu halten. Ich habe für sie
die einschlägigen Dokumente
herausgeschmuggelt. Deshalb wurde ich dann auch
noch der Spionage angeklagt und
heimgeschickt.

NW: Nach Immensee?

AI Imfeld: Ja, der Generalobere hat natürlich

die Hände über dem Kopf
zusammengeschlagen. Ein Häretiker und ein Spion!
Schlimmer konnte es nicht mehr kommen.
«Du bist eine Schande für uns», meinte er.
«Es ist das beste, Du verschwindest für
einige Zeit in die USA und studierst dort
weiter.»

Evangelischer Pastor
und Bürgerrechtsaktivist

NW: Und in den USA hast Du auch
wieder eine Dissertation geschrieben,
diesmal beim reformierten Theologen Paul
Tillich.

AI Imfeld: Ich hatte Tillich schon bei der
Arbeit an meiner ursprünglichen These im
Weltkirchenrat in Genf kennengelernt. In
den USA hatte ich zuerst mit dem Studium
der Anthropologie und Soziologie
begonnen. Bei einem Besuch bei Tillich fragte

dieser mich: «Willst Du Deine These
nicht bei mir machen?» Das Problem war,
dass man damals auf evangelischer Seite
keine theologische Doktorarbeit einrei¬

chen konnte, ohne Pastor zu werden. So bin
ich formell auch noch evangelischer Pastor
geworden, was mich überhaupt nicht
gestört hat.

NW: Und die Immenseer auch nicht?

AI Imfeld: In Amerika ist man weit weg.
Ich habe an der 125. Strasse, im Zentrum
von Harlem in einem Pfarrhof, gearbeitet
und bin mitten in diesen brodelnden
Aufbruch der Bürgerrechtsbewegung gekommen.

Uns Priestern war es verboten, an
einer solchen Bewegung teilzunehmen.
Mein Pfarrer war ein Deutscher, der noch
an Hitler glaubte. Dieser Pfarrer hat uns
erst recht verboten, mit dem Volk Kontakt
aufzunehmen. Er meinte, wer katholisch
ist, kommt in die Kirche und wird hier
betreut. Der Priester ist zu kostbar, um zu
den Menschen zu gehen. So kam es zum
Bruch.

Ich habe das Pfarrhaus verlassen, habe
meine Soutane und meinen Kollar irgendeinem

schwarzen Sektenprediger
verschenkt. Ich begann in der Bürgerrechtsbewegung

aktiv mitzumachen. Über diese
Bewegung bin ich zu Martin Luther King
gekommen und habe in der Ausbildung
zur Gewaltlosigkeit mitgearbeitet.
Gewaltlosigkeit kannst du nur haben, wenn du eine
Spiritualität hast. Sie muss vor den
Protestmärschen entstehen. Bei King wurde
niemand zu einem Protestmarsch zugelassen,
ohne dass er zuvor an drei Wochenenden an
einer Schulung zur Gewaltlosigkeit
teilgenommen hatte.

Meine besondere Aufgabe war es, die
Werte der Schwarzen herauszuarbeiten.
Die Schwarzen selbst waren zu jener Zeit
dazu nicht fähig, denn sie hatten diese Werte

verdrängt. Zudem ging es um Bürgerrechte,

nicht um eine schwarze Kultur. Was
1965 mit Black Power und Black Moslems
hereingebrochen ist, das konnte man
damals schon voraussehen, eben weil das
«Black» traurigerweise verdrängt worden
war.

NW: Und welche Werte hast Du
herausgearbeitet?

81



Al Imfeld: 1960 sind 17 afrikanische Länder

unabhängig geworden. Die Schwarzen
in den USA aber hatten keine Ahnung von
diesem Afrika. Verdrängt wurde auch die
Geschichte der Südstaaten, wo sie Sklaven
waren. Ebenso wussten sie nicht mehr, was
ihre Vorfahren aus der Zeit vor der
Versklavung an Werten mitgebracht hatten.
Wenn ich heute zurückdenke, habe ich
ganz harmlos begonnen. Was ich machte,
stand gar nicht auf dem Programm. Aber es
hat Eindruck gemacht und war für die USA
damals schon sehr neu. Kings Programm
hielt ich für sehr oberflächlich und populistisch.

King war ein grosser Spiritueller,
ein intuitiver, aber kein denkerischer
Mensch. Sein Programm war die
Gewaltlosigkeit.

NW:... immerhin ein hoher Anspruch.

AI Imfeld: Ja sicher, aber du kannst kein
historisches Phänomen nur von einer Seite
betrachten. Es ging um Bürgerrechte, um
Gewaltlosigkeit. Und ich versuchte, die
Afrikanität hereinzubringen, weil das
Programm ja für afrikanische Menschen
bestimmt war. Wenn schon Bürgerrechte,
warum waren dann keine Puertoricaner
dabei? Kurz und gut, ich habe King
vorgeschlagen, in diese Ausbildung afrikanische

Geschichte aufzunehmen. King meinte,

in den USA interessiere sich niemand
für Geschichte, und niemand wäre fähig,
sie mitzuteilen. Da habe ich mich dafür
angeboten. King war einverstanden.

NW: Was ist dabei herausgekommen?
Eines Deiner Bücher?

AI Imfeld: Ich habe erst 1970 mit
Büchern begonnen. Aber natürlich war es
eine Vorarbeit, die ich damals leistete. Vor
allem habe ich damit begonnen, mich mit
afrikanischer Literatur zu befassen. Sie
war damals noch überblickbar. Wir haben
Chinna Achebe gelesen, den grossen
Schriftsteller aus Nigeria. Mit «Things Fall
Apart» (Alles fällt auseinander) hatte er
1956 den ersten afrikanischen Roman
geschrieben.

US-Major
im Vietnamkrieg

NW: Wie aber kam es, dass Du, der Pazifist
im Sinne Martin Luther Kings, plötzlich
als Major der US-Army in Vietnam dabei
warst.

AI Imfeld: Das war kein Widerspruch;
denn es ging ja eigentlich um einAufklären.
Wir wussten in Amerika nicht, was in Vietnam

vor sich ging. Es war ein riesiges
Tohuwabohu entstanden, vor allem auch
unter den jungen Menschen, die durch
Losentscheid in diesen Krieg eingezogen
wurden, vom Studium weg nach Vietnam
müssten.

Ich hatte als drittes Studium die
Journalistenschule der Northwestern University
in Evanston und Chicago absolviert. Das
war die Ausbildungsstätte des
Recherchierjournalismus der Washington Post.
Gesucht wurde jemand, der etwas von der
vietnamesischen Kultur versteht und die
amerikanische Seite kennt. Zwei meiner
Professoren, die dieser Zeitung eng
verbunden waren, meinten, für diese Arbeit
gebe es nur einen, AI Imfeld, der eben bei
ihnen abschloss, der kenne den Buddhismus

und Asien.
Ich bin über Nacht zum amerikanischen

Staatsbürger geworden. Das war die
Bedingung für diesen Job, der mich ganz in
die Nähe des amerikanischen Kommandanten

brachte. Du hast Zutritt zu allem,
gerade wenn du von der Washington Post
kommst. Ich arbeitete drei Türen von
General Westmoreland entfernt. Gleichzeitig
verfügte ich noch über einen Schweizer-
pass, mit dem ich nach Nordvietnam und
China reisen konnte.

Der «Major» ist so etwas wie bei uns der
Feldprediger. Es war bis vor kurzem
amerikanische Tradition, dass ein Journalist, der
mit dem Heer zieht, einen höheren Grad
bekommt. So habe ich das Ganze nur als
Formalität betrachtet und auf mich genommen.

NW: Haben Deine Berichte für die
Washington Post etwas ausgelöst?

82



Al Imfeld: Ich bin natürlich nicht der
einzige kritische Journalist gewesen. Aber
mein zehnseitiger Fortsetzungsbericht um
die Jahreswende 1966/67 war damals doch
eine kleine Sensation. Er hat das eingeleitet,

was später zur Krise in den USA und
zur Entscheidung führte, dieses Vietnam
endlich aufzugeben.

Missionar wider
den Fundamentalismus

NW: Mirfällt auf, dass die Institutionen, in
denen Du während Deines bisherigen
Lebens tätig gewesen bist, Dichfrüher oder
später als eine Gefährdung ihrer Existenz
betrachtet haben. Du wurdest nicht nur in
Rom zum Dissidenten, sondern auch in
Deinen späteren Engagements als
Entwicklungsexperte in Afrika, sei es in
Tansania oder in Nairobi. Es ist immer zu
Konflikten gekommen, weil Du Dich jedem
Dogmatismus, jedem Fundamentalismus,
jedem gesicherten Wissen von Wahrheit
widersetzt hast. Das ist ein Teil Deiner
selbst.

AI Imfeld: Das ist richtig. Ich kann zwar
ein lieber Mensch sein und mich anpassen.
Aber wenn es um Menschen geht, die durch
solche Wahrheitsansprüche verletzt,
ausgetrickst und ausgebeutet werden, dann
weiss ich, wo ich stehen muss. Das wäre
mein einziger Dogmatismus.

NW: «AI, bist du ein Missionar?» fragt
Dich Laure Wyss. Du bist es mit einer
gewissen Ambivalenz des Begriffs tatsächlich,

wenn ich Dich so reden höre. Du bist
ein Missionar, aber eben gerade nicht in
einem fundamentalistischen, sondern in
einem sehr menschlichen Sinne.

AI Imfeld:' Wenn Du so willst, ja. Ich
habe natürlich einen ganz anderen Bezug
zum Wort «Missionar». Nicht so wie viele,
die es hassen würden, «Missionar» genannt
zu- werden. Du kannst mich ruhig so
nennen.

NW: Schliesslich bist Du immer noch Mit¬

glied der «Missionsgesellschaft» in
Immensee.

AI Imfeld: Das auch. Die Leute fragen
mich ausserdem: «Warum bist Du nie aus
dieser katholischen Kirche ausgetreten?»
Aber was nützt denn austreten? Ich bin
doch so oder so drin. Ich ärgere mich auch
über einen Papst. Aber ich kann diesem
Papstphänomen nicht dadurch entrinnen,
dass ich austrete. Wie die Missionsgesellschaft

mir damals in New York das
Recht zugestand, nach dem Beispiel der
französischen Arbeiterpriester zu
experimentieren, so hat sie mich auch später
immer wieder getragen. Kritisch wurde es
erst, als ich wieder in der Schweiz war und
mich 1977 an der Diskussion über den
Schwangerschaftsabbruch beteiligte.

NW: Du hast damals in der LNN einen
Artikel geschrieben. Er stand unter dem
provokanten Titel: «Als Priester für die
Fristenlösung».

AI Imfeld: Damals hat die Missionsgesellschaft

wegen mir Spendengelder in der
Höhe von gegen 300 000 Franken
verloren. Das führte zu einer Krise. Trotzdem
hat die Missionsgesellschaft mich nicht
ausgestossen. Das verdient meinen
Respekt. Übrigens stehe ich noch heute zu
diesem Artikel.

Warner vor Selbstgerechtigkeit

NW: Du bist auch in der Redaktionskommission

der Neuen Wege und gibst hier mit
Deinen Meinungen immer wieder zu
lebhaften Diskussionen Anlass. Ich habe den
Eindruck, Dein Verhältnis zum Religiösen
Sozialismus sei ebenfalls getragen von
dieser Ambivalenz des Missionarischen in
Dir.

AI Imfeld: Ich bin wie ein Wachhund, der
etwas riecht. Auch wenn es noch gar nichts
Gefährliches ist, muss er aufstehen und
bereits anfangen zu bellen. Gerade
idealistische Bewegungen gleiten sehr oft und
rasch in Selbstgerechtigkeit ab. Demge-

83



genüber habe ich beständig meine Befürchtungen.

Es ist dann meine Aufgabe zu
warnen: «Jetzt seid vorsichtig! Spielt nun
nicht die Besseren!»

Ich habe gerade heute das Empfinden,
dass wir viel tiefer ansetzen und sehr
bescheiden sein müssen. Wir meinten einmal,
sehr viel zu wissen. Dabei wissen wir
gerade im sozialen Bereich, im religiösen
Bereich und im spirituellen Bereich sehr,
sehr wenig. Es geht darum, neue Formen
zu finden. Diese sehe ich lokalisiert im
Kleinen, in der Mitwelt, in überblickbaren
Ökosystemen und in Nachbarschaften.

Natürlich sind diese Formen gleichzeitig
mit der grossen Welt verbunden. Aber ich
hasse es, wenn die Leute sagen, wir sollten
jetzt etwas tun für Tschetschenien oder
für Ruanda. Im Moment haben wir gegen
80 Konflikte in der Welt. Da ist es durchaus
zufällig, dass wir nur von diesen beiden
etwas hören. Von Liberia hören wir
überhaupt nichts, obwohl es dort genauso
schlimm ist wie in Ruanda. Und dieselben,
die etwas tun wollen, sagen gleichzeitig,
wir dürften uns nicht einmischen, wir
sollten nicht den alten Missionar oder
Kolonialisten spielen, sondern die Leute
selbständig werden lassen.

Bewohner des Zürcher Stadtkreises 5

NW: Aber hat dieser Rückzug aufdie kleinen

Gemeinschaften nicht auch etwas mit
Resignation zu tun

AI Imfeld: Bei mir sicher nicht. Ich bin und
bleibe ja weltverbunden. Aber es ist kein
Zufall, dass ich hier in Zürich an der
Konradstrasse wohne, seit ich aus Tansania
zurückgekehrt bin und Bern als Wohnort
für mich nicht mehr in Frage kam, weil ich
auch vom i3w (Informationsdienst Dritte
Welt - Red.) sanft entlassen wurde...

NW: Aus welchem Grund?

AI Imfeld: Die Arbeitsgemeinschaft war
nicht ganz zu Unrecht der Meinung, dass
ich mich für Administration wenig eigne.
Abgelehnt wurde aber auch mein Modell,

dass wir uns in die Aufgaben teilen und
untereinander rotieren sollten, dass die
Sekretärin genauso wichtig sei wie ich und
dass jeder nach fünf Jahren wieder einen
Einsatz in der Dritten Welt leisten müsste.
Noch in Tansania erhielt ich einen netten
Brief: Da ich ja so genial veranlagt sei,
würde ich sicher etwas finden, ich müsse
nicht mehr zurückkommen...

NW: Doch nun zurück hierher an die
Konradstrasse im Zürcher Stadtkreis 5, den
Du bewusst als Deinen Wohnort gewählt
hast. Warum?

AI Imfeld: Der Kreis 5 ist schon immer ein
Gemisch von Völkerschaften gewesen.
Schon lange vor der Drogenszene hatten
wir mindestens 60 verschiedene Nationalitäten

allein in diesem Quartier. Messerstechereien

am Freitagabend gab es hier seit
eh und je. Leicht war es nie, hier zu wohnen.

Gleichzeitig habe ich immense
Sympathie zu den Dirnen und den ausgestosse-
nen Frauen in diesem Milieu. Ich betreue
schwarze Gogo-Girls und deren Umfeld.
Ich liebe dieses Quartier und brauche es
wie ein Künstler.

Was mich stört und in Konflikte bringt,
ist eine links-grüne Politik, die versuchen
will, das Quartier von diesem Milieu zu
reinigen. Plötzlich sollen wir hier kein
Nachtleben mehr haben, sondern Wohnraum.

Dadurch ist auch die Szene der
Fremden hier eine andere geworden. Hier
hat die Politik, wenn auch unbewusst,
schwere Fehler gemacht. Ich ärgere mich,
wenn ein sozialdemokratischer Bezirksanwalt

in den Kreisen 4 und 5 den Moralisten

spielt, schlimmer noch als ein Pfarrer
um 1930 im Luzerner Hinterland.

Von hier aus habe ich meine weltweiten
Verbindungen. Ich muss zum Beispiel
Schwarze aus Ghana, die ich betreue, auch
wieder zurückführen können. Hier sind sie
nur für eine bestimmte Zeit. Es gibt zum
Beispiel eine Tradition der afrikanischen
Frauen, für einige Zeit ins Ausland zu
gehen und dort Geld zu verdienen, zum Teil
eben auch in der Prostitution. Das hat
überhaupt nichts mit Degradierung der Frau zu

84



tun. Wenn sie das Geld verdient haben,
kehren sie zurück, zum Beispiel als die
grossen Mammys in Westafrika.

Weltweite Verbindungen habe ich aber
auch durch die Hilfswerke. Ich habe also
überhaupt nicht resigniert, bin aber sehr
zurückhaltend, bin es immer schon gewesen,

gerade auch gegenüber der Hilfe. Es
wird viel zu viel geholfen. Und hier kommt
eben auch wieder die Erfahrung der armen
Imfeids aus dem Napfgebiet zum Tragen.
Meine 84jährige Mutter sagt heute noch,
wenn sie diese Hilfsappelle hört: «Uns hat
niemand geholfen.» Sie meint das durchaus

positiv und meint: «AI, denk mal
zurück. Wäre es besser gekommen, wenn
man uns geholfen hätte?» Sicher nicht. Wir
haben gelernt, uns selbst zu wehren und
auf niemanden zu hoffen - ausser auf eine
bestimmte Nachbarschaft.

Als die Japaner nach dem Erdbeben in
Kobe diesen Hilfstross aus dem Ausland
nicht hereingelassen haben, bin ich ganz
glücklich gewesen. In diesem trockenen,
kühlen, distanzierten Japan haben die Leute

plötzlich einander zu helfen begonnen.
Es sind Kräfte aufgebrochen, die sich bei
einer massiven Hilfe durch das Ausland gar
nicht hätten entfalten können. Genau das ist
es, was Afrika zum Teil kaputtgemacht hat:
die Hilfe durch das Ausland.

NW: Aber doch nicht nur die Hilfe. Der
Kontinent wurde und wird ja auch
ausgebeutet. Es kommt weniger darauf an, zu
helfen, es kommt darauf an, weniger zu
intervenieren, weniger auszubeuten, weniger

Kulturen zu zerstören. Das war doch
der Ansatz von AI Imfeld bei i3w.

Al Imfeld: Sicher war das der Ansatz. Ich
wollte jetzt aber nur über die Hilfe reden.
Ich meine nicht nur die Hilfswerke,
sondern die ganze Staatsgläubigkeit im
heutigen Afrika. Mit der Erlangung der
Unabhängigkeit dachten die Menschen, jetzt
sei es Sache des Staates, etwas zu tun. Es ist
das ganz grosse Problem eines Mandela in
Südafrika, dass die Leute glauben, jetzt sei
einer der Ihren an der Macht, damit sollte
ihnen der Reichtum wie von selbst zu-

fliessen. Diese Einstellung ist in Afrika
sehr präsent. Als Simbabwe 1980
unabhängig wurde, haben die Leuten die ersten
drei bis vier Wochen die Hände in den
Schoss gelegt und nur noch getanzt. Sie
waren überzeugt, dass jetzt alles von oben
käme.

Getragen von einem Gott, der Mensch
geworden ist

NW: Wenn Du Dich auf den überschaubaren

Bereich der kleineren Gemeinschaften
zurücknimmst, dann hat das für Dich

zwar nichts mit Resignation zu tun. Wie
aber steht es um die Vision? Gibt es sie
noch für AI Imfeld?

AI Imfeld: «Vision», das weisst Du, ist ein
Wort, das ich zwar brauche - zum Beispiel
in meinem Buch «Vision und Waffe» -, das
aber für mich sehr zweideutig ist. Wenn
nicht zuerst im zwischenmenschlichen
Bereich gedacht, sondern dieser
übersprungen wird, wenn man meint, man könne

mit einer Vision das jetzt notwendige
karge Nachdenken überspringen, dann
gehen Visionen in Illusionen über. Wir sind in
einer Zeit, in der wir uns sehr bescheiden
müssen. Ich bewege mich im Kleinen, das
sich aber weltweit ausstreckt.

Wir müssen Sachen hinterfragen, die im
ersten Moment als Katastrophe erscheinen.
Das Erdbeben im japanischen Kobe zum
Beispiel ist in diesem Sinn keine Katastrophe,

sondern eine Katharsis. Das japanische

Volk muss plötzlich erkennen, dass

man nicht zweistöckige Autobahnen in ein
solches Gebiet hineinbauen kann, dass man
überhaupt nicht alles kann, sondern wieder
zur zenbuddhistischen und taoistischen
Mentalität zurückkehren muss, wo es

möglich ist, im Kleinen Welten zu gestalten,

sei es mit Blumenstecken oder Bäum-
chenzüchten, sei es mit Meditationsgärten
wie in Kyoto. Darum ist dieses Erdbeben
für mich keine Katastrophe, sondern ein
Ruf zur Besinnung. Es braucht diese
Unglücksfälle, damit der Mensch überhaupt
zu fragen beginnt. Sonst zerstört er sich
selbst.

85



Ich bin also nicht der Pessimist wie
viele. Ich bin viel eher Optimist, gerade
weil ich aus dem Hinterland komme, wo
wir vernetzt zu einer Grossfamilie durch
viel, sehr viel Kleinarbeit fast Wunder
wirken konnten.

NW: Es fällt mir auf, dass Du mit einem
gewissen Gleichmut die schlimmsten Dinge

durchhalten, ertragen und auch noch ins
Positive wenden kannst. Das hat vielleicht
weniger mit Vision, aber es hat aufjeden
Fall mit einer Spiritualität zu tun, die Dir
eigen ist.

AI Imfeld: Das hat schon mit einer
Spiritualität zu tun, die ich natürlich nicht so

gerne immer und überall offenlege. Es hat
mit einer Spiritualität der Erdhaftigkeit zu
tun. Ich glaube nicht an ein Jenseits. Es
interessiert mich überhaupt nicht, was
nachher kommt. Wenn ich sterbe, dann
sterbe ich. Aber bis dorthin will ich leben.
Darum stört mich auch eine gewisse
Hyperaskese. Engagement ja, aber ich
kann auch fröhlich sein und Feste feiern,
essen und trinken. Selbst wenn mir die
Ärzte sagen, das sei nicht gut für mich,
warum soll ich es nicht trotzdem tun? Das
ist auch Teil meiner Spiritualität.

Ich kann an keinen Gott glauben, der nur
das Christentum und nicht die Vielfalt der
Religionen zulassen wollte. Als ob es
Gottes Wille seit Jahrtausenden wäre, dass
eine einzige wahre Religion die andern
bekämpfen sollte. Von mir aus gesehen ist
selbst der Islam eine Sekte - eine
Abspaltung - der jüdisch-christlichen
Überlieferung. Er ist genau in diesem
alexandrinischen Raum entstanden, wo alles

ohnehin schon brodelte. Das wäre eine
ganz interessante neue These, Thema einer
weiteren Dissertation.

NW: Aber weshalb spricht denn AI Imfeld
überhaupt noch von Gott?

AI Imfeld: Für mich ist Gott Mensch
geworden. Hier treffe ich mich mit den
Religiös-Sozialen. Diese Inkarnation bedeutet
auch eine Verdemütigung, ein Absteigen
Gottes ins Kleine und Ohnmächtige. Aber
er ist unter uns, auch wenn ich mit Dir
zusammensitze. Was das dann ist, Jahwe
oder sein Sohn als Mittler zum Beispiel,
interessiert mich nicht. Man kann und darf
das alles glauben, aber es ist nicht mein
Thema. Entscheidend ist das Miteinander.
In dem Sinne ist der Geist, der lebendig
macht, wichtiger...

NW:... als die Reflexion über das, was er
sein könnte?

AI Imfeld: Ja. Sobald ein Fest entsteht,
eine Stimmung, in der Du den Frieden
spürst, merkst Du doch, dass es irgend
etwas gibt, das über dem alltäglichen
Menschlichen ist. Ich möchte es als göttlich
bezeichnen.

NW: AI, ich danke Dir für dieses schöne,
mich zuversichtlich stimmende Gespräch
und wünsche Dir über Deinen 60.
Geburtstag hinaus viele weitere gute
Begegnungen, fruchtbare Arbeit im Kleinen,
das Nachdenken über den weltweiten Kontext

und noch manches WortfürMenschen,
die sich von Dir anregen und ermutigen
lassen.

Wer ins Elend hinein bloss Geld oder Projekte und keine neuen Ideen und Ansätze zu
einer Spiritualität bringt, hilft nicht. Wer zu Verelendeten geht, muss als Mensch und
Kleiner kommen. Er muss selbst arm und klein werden.

(AI Imfeld, Von der Machbarkeit zur Spiritualität der Entwicklung, in:
ORDENSNACHRICHTEN 1987, S. 359)

86


	NW-Gespräch mit Al Imfeld : für eine Spiritualität der Erdhaftigkeit

