Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 89 (1995)

Heft: 3

Artikel: NW-Gesprach mit Al Imfeld : flr eine Spiritualitat der Erdhaftigkeit
Autor: Imfeld, Al

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143886

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143886
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NW-Gesprdch mit Al Imfeld

Fiir eine Spiritualitiit der Erdhaftigkeit

Wie schon kurz notiert, ist Al Imfeld am 14. Januar 60 Jahre alt geworden. 200 Personen
sind seiner Einladung gefolgt und haben ihn wihrend den drei Tagen, an denen er diesen
runden Geburtstag feierte, in seiner kleinen Wohnung an der Ziircher Konradstrasse
aufgesucht. Eine weitere Geburtstagsfeier vor grossem Publikum hat am 7. Februar in der
Ziircher Stadtkiiche stattgefunden. Al Imfeld erzdhlte dort verdffentlichte und noch
unverdffentliche Geschichten. Ein Text zum Kriegsende vor 50 Jahren, den er am Schluss
vortrug, wird in einem der néiichsten Hefte der Neuen Wege erscheinen. Viel wurde in den
letzten Wochen auch iiber unseren Freund geschrieben. In der WoZ vom 13. Januar 1995
hat Laure Wyss ein mehr als dreiseitiges Portrdt mit den wichtigsten Stationen seines
reichen Lebens verdffentlicht. Das nachfolgende Gespréich, das der Redaktor der Neuen
Wege mit Al Imfeld in seiner Wohnung im Ziircher Stadtkreis 5 gefiihrt hat, sucht noch
etwas tiefer zu loten. Wer ist dieser Al Imfeld, der keine Dogmen und Ideologien duldet, die

ihm den Zugang zu den Menschen, die er liebt, verstellen konnten?

Wer ist Al Imfeld?

NW: In der WoZ hat Laure Wyss die wich-
tigsten Stationen Deiner Biographie dar-
gestellt und Dich gefragt: « Woher kommst
du, Al?» Ich mochte noch einen Schritt

weitergehen und die Frage wagen: «Wer
bist Du, Al?»

Al Imfeld: Das ist sehr schwer zu sagen.
Ich bin Verschiedenes zur gleichen Zeit.
Ich beheimate in mir verschiedene Kul-
turen, habe auch verschiedene Arten von
Heimat. Ich bin das, was man heute als
«multikulturell» bezeichnet. Aber das ist
eigentlich ein blodes Wort, weil es etwas
Besonderes suggerieren will. Ein er-
wachsener Mensch ist doch immer schon in
verschiedenen Kulturen zu Hause. Schon
die Kultur seiner Jugend ist etwas anderes
als spéter seine Erwachsenenkultur. Die
Welt selbst um ihn dndert sich, und er muss
sich in dieser Welt eigentlich stindig an-
passen.

Die Jugend im Napfgebiet, die ich erlebt
habe, gibt es nicht mehr. Das Napfgebiet
hat sich verandert, also hat sich auch meine

78

Red.

Heimat verandert. Gleichzeitig bin ich
durch diese Welt gezogen. Ich habe mich in
den USA zu Hause gefiihlt. Ich habe mich
spater im Fernen Osten zu Hause gefiihlt,
auch wenn ich nur ein Jahr dort lebte. Und
ich habe mich in Afrika zu Hause gefiihlt.
Das verwirrt viele Menschen. Wie kann
man sich an verschiedenen Orten zu Hause
fithlen? Das ist moglich, weil es mir nicht
so sehr auf den Ort ankommt. Die Natur ist
zwar iiberall schon, aber auch iiberall be-
reits angefressen und zerstort. Ich finde
tiberall Bezugspersonen. Um Mit-Men-
schen geht es mir. Und in einer guten
Mitwelt kann ich mich zu Hause fiihlen.

NW: Hdngt diese Moglichkeit, iiberall zu
Hause zu sein, nicht auch damit zusammen,
dass Du in Deiner Herkunft, in Deiner

Familie, im Napfgebiet verwurzelt ge-
blieben bist?

Al Imfeld: Ich bin einer, der sich auflehnt
gegen den Begriff der Wurzeln. Obschon
ich Alex Haley, den Autor des Buchs
«Roots», personlich gekannt habe, liebe
ich dieses Buch nicht, gebe aber gerne zu,



dass es den amerikanischen Schwarzen ge-
holfen hat, so etwas wie einen mythischen
Bezugspunkt zu finden. Ein Baum hat nicht
nur Wurzeln, sondern er hat auch Geist und
Krone. Er entfaltet sich oben. Es braucht
eben beides, das Unten und das Oben. Es
braucht den Stamm, das Umfeld usw.

Wir sind im Napfgebiet Fremde ge-
wesen. Mein Grossvater musste zu Beginn
der 20er Jahre aus Lungern auswandern,
welil dort ein Stausee entstand. Er wollte
nicht wie andere nach Amerika gehen, son-
dern er ging in den Luzerner Nachbar-
kanton. Aber dort sind wir als total Fremde
empfunden worden. Auch meinem Vater
hat man immer den «L#nder» vorgeworfen.
In diesem gebirgigen Luzerner Hinterland
war alles nicht nur festverwurzelt, sondern
auch festgefahren. Eine Familie, die von
aussen kam, war so fremd, dass sie nicht
einmal einer Partei beitreten konnte. Du
konntest weder liberal noch katholisch-
konservativ sein. Du konntest in der Schule
nicht derjenige sein, der du sein wolltest,
weil du ja anderes noch erlebt hattest. Also
warst du ein Fremder.

Meine Eltern wussten das aufzufangen.
Sie haben uns gesagt: «Schaut, das ist nun
die wirkliche Welt, mit der wir uns abzu-
finden haben. Wir miissen versuchen, die
Nachbarn nicht zu reizen, sondern mit ih-
nen zu leben.» Eine ganz wichtige Lebens-
philosophie fiir mich ist: «Schau dich tiber-
all, wo du bist, nach guten Beziigen um und
beginn von dort aus neu aufzubauen.» Es
gibt iiberall die Moglichkeit, Gutgesinnte
zu finden. Natiirlich gibt es genauso die
andere Seite. Mit ihr muss man leben. Des-
halb bin ich kein Idealist, der meint, die
ganze Welt miisse nur zum Guten bekehrt
werden. Die andern, die anderes meinen
und anders denken, sind ja auch Menschen
und haben auch ihre Berechtigung. Das ist,
wenn wir auf dieses Wort zuriickkommen
wollen, meine Wurzel.

Skeptiker zwischen den Welten

NW: Dein Vater hat Dir beigebracht, nicht
alles zu glauben, was die Leute sagen.
Denn es stimme zu sechzig Prozent nicht.

Von dieser Regel hat er auch die Pfarrer
nicht ausgenommen...

Al Imfeld:... die Pfarrer und die Lehrer...

NW: Trotzdem hast Du nach dem Gym-
nasium in Immensee erst einmal Theologie
studiert und Dich der Missionsgesellschaft
Bethlehem angeschlossen. Offensichtlich
bist Du mit einer gesunden Skepsis und
Urteilsfahigkeit in dieses Studium hinein-
gegangen. Warum hast Du es iiberhaupt
gewdhlt?

Al Imfeld: Es gab scheinbar keine andere
Wahl, als Priester zu werden. Es war der
Wunsch meiner Eltern. Es war aber keine
schlechte Sache. Bauer konnte ich nicht
werden, welil ich der dlteste war. Den Hof
hitte in unserer Tradition der jlingste ge-
kriegt. Diese Art zu leben, auch mit etwas,
an das man nicht voll glaubt, habe ich mit-
gemacht. Es hat mich nicht zerbrochen. Ich
bin mitten drin gewandelt. Ich bin ein
Mensch, der immer zwischen den Welten
ist. Ganz 1im Gegensatz zu Kollegen, die
anders erzogen wurden. Viele, die unter
dem Druck des Elternhauses auch Priester
werden wollten, leiden zum Teil bis heute
an ihrer Seele. Selbst mit 60 sind sie iiber
diese Komplexe noch nicht hinausge-
kommen.

NW: Deine weitblickende Skepsis hat sich
aber offensichtlich mit dem Anspruch einer
dogmatischen Institution wie der Kirche
nicht vertragen. Die daraus resultierende
Ablehnung Deiner Dissertation an der
Gregoriana in Rom scheint so etwas wie
ein erster Konflikt mit der Institution
Kirche gewesen zu sein.

Al Imfeld: Ich habe natiirlich nach Griin-
den fiir meine Skepsis gesucht, auch nach
Griinden theologischer Natur. Es ist ja be-
greiflich und menschlich, dass dieses
ganze Philosophieren und Theologisieren
von dem abhéngt, was Du erfahren hast. Es
war fiir mich fast eine Selbstversténdlich-
keit, eine gewagte Dissertation in verglei-
chender Religionswissenschaft zu schrei-

79



ben. So habe ich mich mit grosser Freude in
den Buddhismus vertieft. Die verschie-
denen Wege — vom kleinen Fahrzeug bis
zum grossen Fahrzeug oder zum Diamant-
fahrzeug und bis zu diesen hochelitéiren
Formen des Zen-Buddhismus in Japan —
liessen in mir ein Licht aufgehen: Das alles
gibt es doch auch im Christentum. Statt
dessen Vielfalt zu akzeptieren, tun wir so,
als habe es fundamentale Abspaltungen
und Ketzereien gegeben. Vor allem die
Protestanten und Reformatoren wie Luther,
Zwingli oder Calvin wurden mir als
schlimme Ketzer vorgestellt. Okumene be-
deutete, dass alle gleich wiirden.

Uber die Briicke des Buddhismus habe
ich die vier Evangelien neu entdeckt: Ein
Johannes ist ganz anders als Markus. Wenn
jemand nach Markus lebt, kann er nicht
nach Johannes leben, sondern ihn bloss
respektieren. Mit den vier Evangelien sind
schon vier Spiritualitdten festgelegt. Hinzu
kam die Auseinandersetzung mit dstlicher
Symbolik und Zahlenmystik. Vier heisst ja,
dass es unendlich weitergehen kann. Mit
drei hast du die Vollkommenheit. Mit vier
wird sie gedffnet und kann weitergefiihrt
werden.

NW: Das stand alles in Deiner Disserta-
tion?

Al Imfeld: Das war alles darin enthalten.
Natiirlich hat es dann geheissen, fiir eine
Dissertation seien das zuviel eigenwillige
Ideen, zuviel Meinungen und zuwenig Be-
weise. Ich habe das mit fast buddhistischer
Gelassenheit getragen. Aber gleichzeitig
hat der Aufbruch des Zweiten Vatika-
nischen Konzils mit Johannes XXIII. mir
die Moglichkeit gegeben, diese vielfiltige
Theologie weiter zu pflegen.

In diese Umbruchzeit fiel ein anderes
wichtiges Erlebnis in meinem Leben: die
Begegnung mit den franzosischen Arbei-
terpriestern. Sie haben mich fasziniert. Das
wollte ich auch leben. Spéter habe ich dann
erkannt, dass ich als Bauernsohn nicht
einfach Arbeiter werden konnte. Mit der
Zeit ist mir die ideologische Fixierung auf
die Arbeiter dogmatisch vorgekommen.

80

Ebenso muss man doch nicht Marxist wer-
den, um einen Arbeiter zu verstehen. Aber
was die Arbeiterpriester gewollt haben, das
wurde mir spéter in den USA zum Modell
meiner weiteren Arbeit. Ich habe damals an
meine Missionsgesellschaft in Immensee
geschrieben: «Ich trete nicht aus, aber lasst
mich einen neuen Weg gehen.»

Ketzer und Spion

NW: Wir sollten aber noch etwas dariiber
horen, weshalb Du iiberhaupt in die USA
gegangen bist.

Al Imfeld: Das geschah ganz und gar nicht
freiwillig. Aufgrund meiner These hat mich
die Gregoriana in Rom als Ketzer verurteilt
und rausgeschmissen. Das Doktorat hétte
mich erméchtigt, an einer Universitit zu
lehren. Das musste man verhindern. Das
war damals natiirlich auch eine Schande fiir
Immensee: Da kommt Pater Imfeld aus
Rom zuriick als Ketzer und als Spion.
Solches fiel in der damaligen Denkweise
auf die Missionsgesellschaft zuriick; diese
musste mich im Zaum halten.

NW: Das sind ja ungeheuerliche Begriffe.
Hat man Dich wirklich so bezeichnet?

Al Imfeld: Ja, als Hiretiker. Es wurde mir
zwar noch die Chance eingerdumt, meine
Dissertation zu dndern. Aber hier kommt
der Al Imfeld an den Tag: So etwas hat er
nicht gemacht. Ich'stand zu meinen Aus-
sagen. Gescheitert ist das Ganze eigent-
lich an einer Lacherlichkeit. Es ging um
die Klassifizierung der Jungfrdulichkeit
Mariens. Das Jungfernhidutchen gehort in
dieser scholastischen Theologie integral
zur Jungfrauschaft Mariens. Ich habe keck
gesagt, das miisse nicht dazu gehoren, ein
Jungfernhdutchen konne auch beim Sport
verletzt werden. Ich habe die Frage als
«quaestio disputata» offen gelassen und
nicht als Glaubenssatz «de fide» gelten
lassen.

NW: Du hast aber auch etwas von einem
«Spion» gesagt.



Al Imfeld: Ich wohnte damals an der
«Anima», einem Konvikt fiir Priester an
der Via dell’Anima, von dem aus ich die
Universitét besuchte. Diese «Anima» geht
bis ins 13. Jahrhundert zuriick und ist eine
Zuchtstitte fiir zukiinftige Bischofe. Einer
der dre1 Schweizer Plitze war noch frei,
sodass ich dort einziehen konnte.

Bei der Vorbereitung des Konzils nun
wurden wir als Protokollanten eingesetzt.
Es war durchaus noch nicht klar, ob man
tiber dieses Konzil die interessierte Offent-
lichkeit iiberhaupt informieren durfte. Fiir
mich war es jedoch selbstverstindlich,
Leute wie Mario Galli, Ludwig Kaufmann
oder Hanno Helbling von der NZZ auf
dem laufenden zu halten. Ich habe fiir sie
die einschldgigen Dokumente herausge-
schmuggelt. Deshalb wurde ich dann auch
noch der Spionage angeklagt und heim-
geschickt.

NW: Nach Immensee?-

Al Imfeld: Ja, der Generalobere hat natiir-
lich die Hénde {iber dem Kopf zusammen-
geschlagen. Ein Héretiker und ein Spion!
Schlimmer konnte es nicht mehr kommen.
«Du bist eine Schande fiir uns», meinte er.
«Es ist das beste, Du verschwindest fiir
einige Zeit in die USA und studierst dort
weiter.»

Evangelischer Pastor
und Biirgerrechtsaktivist

NW: Und in den USA hast Du auch
wieder eine Dissertation geschrieben,

diesmal beim reformierten Theologen Paul
Tillich.

Al Imfeld: Ich hatte Tillich schon bei der
Arbeit an meiner urspriinglichen These im
Weltkirchenrat in Genf kennengelernt. In
den USA hatte ich zuerst mit dem Studium
der Anthropologie und Soziologie be-
gonnen. Bei einem Besuch bei Tillich frag-
te dieser mich: «Willst Du Deine These
nicht bei mir machen?» Das Problem war,
dass man damals auf evangelischer Seite
keine theologische Doktorarbeit einrei-

chen konnte, ohne Pastor zu werden. So bin
ich formell auch noch evangelischer Pastor
geworden, was mich liberhaupt nicht ge-
stort hat.

NW: Und die Immenseer auch nicht?

Al Imfeld: In Amerika ist man weit weg.
Ich habe an der 125. Strasse, im Zentrum
von Harlem in einem Pfarrhof, gearbeitet
und bin mitten in diesen brodelnden Auf-
bruch der Biirgerrechtsbewegung gekom-
men. Uns Priestern war es verboten, an
einer solchen Bewegung teilzunehmen.
Mein Pfarrer war ein Deutscher, der noch
an Hitler glaubte. Dieser Pfarrer hat uns
erst recht verboten, mit dem Volk Kontakt
aufzunehmen. Er meinte, wer katholisch
ist, kommt in die Kirche und wird hier
betreut. Der Priester ist zu kostbar, um zu
den Menschen zu gehen. So kam es zum
Bruch.

Ich habe das Pfarrhaus verlassen, habe
meine Soutane und meinen Kollar irgend-
einem schwarzen Sektenprediger ver-
schenkt. Ich begann in der Biirgerrechts-
bewegung aktiv mitzumachen. Uber diese
Bewegung bin ich zu Martin Luther King
gekommen und habe in der Ausbildung
zur Gewaltlosigkeit mitgearbeitet. Gewalt-
losigkeit kannst du nur haben, wenn du eine
Spiritualitiit hast. Sie muss vor den Protest-
marschen entstehen. Bei King wurde nie-
mand zu einem Protestmarsch zugelassen,
ohne dass er zuvor an drei Wochenenden an
einer Schulung zur Gewaltlosigkeit teil-
genommen hatte.

Meine besondere Aufgabe war es, die
Werte der Schwarzen herauszuarbeiten.
Die Schwarzen selbst waren zu jener Zeit
dazu nicht fihig, denn sie hatten diese Wer-
te verdringt. Zudem ging es um Biirger-
rechte, nicht um eine schwarze Kultur. Was
1965 mit Black Power und Black Moslems
hereingebrochen ist, das konnte man da-
mals schon voraussehen, eben weil das
«Black» traurigerweise verdringt worden
war.

NW: Und welcke Werte hast Du heraus-
gearbeitet?

81



Al Imfeld: 1960 sind 17 afrikanische Lén-
der unabhéngig geworden. Die Schwarzen
in den USA aber hatten keine Ahnung von
diesem Afrika. Verdringt wurde auch die
Geschichte der Siidstaaten, wo sie Sklaven
waren. Ebenso wussten sie nicht mehr, was
ihre Vorfahren aus der Zeit vor der Ver-
sklavung an Werten mitgebracht hatten.
Wenn ich heute zuriickdenke, habe ich
ganz harmlos begonnen. Was ich machte,
stand gar nicht auf dem Programm. Aber es
hat Eindruck gemacht und war fiir die USA
damals schon sehr neu. Kings Programm
hielt ich fiir sehr oberflachlich und populi-
stisch. King war ein grosser Spiritueller,
ein intuitiver, aber kein denkerischer
Mensch. Sein Programm war die Gewalt-
losigkeit...

NW:... immerhin ein hoher Anspruch.

Al Imfeld: Ja sicher, aber du kannst kein
historisches Phinomen nur von einer Seite
betrachten. Es ging um Biirgerrechte, um
Gewaltlosigkeit. Und ich versuchte, die
Afrikanitdt hereinzubringen, weil das Pro-
gramm ja fiir afrikanische Menschen be-
stimmt war. Wenn schon Biirgerrechte,
warum waren dann keine Puertoricaner
dabei? Kurz und gut, ich habe King vor-
geschlagen, in diese Ausbildung afrikani-
sche Geschichte aufzunehmen. King mein-
te, in den USA interessiere sich niemand
fiir Geschichte, und niemand wire fahig,
sie mitzuteilen. Da habe ich mich dafiir
angeboten. King war einverstanden.

NW: Was ist dabei herausgekommen?
Eines Deiner Biicher?

Al Imfeld: Ich habe erst 1970 mit Bii-
chern begonnen. Aber natiirlich war es
eine Vorarbeit, die ich damals leistete. Vor
allem habe ich damit begonnen, mich mit
afrikanischer Literatur zu befassen. Sie
war damals noch iiberblickbar. Wir haben
Chinna Achebe gelesen, den grossen
Schriftsteller aus Nigeria. Mit «Things Fall
Apart» (Alles fillt auseinander) hatte er
1956 den ersten afrikanischen Roman
geschrieben.

82

US-Major
im Vietnamkrieg

NW: Wie aber kam es, dass Du, der Pazifist
im Sinne Martin Luther Kings, plotzlich
als Major der US-Army in Vietnam dabei
warst.

Al Imfeld: Das war kein Widerspruch;
dennes ging ja eigentlich um ein Aufkldren.
Wir wussten in Amerika nicht, was in Viet-
nam vor sich ging. Es war ein riesiges
Tohuwabohu entstanden, vor allem auch
unter den jungen Menschen, die durch Los-
entscheid in diesen Krieg eingezogen
wurden, vom Studium weg nach Vietnam
mussten.

Ich hatte als drittes Studium die Journa-
listenschule der Northwestern University
in Evanston und Chicago absolviert. Das
war die Ausbildungsstitte des Recherchier-
journalismus der Washington Post. Ge-
sucht wurde jemand, der etwas von der
vietnamesischen Kultur versteht und die
amerikanische Seite kennt. Zwei meiner
Professoren, die dieser Zeitung eng ver-
bunden waren, meinten, fiir diese Arbeit
gebe es nur einen, Al Imfeld, der eben bei
ihnen abschloss, der kenne den Buddhis-
mus und Asien.

Ich bin liber Nacht zum amerikanischen
Staatsbiirger geworden. Das war die Be-
dingung fiir diesen Job, der mich ganz in
die Nahe des amerikanischen Komman-
danten brachte. Du hast Zutritt zu allem,
gerade wenn du von der Washington Post
kommst. Ich arbeitete drei Tiiren von Ge-
neral Westmoreland entfernt. Gleichzeitig
verfiigte ich noch iiber einen Schweizer-
pass, mit dem ich nach Nordvietnam und
China reisen konnte.

Der «Major» ist so etwas wie bei uns der
Feldprediger. Es war bis vor kurzem ameri-
kanische Tradition, dass ein Journalist, der
mit dem Heer zieht, einen hoheren Grad
bekommt. So habe ich das Ganze nur als
Formalitit betrachtet und auf mich genom-
men.

NW: Haben Deine Berichte fiir die Wa-
shington Post etwas ausgelost?



Al Imfeld: Ich bin natiirlich nicht der ein-
zige kritische Journalist gewesen. Aber
mein zehnseitiger Fortsetzungsbericht um
die Jahreswende 1966/67 war damals doch
eine kleine Sensation. Er hat das einge-
leitet, was spiter zur Krise in den USA und
zur Entscheidung fiihrte, dieses Vietnam
endlich aufzugeben.

Missionar wider
den Fundamentalismus

NW: Mir fallt auf, dass die Institutionen, in
denen Du wdhrend Deines bisherigen
Lebens tdtig gewesen bist, Dich friiher oder
spdter als eine Gefdhrdung ihrer Existenz
betrachtet haben. Du wurdest nicht nur in
Rom zum Dissidenten, sondern auch in
Deinen spdteren Engagements als Ent-
wicklungsexperte in Afrika, sei es in Tan-
sania oder in Nairobi. Es ist immer zu
Konflikten gekommen, weil Du Dich jedem
Dogmatismus, jedem Fundamentalismus,
jedem gesicherten Wissen von Wahrheit
widersetzt hast. Das ist ein Teil Deiner
selbst.

Al Imfeld: Das ist richtig. Ich kann zwar
ein lieber Mensch sein und mich anpassen.
Aber wenn es um Menschen geht, die durch
solche Wahrheitsanspriiche verletzt, aus-
getrickst und ausgebeutet werden, dann
weiss ich, wo ich stehen muss. Das wire
mein einziger Dogmatismus.

NW: «Al, bist du ein Missionar?» fragt
Dich Laure Wyss. Du bist es mit einer ge-
wissen Ambivalenz des Begriffs tatsdch-
lich, wenn ich Dich so reden hore. Du bist
ein Missionar, aber eben gerade nicht in
einem fundamentalistischen, sondern in
einem sehr menschlichen Sinne.

Al Imfeld: Wenn Du so willst, ja. Ich
habe natiirlich einen ganz anderen Bezug
zum Wort «Missionar». Nicht so wie viele,
die es hassen wiirden, «Missionar» genannt
zu- werden. Du kannst mich ruhig so
nennen.

NW: Schliesslich bist Du immer noch Mit-

glied der «Missionsgesellschaft» in Im-
mensee.

Al Imfeld: Das auch. Die Leute fragen
mich ausserdem: «Warum bist Du nie aus
dieser katholischen Kirche ausgetreten?»
Aber was niitzt denn austreten? Ich bin
doch so oder so drin. Ich drgere mich auch
iiber einen Papst. Aber ich kann diesem
Papstphédnomen nicht dadurch entrinnen,
dass ich austrete. Wie die Missionsge-
sellschaft mir damals in New York das
Recht zugestand, nach dem Beispiel der
franzdsischen Arbeiterpriester zu experi-
mentieren, so hat sie mich auch spéter im-
mer wieder getragen. Kritisch wurde es
erst, als ich wieder in der Schweiz war und
mich 1977 an der Diskussion iiber den
Schwangerschaftsabbruch beteiligte.

NW: Du hast damals in der LNN einen
Artikel geschrieben. Er stand unter dem
provokanten Titel: «Als Priester fiir die
Fristenlosung».

Al Imfeld: Damals hat die Missionsgesell-
schaft wegen mir Spendengelder in der
Hohe von gegen 300 000 Franken ver-
loren. Das fiihrte zu einer Krise. Trotzdem
hat die Missionsgesellschaft mich nicht
ausgestossen. Das verdient meinen Re-
spekt. Ubrigens stehe ich noch heute zu
diesem Artikel.

Warner vor Selbstgerechtigkeit

NW: Du bist auch in der Redaktionskom-
mission der Neuen Wege und gibst hier mit
Deinen Meinungen immer wieder zu leb-
haften Diskussionen Anlass. Ich habe den
Eindruck, Dein Verhdltnis zum Religiosen
Sozialismus sei ebenfalls getragen von

dieser Ambivalenz des Missionarischen in
Dir.

Al Imfeld: Ich bin wie ein Wachhund, der
etwas riecht. Auch wenn es noch gar nichts
Gefihrliches ist, muss er aufstehen und
bereits anfangen zu bellen. Gerade ideali-
stische Bewegungen gleiten sehr oft und
rasch in Selbstgerechtigkeit ab. Demge-

83



geniiber habe ich bestdndig meine Befiirch-
tungen. Es ist dann meine Aufgabe zu
warnen: «Jetzt seid vorsichtig! Spielt nun
nicht die Besseren!»

Ich habe gerade heute das Empfinden,
dass wir viel tiefer ansetzen und sehr be-
scheiden sein miissen. Wir meinten einmal,
sehr viel zu wissen. Dabei wissen wir ge-
rade im sozialen Bereich, im religidsen
Bereich und im spirituellen Bereich sehr,
sehr wenig. Es geht darum, neue Formen
zu finden. Diese sehe ich lokalisiert im
Kleinen, in der Mitwelt, in iiberblickbaren
Okosystemen und in Nachbarschaften.

Natiirlich sind diese Formen gleichzeitig
mit der grossen Welt verbunden. Aber ich
hasse es, wenn die Leute sagen, wir sollten
jetzt etwas tun fiir Tschetschenien oder
fiir Ruanda. Im Moment haben wir gegen
80 Konflikte in der Welt. Da ist es durchaus
zufdllig, dass wir nur von diesen beiden
etwas horen. Von Liberia horen wir iiber-
haupt nichts, obwohl es dort genauso
schlimm ist wie in Ruanda. Und dieselben,
die etwas tun wollen, sagen gleichzeitig,
wir diirften uns nicht einmischen, wir
sollten nicht den alten Missionar oder
Kolonialisten spielen, sondern die Leute
selbstéindig werden lassen.

Bewohner des Ziircher Stadtkreises 5

NW: Aber hat dieser Riickzug auf die klei-
nen Gemeinschaften nicht auch etwas mit
Resignation zu tun?

Al Imfeld: Bei mir sicher nicht. Ich bin und
bleibe ja weltverbunden. Aber es ist kein
Zufall, dass ich hier in Ziirich an der Kon-
radstrasse wohne, seit ich aus Tansania
zuriickgekehrt bin und Bern als Wohnort
fiir mich nicht mehr in Frage kam, weil ich
auch vom i3w (Informationsdienst Dritte
Welt — Red.) sanft entlassen wurde...

NW: Aus welchem Grund?

Al Imfeld: Die Arbeitsgemeinschaft war
nicht ganz zu Unrecht der Meinung, dass
ich mich fiir Administration wenig eigne.
Abgelehnt wurde aber auch mein Modell,

84

dass wir uns in die Aufgaben teilen und
untereinander rotieren sollten, dass die
Sekretirin genauso wichtig sei wie ich und
dass jeder nach fiinf Jahren wieder einen
Einsatz in der Dritten Welt leisten miisste.
Noch in Tansania erhielt ich einen netten
Brief: Da ich ja so genial veranlagt sei,
wiirde ich sicher etwas finden, ich miisse
nicht mehr zuriickkommen...

NW: Doch nun zuriick hierher an die
Konradstrasse im Ziircher Stadtkreis 5, den
Du bewusst als Deinen Wohnort gewdhit
hast. Warum?

Al Imfeld: Der Kreis 5 ist schon immer ein
Gemisch von Volkerschaften gewesen.
Schon lange vor der Drogenszene hatten
wir mindestens 60 verschiedene Nationali-
tdaten allein in diesem Quartier. Messerste-
chereien am Freitagabend gab es hier seit
eh und je. Leicht war es nie, hier zu woh-
nen. Gleichzeitig habe ich immense Sym-
pathie zu den Dirnen und den ausgestosse-
nen Frauen in diesem Milieu. Ich betreue
schwarze Gogo-Girls und deren Umfeld.
Ich liebe dieses Quartier und brauche es
wie ein Kiinstler.

Was mich stort und in Konflikte bringt,
ist eine links-griine Politik, die versuchen
will, das Quartier von diesem Milieu zu
reinigen. Plotzlich sollen wir hier kein
Nachtleben mehr haben, sondern Wohn-
raum. Dadurch ist auch die Szene der
Fremden hier eine andere geworden. Hier
hat die Politik, wenn auch unbewusst,
schwere Fehler gemacht. Ich édrgere mich,
wenn ein sozialdemokratischer Bezirks-
anwalt in den Kreisen 4 und 5 den Morali-
sten spielt, schlimmer noch als ein Pfarrer
um 1930 im Luzerner Hinterland.

Von hier aus habe ich meine weltweiten
Verbindungen. Ich muss zum Beispiel
Schwarze aus Ghana, die ich betreue, auch
wieder zuriickfiihren konnen. Hier sind sie
nur fiir eine bestimmte Zeit. Es gibt zum
Beispiel eine Tradition der afrikanischen
Frauen, fiir einige Zeit ins Ausland zu ge-
hen und dort Geld zu verdienen, zum Teil
eben auch in der Prostitution. Das hat iiber-
haupt nichts mit Degradierung der Frau zu



tun. Wenn sie das Geld verdient haben,
kehren sie zuriick, zum Beispiel als die
grossen Mammys in Westafrika.

Weltweite Verbindungen habe ich aber
auch durch die Hilfswerke. Ich habe also
iberhaupt nicht resigniert, bin aber sehr
zuriickhaltend, bin es immer schon gewe-
sen, gerade auch gegeniiber der Hilfe. Es
wird viel zu viel geholfen. Und hier kommt
eben auch wieder die Erfahrung der armen
Imfelds aus dem Napfgebiet zum Tragen.
Meine 84jdhrige Mutter sagt heute noch,
wenn sie diese Hilfsappelle hort: «Uns hat
niemand geholfen.» Sie meint das durch-
aus positiv und meint: «Al, denk mal zu-
riick. Wire es besser gekommen, wenn
man uns geholfen hitte?» Sicher nicht. Wir
haben gelernt, uns selbst zu wehren und
auf niemanden zu hoffen — ausser auf eine
bestimmte Nachbarschaft.

Als die Japaner nach dem Erdbeben in
Kobe diesen Hilfstross aus dem Ausland
nicht hereingelassen haben, bin ich ganz
gliicklich gewesen. In diesem trockenen,
kiihlen, distanzierten Japan haben die Leu-
te plotzlich einander zu helfen begonnen.
Es sind Krifte aufgebrochen, die sich bei
einer massiven Hilfe durch das Ausland gar
nicht hitten entfalten konnen. Genau das ist
es, was Afrika zum Teil kaputtgemacht hat:
die Hilfe durch das Ausland.

NW: Aber doch nicht nur die Hilfe. Der
Kontinent wurde und wird ja auch aus-
gebeutet. Es kommt weniger darauf an, zu
helfen, es kommt darauf an, weniger Zu
intervenieren, weniger auszubeuten, weni-

ger Kulturen zu zerstoren. Das war doch
der Ansatz von Al Imfeld bei i3w.

Al Imfeld: Sicher war das der Ansatz. Ich
wollte jetzt aber nur iiber die Hilfe reden.
Ich meine nicht nur die Hilfswerke, son-
dern die ganze Staatsgldubigkeit im heu-
tigen Afrika. Mit der Erlangung der Un-
abhingigkeit dachten die Menschen, jetzt
sel es Sache des Staates, etwas zu tun. Es ist
das ganz grosse Problem eines Mandela in
Siidafrika, dass die Leute glauben, jetzt sei
einer der IThren an der Macht, damit sollte
ihnen der Reichtum wie von selbst zu-

fliessen. Diese Einstellung ist in Afrika
sehr prasent. Als Simbabwe 1980 unab-
héngig wurde, haben die Leuten die ersten
drei bis vier Wochen die Hinde in den
Schoss gelegt und nur noch getanzt. Sie
waren iliberzeugt, dass jetzt alles von oben
kiame.

Getragen von einem Gott, der Mensch
geworden ist

NW: Wenn Du Dich auf den iiberschau-
baren Bereich der kleineren Gemeinschaf-
ten zuriicknimmst, dann hat das fiir Dich
zwar nichts mit Resignation zu tun. Wie
aber steht es um die Vision? Gibt es sie

noch fiir Al Imfeld?

Al Imfeld: «Vision», das weisst Du, ist ein
Wort, das ich zwar brauche — zum Beispiel
in meinem Buch «Vision und Waffe» —, das
aber fiir mich sehr zweideutig ist. Wenn
nicht zuerst im zwischenmenschlichen
Bereich gedacht, sondern dieser iiber-
sprungen wird, wenn man meint, man kon-
ne mit einer Vision das jetzt notwendige
karge Nachdenken iiberspringen, dann ge-
hen Visionen in Illusionen iiber. Wir sind in
einer Zeit, in der wir uns sehr bescheiden
miissen. Ich bewege mich im Kleinen, das
sich aber weltweit ausstreckt.

Wir miissen Sachen hinterfragen, die im
ersten Moment als Katastrophe erscheinen.
Das Erdbeben im japanischen Kobe zum
Beispiel ist in diesem Sinn keine Katastro-
phe, sondern eine Katharsis. Das japani-
sche Volk muss plotzlich erkennen, dass
man nicht zweistockige Autobahnen in ein
solches Gebiet hineinbauen kann, dass man
liberhaupt nicht alles kann, sondern wieder
zur zenbuddhistischen und taoistischen
Mentalitdt zuriickkehren muss, wo es
moglich ist, im Kleinen Welten zu gestal-
ten, sei es mit Blumenstecken oder Bium-
chenziichten, sei es mit Meditationsgérten
wie in Kyoto. Darum ist dieses Erdbeben
fiir mich keine Katastrophe, sondern ein
Ruf zur Besinnung. Es braucht diese Un-
gliicksfille, damit der Mensch iiberhaupt
zu fragen beginnt. Sonst zerstort er sich
selbst.

85



Ich bin also nicht der Pessimist wie
viele. Ich bin viel eher Optimist, gerade
weil ich aus dem Hinterland komme, wo
wir vernetzt zu einer Grossfamilie durch
viel, sehr viel Kleinarbeit fast Wunder
wirken konnten.

NW: Es fillt mir auf, dass Du mit einem
gewissen Gleichmut die schlimmsten Din-
ge durchhalten, ertragen und auch noch ins
Positive wenden kannst. Das hat vielleicht
weniger mit Vision, aber es hat auf jeden
Fall mit einer Spiritualitdt zu tun, die Dir
eigen ist.

Al Imfeld: Das hat schon mit einer Spiri-
tualitdt zu tun, die ich natiirlich nicht so
gerne immer und tiberall offenlege. Es hat
mit einer Spiritualitidt der Erdhaftigkeit zu
tun. Ich glaube nicht an ein Jenseits. Es
interessiert mich iberhaupt nicht, was
nachher kommt. Wenn ich sterbe, dann
sterbe ich. Aber bis dorthin will ich leben.
Darum stort mich auch eine gewisse
Hyperaskese. Engagement ja, aber ich
kann auch frohlich sein und Feste feiern,
essen und trinken. Selbst wenn mir die
Arzte sagen, das sei nicht gut fiir mich,
warum soll ich es nicht trotzdem tun? Das
ist auch Teil meiner Spiritualitét.

Ich kann an keinen Gott glauben, der nur
das Christentum und nicht die Vielfalt der
Religionen zulassen wollte. Als ob es
Gottes Wille seit Jahrtausenden wire, dass
eine einzige wahre Religion die andern
bekdmpfen sollte. Von mir aus gesehen ist
selbst der Islam eine Sekte — eine Ab-
Spaltung — der jiidisch-christlichen Uber-
lieferung. Er ist genau in diesem alexan-
drinischen Raum entstanden, wo alles

ohnehin schon brodelte. Das wire eine
ganz interessante neue These, Thema einer
weiteren Dissertation.

NW: Aber weshalb spricht denn Al Imfeld
liberhaupt noch von Gott?

Al Imfeld: Fiir mich ist Gott Mensch ge-
worden. Hier treffe ich mich mit den Reli-
gios-Sozialen. Diese Inkarnation bedeutet
auch eine Verdemiitigung, ein Absteigen
Gottes ins Kleine und Ohnmichtige. Aber
er ist unter uns, auch wenn ich mit Dir
zusammensitze. Was das dann ist, Jahwe
oder sein Sohn als Mittler zum Beispiel,
interessiert mich nicht. Man kann und darf
das alles glauben, aber es ist nicht mein
Thema. Entscheidend ist das Miteinander.
In dem Sinne ist der Geist, der lebendig
macht, wichtiger...

NW.... als die Reflexion iiber das, was er
sein konnte?

Al Imfeld: Ja. Sobald ein Fest entsteht,
eine Stimmung, in der Du den Frieden
spiirst, merkst Du doch, dass es irgend et-
was gibt, das iiber dem alltiglichen
Menschlichen ist. Ich méchte es als g6ttlich
bezeichnen.

NW: Al, ich danke Dir fiir dieses schone,
mich zuversichtlich stimmende Gesprich
und wiinsche Dir iiber Deinen 60. Ge-
burtstag hinaus viele weitere gute Begeg-
nungen, fruchtbare Arbeit im Kleinen,
das Nachdenken iiber den weltweiten Kon-
text und noch manches Wort fiir Menschen,
die sich von Dir anregen und ermutigen
lassen.

Wer ins Elend hinein bloss Geld oder Projekte und keine neuen Ideen und Ansdtze zu
einer Spiritualitiit bringt, hilft nicht. Wer zu Verelendeten geht, muss als Mensch und
Kleiner kommen. Er muss selbst arm und klein werden. '

(Al Imfeld, Von der Machbarkeit zur Spiritualitit der Entwicklung, in: ORDENS-

NACHRICHTEN 1987, S. 359)

86



	NW-Gespräch mit Al Imfeld : für eine Spiritualität der Erdhaftigkeit

