
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 89 (1995)

Heft: 3

Artikel: Menschenrechte und Minderheiten

Autor: Vischer, Lukas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143885

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143885
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


nig lauthals zu demonstrieren, auf ihre
Lage aufmerksam zu machen und
Farbbeutel an das Portal des Bundeshauses zu
werfen. Soll dann, nur weil sie uns Angst
einjagen, auch wegen ihnen zweierlei
Recht eingeführt werden? Ein besseres für
Leute mit Arbeit und ein schlechteres für
solche ohne? Davor bewahre uns Gott.
Damit wir die Kraft erhalten, solches
verhindern zu helfen, wollen wir den Ewigen
preisen:

«Er ist der Gott der Götter, der Herr der
Herren, die grosse, die starke, die furchtbare

Gottheit, er, der Ansehen nicht gelten
lässt und Bestechung nicht annimmt, der
der Waise und Witwe Recht schafft, der den
Fremden liebt, ihm Brot und Gewand zu
geben.»

(Predigt am 22. Januar 1995 in der Pauluskirche

Bern)

Lukas Vischer

Menschenrechte und Minderheiten

Was die Friedensbewegung angesichts von Krieg und Hass in Ex-Jugoslawien
unternehme, werden wir immer wieder gefragt - besorgt oder in triumphierendem Unterton.
Tatsächlich ist der Informationsstand über all die Aktionen, die auch von der Schweiz aus
zu Frieden und Versöhnung im ehemaligen Jugoslawien unternommen werden, kläglich.
Sofand zum Beispiel aufInitiative des Hilfswerks der evangelischen Kirchen der Schweiz
(HEKS) am 18./19. November 1994 im ökumenischen Jugendzentrum Feketic in der
Vojvodina (Serbien) ein Seminar über «Menschenrechte und Menschenwürde» statt, ohne
dass die Medien darüber berichtet hätten. «Zu harmlos angesichts des Krieges», lautete
eine stereotype Ausrede. Immerhin ist es dem Seminar gelungen, führende Persönlichkeiten

aus den verschiedenen einheimischen Kirchen, der jüdischen und muslimischen
Gemeinden sowie von Menschenrechts- und Friedensgruppen aus der Vojvodina zu einem
ökumenischen Gespräch zu vereinigen. Wir veröffentlichen imfolgenden den Vortrag, den
der Schweizer Theologe Lukas Vischer an diesem Seminar gehalten hat. Dass die Kirchen
dazu da wären, die Menschenrechte und den Schutz der Minderheiten einzuklagen, nicht
in erster Linie für sich selbst, sondern für die «andern», ist die zentrale Aussage dieses
Referats. Red.

Die Gefahr der selektiven
Wahrnehmung

Nur mit grossem Zögern ergreife ich hier
das Wort. Denn wer bin ich, um
ausgerechnet hier von Menschenrechten und
Menschenwürde zu sprechen! Ich komme
aus der Ferne und bin mit den Verhältnissen
in diesen Land nur indirekt vertraut. Ich
habe manches gelesen. Ich habe mit
Menschen gesprochen. Ich bin mir aber dessen

bewusst, dass solche Informationen
unzureichend sind und kein vollständiges
Bild ergeben. Um wirklich zu verstehen,
muss man erlebt und erfahren haben. So
bitte ich Sie, alles, was ich zu sagen habe,
als Frage zu verstehen.

Wir möchten von Ihnen hören, wie die
heutige Situation zu beurteilen ist. Wir
möchten mit Ihnen zu einem tieferen
Verständnis der Aufgaben kommen, die uns
vom Evangelium her gestellt werden. Was

72



heisst Gerechtigkeit in den Konflikten, die
dieses Land zerreissen? Was können wir zu
Versöhnung und Frieden beitragen? Es ist
unsere Hoffnung, dass wir mit einer klareren

Vorstellung in die Schweiz zurückkehren

können, was wirkliche Solidarität
heute bedeutet.

Mein Zögern hat noch einen weiteren
Grund. Wo immer heute von Menschenrechten

und Menschenwürde die Rede ist,
ist bald auch von Ex-Jugoslawien die Rede.
Ihr Land gilt als eine der Regionen, in
denen die Menschenrechte besonders brutal

missachtet werden. Niemand wird
bestreiten, dass für diesen Ruf gute Gründe
bestehen. Die kriegerischen Auseinandersetzungen

der letzten Jahre haben auf
erschreckende Weise gezeigt, wozu
Menschen fähig sind, wenn Feindschaft und
Hass freie Bahn erhalten.

Aber nochmals: Wer bin ich, um diese
Ausschreitungen im Namen der
Menschenrechte anzuprangern? Richten wir
unseren Blick auf die weltweite Situation,
wird uns sofort bewusst, dass wir alle an
der rapiden Unterhöhlung des
gegenseitigen menschlichen Respekts beteiligt
sind. Die westlichen Länder, unter ihnen
auch die Schweiz, leiden unter einer selektiven

Wahrnehmung der Menschenrechtsverletzungen.

Sie empören sich über die
offensichtlichen Verletzungen der menschlichen

Würde unter repressiven Regimen
und in kriegerischen Auseinandersetzungen,

übersehen aber geflissentlich, was sie
selbst durch die Verfolgung ihrer ökonomischen

Interessen und durch ihren Lebensstil

zur Desintegration der Ordnung
beitragen.

Ich habe darum auch ein zwiespältiges
Verhältnis zu dem internationalen Gericht,
das über Verbrechen gegen die Menschheit
zu befinden hat. Einerseits halte ich es für
einen Fortschritt, dass offensichtliche
Verbrecher und vor allem Folterer
international zur Rechenschaft gezogen werden
können, andererseits bleibt die Frage ungelöst,

worin Verbrechen gegen die Menschheit

bestehen und wie sie unabhängig von
jeweiligen Machtverhältnissen vor Gericht
gebracht werden können.

Der Zerfall der Menschenrechte
weltweit

Zwei Entwicklungen kennzeichnen die
gegenwärtige Lage: Einerseits herrscht
zunehmende Einigkeit über die Formulierung

grundlegender Menschenrechte.
Andererseits zeigt sich, dass eine weltweite
Ordnung, in der diese Menschenrechte
eingehalten werden, in immer unerreichbarere
Ferne rückt.

Die Weltkonferenz der UNO über
Menschenrechte in Wien (Juni 1993) stellt
einen Fortschritt auf der Ebene der
Formulierung der Menschenrechte dar. Der
Text lässt keinen Zweifel darüber, dass
Menschenrechte ein unteilbares Ganzes
bilden. Nicht allein die zivilen bürgerlichen
Rechte, sondern auch die sozialen Rechte
müssen respektiert werden. Paragraph 10

bekräftigt feierlich das Recht auf
Entwicklung als ein allgemeines und
unveräusserliches Menschenrecht.

Die Interpretation der Menschenrechte
war in den vergangenen Jahrzehnten
Gegenstand von immer neuen Auseinandersetzungen

zwischen den Grossmächten.
Während der Westen die persönlichen
Freiheiten in den Vordergrund stellte,
betonte die sozialistische Welt die Bedeutung
der sozialen Rechte. Jede Seite
rechtfertigte die eigene Politik durch die Kritik
der Menschenrechtsverletzungen, die auf
der andern Seite begangen wurden. Jede
Seite ergriff aber zugleich Massnahmen,
um der Kritik der andern Seite zu
entgehen. Mit dem Zusammenbruch des
kommunistischen Systems ist die Debatte
in dieser Form obsolet geworden. Die Frage

ist jetzt, wie die internationale Gemeinschaft

die Unteilbarkeit der Menschenrechte
aus eigenem Antrieb zur Geltung bringen

wird.
Zunächst schien die Hoffnung zu

bestehen, dass sich eine neue Weltordnung
aufgrund des westlichen Modells aufbauen
lasse. Bald aber zeigte sich, dass das nur
geschehen könne, wenn die Forderung
nach sozialen Rechten in die westliche
Sicht der Menschenrechte integriert werde.
Denn was sollen persönliche bürgerliche

73



Freiheiten und Rechte, wenn nicht zugleich
die gesellschaftlichen und ökonomischen
Voraussetzungen geschaffen werden, die
die Befriedigung fundamentaler
Lebensbedürfnisse und ein friedliches Zusammenleben

ermöglichen? Die Forderung nach
einem Recht auf (ökonomische) Entwicklung

konnte darum nicht einfach als überholt

abgetan werden. Sie ist denn auch von
der Wiener Konferenz aufgenommen und
formuliert worden (§§ 9-12).

Aber ist sie damit auch bereits
anerkannt? Die Entwicklung der letzten Jahre
zeigt uns, dass dies alles andere als
selbstverständlich ist. Im Gegenteil: Die
gesellschaftliche Ordnung, die für die Einhaltung
der Menschenrechte Voraussetzung ist,
wird immer tiefgreifender in Frage gestellt.

Drei Beobachtungen mögen dies
illustrieren:

a) In zahlreichen Ländern ist die staatliche

Autorität untergraben. Die rechtliche
Ordnung ist unverlässlich geworden. Die
allgemeine Menschenrechtserklärung hat
zur Voraussetzung, dass die Staaten, die die
Erklärung unterzeichnet haben, über der
Anwendung der Grundsätze wachen. Was
aber, wenn diese Voraussetzung wegfällt?
Gewiss, es hat immer Diktaturen gegeben,
die sich dieser Verpflichtung entzogen, ja
es hat wohl nie ein Land gegeben, in dem
die Gesamtheit der Menschenrechte wirklich

eingehalten worden wäre. Solange
eine Regierung existierte, konnte sie aber
auf die Menschenrechte angesprochen
werden. Anders ist es, wenn die staatliche
Ordnung überhaupt untergraben ist, wie es
heute zum Beispiel in manchen Ländern
Afrikas der Fall ist. Welchen Sinn hat der
Appell an die Menschenrechte in
Situationen, in denen die Macht in Tat und Wahrheit

in den Händen parastaatlicher, mafioser

Organisationen liegt und die Justiz von
selbsternannten Instanzen ausgeübt wird?
Wie lassen sich Menschenrechte in solchen
Situationen einklagen? Ganz zu schweigen
von Ländern, in denen kriegerische
Auseinandersetzungen stattfinden.

b) Ein zweiter Aspekt ist die zunehmende

Eigendynamik ökonomischer
Zusammenhänge. Die rasante technologische

Entwicklung schafft neue Voraussetzungen.

Die Produktionsabläufe verlaufen
rascher und effizienter. Sie benötigen immer
weniger menschliche Energie und führen
darum zu Arbeitslosigkeit. Sie schaffen
ökonomisches Wachstum, zugleich aber
auch zunehmende Armut. Welchen Sinn
hat es, angesichts der Heere von Arbeitslosen

von Menschenrechten zu sprechen,
solange diese Entwicklung nicht kontrolliert

werden kann? Welchen Sinn hat es,
wenn überflüssig gewordene Bauern
versuchen, ihre Rechte einzuklagen? Die
staatliche Macht ist gegenüber der
Eigendynamik der Wirtschaft machtlos. Sie kann
im besten Fall Massnahmen ergreifen, die
das Los der durch die Entwicklung
Benachteiligten erleichtern. Weit dramatischer

noch als in der industrialisierten Welt
ist die Machtlosigkeit der Staaten in den
armen Ländern, die vornehmlich auf den
Verkauf von Rohstoffen angewiesen und
darüber hinaus zutiefst verschuldet sind.
Was heisst Recht auf Entwicklung, wenn in
Wirklichkeit alle Zeichen in die Richtung
grösserer Armut deuten?

c) Und vielleicht noch schwerwiegender
ist die zunehmende Zerstörung der natürlichen

Umwelt des Menschen. Es ist uns
inzwischen allen klar geworden: Die
Ausbeutung des Planeten kann so nicht weitergehen.

Der Erdgipfel der UNO in Rio de
Janeiro (1992) hat es unüberhörbar
ausgesprochen: Einzig ein zurückhaltender
Umgang mit den Ressourcen der Erde kann
das Leben zukünftiger Generationen
sichern. Nachhaltige Entwicklung ist das

Stichwort, das in Umlauf gesetzt wurde,
das heisst eine wirtschaftliche Entwicklung,

die nicht mehr Ressourcen
verbraucht, als sich im Blick auf künftige
Generationen verantworten lässt. In Wirklichkeit

ist aber die Entwicklung alles andere
als nachhaltig. Ressourcen werden nach
wie vor in einem Rhythmus verbraucht, der
sich nicht verantworten lässt. Und die
Zerstörungen, die der moderne Lebensstil
anrichtet, nehmen Ausmasse an, die sich in
absehbarer Zeit kaum wieder rückgängig
machen lassen. Was heisst es, von
Menschenrechten zu reden, wenn wir gleich-

74



zeitig an den Grundlagen der menschlichen
Existenz überhaupt rütteln?

Aber sind die Menschenrechte nicht von
jeher ein Programm des Widerstands
gewesen? Gewiss, sie waren nie die
Beschreibung der tatsächlichen Verhältnisse,
sondern sind von Anfang an formuliert
worden, um der Menschheit einen Spiegel
vor Augen zu halten. Darum haben sich in
den letzten Jahrzehnten auch unzählige
Gruppen und Bewegungen für die
Einhaltung der Menschenrechte eingesetzt.
Die Frage ist nun aber, was das in der
heutigen Situation des Zerfalls der
gesellschaftlichen Ordnung bedeutet. Es kann
nicht genug sein, sich hier und dort gegen
diese oder jene Verletzung der Menschenrechte

zu erheben. Es geht vielmehr darum,
zu einem Kampf für die Menschenwürde,
ja die Sicherung der Grundlagen des
menschlichen Lebens überhaupt
anzutreten. Der Kampf für die Menschenrechte
ist heute der Kampf für soziale Gerechtigkeit,

für Versöhnung und Frieden und für
die Erhaltung der natürlichen
Lebensgrundlagen.

Das christliche Zeugnis

Dieser Kampf scheint in vieler Hinsicht
nahezu aussichtslos. Es ist darum nicht
erstaunlich, dass selbst engagierte Menschen
ihm auszuweichen beginnen. Eine gewisse
Müdigkeit macht sich breit. Immer weitere
Kreise geben sich mit kleinen und kleinsten
Schritten zufrieden.

Muss sich aber nicht hier die Kraft
des Evangeliums zeigen? Die Kirche geht
in ihrem Zeugnis davon aus, dass Gott
gegen alle geschichtliche Evidenz an
seinem Reich baut. Selbst wenn sich das Chaos

ausbreitet, wissen wir, dass Gott die
Ordnung seines Reichs nicht aufgegeben
hat und dass es sich darum lohnt, sich für
diese Ordnung einzusetzen. Über der
sichtbaren Welt besteht ein Reich mit
umgekehrten Massstäben: eine Welt des Lichts.
Die Rechte der Unterdrückten mögen
mit Füssen getreten werden. Die Kirche
kann aber nicht aufhören, zu Gott zu
schreien, dass er den Entrechteten Gerech¬

tigkeit widerfahren lässt (Lk 18,Iff.). Die
Kirche kann auf dieser Grundlage ein
privilegierter Ort des Widerstands sein. Sie
muss den Zerfall nicht hinnehmen, weil
sie weiss, dass Gott den zerstörerischen
Mächten nicht das letzte Wort lässt.
Selbst wenn der Widerstand auf weite
Strecken erfolglos bleibt, ist er doch nicht
umsonst.

Um dem Engagement für Gerechtigkeit,
Frieden und Bewahrung der Schöpfung
Gestalt zu geben, braucht es Zellen, in
denen Versöhnung gelebt wird, Zellen, in
denen menschliche Gemeinschaft an die erste
Stelle tritt, Zellen, die von einem Lebensstil

des Respekts vor Gottes Schöpfung
geprägt sind. Es braucht Zellen, die
gewissermassen Zeichen einer andern Ordnung
sind.

Überlegungen im Blick auf
Ex-Jugoslawien

Aber was heisst das nun im Blick auf
die Situation in diesem Lande? Lassen Sie
mich folgende vier Überlegungen zur
Diskussion stellen:

a) Eine neue Ordnung kann aus dem
Chaos nur wachsen, wenn gleichzeitig die
Bereitschaft wächst, die Rechte des andern
voll und ganz ernst zu nehmen. Menschenrechte

sind nicht in erster Linie Forderungen,

die einzelne oder einzelne Gruppen
auf ihre Fahne schreiben, sie bezeichnen
vielmehr den Rahmen, in dem verschiedene

Gruppen zusammenkommen und in
gegenseitigem Respekt Gemeinschaft
finden können. Um über Argwohn und Feindschaft

hinauszuwachsen, braucht es diesen
gemeinsamen Rahmen. Es braucht die
Gewissheit, dass meine fundamentalen Rechte

gesichert sind. Wer wird die Initiative
ergreifen, diese Gewissheit zu schaffen?
Ich denke, dass sich hier die Kirchen zu
bewähren haben. In je ihrem Volke,
umgeben von Argwohn und Feindschaft, dürfen

sie nicht erlahmen in dem Bemühen,
auf die Rechte der andern hinzuweisen.
«Einer achte den andern höher als sich
selbst» (Phil 2). Diese Mahnung geht natürlich

weit über die Weisheit der Menschen-

75



rechte hinaus. Sie ist die göttliche Weisheit
des Evangeliums.

Und müssen wir nicht hinzufügen: Es

liegt vor allem am jeweils Mächtigeren,
den Anfang zu machen. Einzig der Mächtigere

kann die Asymmetrie der
Machtverhältnisse ausgleichen. Wer ist aber der
Mächtigere? Die Antwort ist nicht immer
offensichtlich. Es kann vorkommen, dass

derjenige, der in den Augen der andern
mächtig ist, sich selbst als Opfer versteht.
Ich denke zum Beispiel an Südafrika. Wie
oft erklärten die Weissen, dass auf längere
Sicht in Wirklichkeit sie die bedrohte
Minderheit seien! Um sich als Mächtigen
zu erkennen, braucht es die Bereitschaft,
sich selbst im Spiegelbild der von uns
verursachten Opfer zu sehen.

b) Und wie gehen wir mit der Geschichte
um? Geschichte ist in jeder Auseinandersetzung

ein mächtiges Instrument.
Geschichte wird angerufen, um die eigene
Position nicht nur zu erklären, sondern vor
allem zu verteidigen. Der Appell an die
Geschichte bringt aber in der Regel keine
Lösung. Denn die Konflikte sind ja in der
Geschichte angelegt. Der Appell an die
Geschichte trägt darum oft zur Verhärtung
der Fronten bei. Die Fakten, die vorgebracht

werden, mögen zutreffen, sie
vermögen aber nicht zu überzeugen, weil sie

nur einen Teil der geschichtlichen Wahrheit
repräsentieren; und vor allem weil andere
ebenso zutreffende Fakten, die der andern
Seite wichtig sind, ausgeklammert bleiben.
Versöhnung ist nur möglich durch die
Bereitschaft, über die Vergangenheit
hinauszugehen. Gottes Zuwendung ist immer
neu. So sehr wir von der Geschichte
geprägt sind, sind wir doch nicht ihre Gefangenen.

Friede ist nie ausschliesslich die
Frucht der Geschichte, sondern wächst aus
der Bereitschaft, Gottes Liebe Raum zu
geben. Zwischen der Geschichte mit ihren
Konflikten und dem friedlichen
Zusammenleben in der Zukunft besteht
unausweichlich ein Bruch, und es ist wichtig,
dass gerade Christen zu diesem Bruch
bereit sind.

Das heisst nicht, dass die Vergangenheit
ignoriert werden könnte. Im Gegenteil, wer

ihr ausweicht, wird mit Gewissheit früher
oder später wieder von ihr eingeholt werden.

Wie also mit der Vergangenheit
umgehen? Vielleicht dadurch, dass wir versuchen,

der Gesamtheit der Geschichte mit
grösserer Offenheit zu begegnen. Nicht
allein die eigene Geschichte, sondern auch
diejenige der andern so zu verstehen, als ob
sie die eigene wäre.

Diese Offenheit füreinander schliesst
sicher auch die Bereitschaft ein, die
historischen Denkmäler anderer Gruppen so

zu respektieren, als ob sie unsere eigenen
wären.

Und gehört es vielleicht zur christlichen
Freiheit, auch die dunkeln Seiten der
eigenen Geschichte offen einzugestehen?
Das Zugeben von Schuld hat etwas Befreiendes.

Es war zum Beispiel wichtig, dass
französische Katholiken das Blutbad der
Bartholomäusnacht bedauerten oder
amerikanische Kirchen die christliche
Rechtfertigung der Sklaverei verurteilten. Ich
denke, die Freiheit gegenüber der eigenen
Vergangenheit befreit zu einem freieren
Umgang miteinander.

c)Und was heisst es, dass wir einer
Nation angehören? Wie weit muss und wie
weit darf die Solidarität mit der eigenen
Nation gehen? Das Faktum der Zugehörigkeit

wird in der Heiligen Schrift als
selbstverständlich vorausgesetzt. Gott macht
Israel zu seinem Volk unter den Völkern.
Gottes Handeln zielt aber von Anfang an
auf die Gesamtheit der Menschheit. Die
Propheten reden davon, dass sich einst alle
Völker Israel zuwenden und in der
Gemeinschaft mit ihm Frieden finden werden.
Christi Botschaft richtet sich zwar zuerst an
Israel, weist aber zugleich auch über seine
Grenzen hinaus. Er ist das Heil aller
Menschen. Die Pfingstgeschichte spricht
davon, dass der Heilige Geist gegenseitiges
Verstehen unter den Völkern ermöglicht.
Die Apostelgeschichte und die Paulusbriefe

machen deutlich, dass die Grenze
zwischen Juden und Griechen endgültig
überschritten worden ist. Die Mauern sind
gefallen. Kirchen können nicht anders als

für eine umfassende Gemeinschaft der
Völker eintreten.

76



Nicht dass die Realität der Völker mit
ihren Besonderheiten, ihrer Geschichte,
ihrer Sprache und Kultur aufgehoben würde.

Die Menschheit ist keine abstrakte
Grösse, sondern eine in Völker gegliederte
Vielfalt. Menschheit kann überhaupt nur in
der Vielfalt der Völker erfahren und
erkannt werden. Die Zugehörigkeit zur
Nation ist darum ein Reichtum, für den es
sich lohnt einzutreten. Die Bibel spricht mit
Vehemenz gegen die grossen Reiche, die
sich Nationen unterwerfen und ihrer Macht
gefügig machen. Entscheidend ist aber,
dass Nationen füreinander offen bleiben.
Sie sind Teil der Menschheit und sind als
Teile aufeinander angewiesen. Sie müssen
sich als Gemeinschaft verstehen. Der
Reichtum der Vielfalt kann nicht in der
Isolation, sondern einzig in der Gemeinschaft

erfahren werden.
Was heisst das für die Kirchen? Die eine,

heilige, katholische und apostolische Kirche

ist Kirche in den Nationen. Sie lebt
immer inmitten eines Volkes und ist mit
ihm solidarisch. Sie lebt aber inmitten des
Volkes als Zeuge des Evangeliums, und das
heisst, dass sie die Grenzen, hinter die
Nationen sich zurückzuziehen versucht
sind, immer wieder zu sprengen hat. Sie ist
das Ferment der Gemeinschaft unter den
Nationen.

d) Und schliesslich gehört zum Zeugnis

der Kirchen das Engagement für die
Minderheiten. Ich denke dabei an Minderheiten,

die in der Vergangenheit entstanden
sind, und Minderheiten, die heute neu ent¬

stehen. Die Menschheit war nie auf
geschlossene Siedlungsgebiete verteilt. Die
Durchmischung der Völker ist heute noch
unvermeidlicher geworden. Die zunehmende

Mobilität durchbricht die Grenzen
der Völker. Völker, die keine Minderheiten
in ihrer Mitte haben, sind bereits zu einem
Anachronismus geworden. Der Respekt
für Minderheiten gehört darum zu den
unerlässlichen Voraussetzungen für ein
friedliches Zusammenleben.

Minderheiten bedürfen des besonderen
Schutzes, weil sie sich in der Regel in einer
Situation der Schwäche befinden. Sie fühlen

sich der Gefahr des Untergangs weit
mehr ausgesetzt, als der Mehrheit bewusst
ist. Es braucht darum besondere Garantien,
damit sie sich nicht ins Abseits gedrängt
fühlen. Vorkehrungen und Massnahmen
sind erforderlich, die ihnen den nötigen
Freiraum verschaffen.

Rechte der Minderheiten? Die Frage ist
umstritten, ob diese Rechte einzig den
Angehörigen der Minderheiten oder auch
der Minderheit als Ganzheit zukommen.
Wie immer die Frage prinzipiell entschieden

wird, verlangt meines Erachtens
politische Weisheit, Minderheiten so weitgehend

wie möglich an Entscheidungen zu
beteiligen, die ihre eigene Zukunft betreffen.

Gerade darum braucht es in der jeweiligen

Mehrheit Fürsprecher, die sich für die
Minderheiten einsetzen. Genau diese Rolle
des Fürsprechers wird die Kirche in den
modernen pluralistischen Staaten in immer
höherem Masse zu übernehmen haben.

NZZ: Nach dem Mauerfall sagten Sie einmal, in der aktuellen Welt gebe es keine Tragödie
mehr. 1st der Krieg in Ex-Jugoslawien nicht die Tragödie unserer Zeit?

Heiner Müller: Das glaube ich nicht. Er ist lediglich das Ende einer Tragödie. Die
eigentliche Tragödie des Jahrhunderts ist das Scheitern des sozialistischen Experiments.
Was jetzt passiert, ist die Folge davon.

(Der Dramatiker Heiner Müller im Gespräch mit der NZZ, 16.12.1994)

77


	Menschenrechte und Minderheiten

