
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 89 (1995)

Heft: 2

Artikel: Marga Bührig im Gespräch mit Ursa Krattiger : vom Ende der grossen
Entwürfe und von der Notwendigkeit der Utopie

Autor: Bührig, Marga / Krattiger, Ursa

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143880

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143880
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marga Bührig im Gespräch mit Ursa Kräftiger

Vom Ende der grossen Entwürfe und
von der Notwendigkeit der Utopie

«Weil ich nicht will, dass die Welt stirbt», heisst eine Reihe von Gesprächen, die in
diesem Wintersemester von der Berner Arbeitsstelle KIRCHE IM DIALOG veranstaltet
werden. In ihrer Einführung zum Programm schreibt Rosmarie Kurz: «Weil ich nicht will,
dass die Welt stirbt, will ich an der Hoffnung festhalten. Wenn ich keine Vision mehr habe,
dann kann ich nur verdrängen und vergessen, was doch mit Händen zu greifen ist: dass das
herrschende System Opfer braucht, Menschenfrisst, dass es die Lebenselemente vergiftet.
Die Utopie liegt nicht in der Zukunft, sagt Irmtraud Morgner, sie Hegt verschüttet in der
Erinnerung des Menschen. Sie heute verteidigen heisst, sich gegen die Zerstörungsmechanismen

der Gesellschaft wehren.» Begonnen hat die Reihe am 28. November 1994 mit
einem Gespräch, das Ürsa Krattiger, Redaktorin am Schweizer Radio DRS, mit Marga
Bührig führte. Es stand unter dem Titel «Vom Ende der grossen Entwürfe und der
Notwendigkeit der Utopie». In eindrücklicher Weise bekennt sich Marga Bührig zu ihrer
Radikalität, zur «grossen Linie» des Feminismus, zur Bewegung der Liebe Gottes, die in
der Welt wirksam ist durch uns, aber auch zur zunehmenden Ungeduld angesichts der nach
wie vor patriarchalen, kapitalistischen, friedlosen Verhältnisse. In der Freundschaft
bestätigt sich für Marga Bührig, dass Gott «Macht in Beziehung» ist. Herrschaftsfreie
Bilder in biblischen Texten ermutigen zum Handeln, und sei es in noch so winzigen
Schritten. Marga Bührig war viele Jahre Leiterin des Evangelischen Tagungs- und
Studienzentrums Boldern in Männedorf und später Präsidentin des Ökumenischen Rates
der Kirchen. Der Redaktor der Neuen Wege hat die Tonbandaufnahme des Gesprächs
transkribiert, unwesentlich gekürzt und aus der Mundart übersetzt. Der vorliegende Text
wurde von den beiden Gesprächspartnerinnen autorisiert. Red.

Der grosse Entwurf des Feminismus ist Bock auf nichts», andere flüchten in den
nicht zerbrochen Konsumrausch, der gerade jetzt in der Vor¬

weihnachtszeit wieder gewaltig aufge-
Ursa Krattiger: «Vom Ende der grossen putscht wird. Trotzdem sprechen wir von
Entwürfe und der Notwendigkeit der Uto- der «Notwendigkeit der Utopie». Anfangen
pie» - der Titel hört sich etwas abgehoben, möchte ich mit einer Erinnerung. Ich kenne
allgemein, abstrakt an. Dennoch spüren Marga Bührig seit etwa 15 Jahren...
wir, was gemeint ist: Hoffnungen sind
zusammengebrochen, real-existierende Wei- Marga Bührig: Es sind mindestens 20
ten untergegangen. Statt dessen kam der Jahre.
Golfkrieg, dann der Krieg in Ex-Jugoslawien,

obwohl wir meinten, dass Krieg in Ursa Krattiger: Du warst jedenfalls schon
Europa unmöglich geworden sei. In der pensioniert, als Du einmal sagtest: «Je äl-
Schweiz gab es den Fichenskandal. Das ter ich bin, desto radikaler werde ich.»
Gerücht geht um, die Frauenbewegung sei Inzwischen sind weitere 10 Jahre verflos-
tot. Der Lack ist ab. Der Atem ist auch sen. Du wirst nächstes Jahr 80 Jahre alt.
Bewegungen ausgegangen, die wir einmal Bist Du demnach um 10 Jahre radikaler
als sehr vital erlebten. Viele haben «Null geworden?

46



Marga Bührig: Einerseits ist es einfacher,
radikaler zu werden, wenn man pensioniert
ist. Viele Rücksichtnahmen fallen damit
weg. Als Leiterin von Boldern war mir der
Weg zur Radikalität durch einige Hindernisse

verstellt. Ich habe neue Hindernisse
erlebt, als ich Präsidentin des Ökumenischen

Rates der Kirchen war. Heute, als
Einwohnerin von Binningen, die Unterschrift

unter missliebige Inserate zu setzen,
ist noch immer mit gewissen Fragezeichen
verbunden.

Anderseits würde ich «Radikalsein»
heute anders umschreiben: Ich bin mir der
Zerbrechlichkeit, aber auch der Notwendigkeit

radikaler Entwürfe bewusster und
dem Widerstand tiefer verpflichtet. Wenn
man achtzig wird, gibt es keine Möglichkeit

mehr, die Probleme zu vertagen. Insofern

bin ich auch weniger bereit, mich
anzupassen. «Radikal» hat sodann mit «Wurzeln»

zu tun. Es bedeutet die Reduktion auf
weniger, den Zwang zur Selektion, damit
die grosse Linie deutlicher wird. Radikal
bleibe ich in dem Sinne, dass ich auf dieser
grossen Linie beharre, die ich nicht aufgeben

will und kann. Insofern ist der grosse
Entwurf des Feminismus nicht zerbrochen,
sondern weiter verpflichtend.

Wir sind immer nur ein winziger Teil
des Ganzen

Ursa Krattiger: Du sagst, einerseits werde
die grosse Linie verpflichtender, anderseits
kannst Du auch reduzieren. Fällt es Dir im
Blick auf das viele, was geschehen sollte,
nicht schwer, die grosse Linie durchzuhalten

und gewisse, auch wichtige Dinge nicht
zu tun?

Marga Bührig: Natürlich ist das schwierig.

Ich habe immer wieder grosse Mühe,
nur schon unter dem Stapel von Papieren,
die mir liebe Freundinnen und Freunde aus
verschiedenen Ecken der Welt zuschicken,
auszuwählen, was ich überhaupt noch
lesen kann und will. Es ist schwierig, aber
unausweichlich.

Ich hatte die Ehre, als eine der Präsidentinnen

des Ökumenischen Rates die Vorbe¬

reitungsgruppe für die Weltkonvokation
über Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung

der Schöpfung zu moderieren. Später
war ich auch eine der Moderatorinnen der
Konferenz in Seoul. In der europäischen
Presse ist diese Konferenz schlecht
weggekommen. Sie sei gescheitert und mit «Basel»

nicht zu vergleichen. Offenbar haben
damals die Leute, die von auswärts gekommen

sind, gemeint, ganz Basel sei bekehrt
worden... In der Millionenstadt Seoul war
solches nicht möglich. Wir hatten auch
nicht die Lichter auf dem Rhein... Aber wir
haben dort darum gerungen, einen Bund zu
schliessen, der verpflichtet. Das ist den
Theologen ausserordentlich schwer gefallen.

Sie konnten stundenlang darüber
diskutieren, warum von einem Bund auszugehen

sei, was denn überhaupt ein Bund
bedeute, ob er sich biblisch begründen lasse -
wobei gerade das wohl am besten biblisch
begründbar war.

Am Tag nach der Konferenz habe ich
die Vorbereitungsgruppe nochmals
zusammengerufen. Wir erfuhren, dass eilige
Journalisten und Journalistinnen in Europa
bereits das Scheitern der Konferenz
bekanntgegeben hatten. Ein Koreaner, mit
dem ich in der Vorbereitungsgruppe oft
gestritten hatte, sagte mir: «Alles ist verändert,

wir sind jetzt miteinander verbündet.»
Und ein Lateinamerikaner meinte: «Zum
erstenmal glaube ich Euch, dass Ihr mit uns
kämpft.»

Damals ist mir aufgegangen, dass ich
nicht alles selber machen kann und muss.
Wenn ich mich zu einem Bund für Gerechtigkeit,

Frieden undBewahrung der Schöpfung

verpflichte, bin ich immer nur ein
winziger Teil des Ganzen. Aber ich halte
das durch, weil ich weiss, es sind immer so
und soviele andere Frauen und Männer
beteiligt, so dass ich auch nicht alles allein tun
muss.

Trotzdem habe ich oft ein schlechtes
Gewissen. Das schlechteste Gewissen habe
ich jenen Menschen gegenüber, denen ich
im Lauf meines Lebens nie geantwortet
habe, deren Briefe einfach liegen geblieben
sind. Jetzt, da ich am Aufräumen bin, finde
ich vieles davon wieder.

47



Wandlungsprozesse sind im Gang -
trotz allen Rückschlägen

Ursa Krattiger: Verbündet-sein mit anderen

und spüren, dass das, was ich tue,
eingebettet ist in ein Ganzes, fügt sich zu
einem schönen Bild wie die vielen kleinen
Steine, die zusammen ein Haus ergeben.
Hat sich in Deinem langen Blick auf die
Zeitgeschichte etwas geändert an Deinen
Vorstellungen über das Tempo von
Problemlösungen? Siehst Du Probleme, von
denen Du annimmst, dass sie sich in einem
vernünftigen Zeitrahmen lösen liessen?

Marga Bührig: Das ist eine schwierige
Frage. Die Antwort ist auch abhängig von
Stimmungen und von Erfahrungen. Wenn
ich hier wiederum reduziere und im Blick
auf die «Frauenfrage» antworte, genauer:
auf die Änderung der Welt im B lick auf den
Abbau des Patriarchats, dann bringt mich
jede Zeitungslektüre zum Verzweifeln: Es
ist immer das gleiche.

Auf der andern Seite gibt es Entwicklungen,

die mich an die Lernfähigkeit der Leute

glauben lassen. Wenn ich an die Frauen
denke, dann hat sich etwas geändert. Es
sind mehr Frauen aufgestanden in den letzten

20 Jahren. Sie sind selbständiger
geworden, haben gelernt, das Maul aufzutun,
sind bereit, in Bern auf dem Bundesplatz zu
demonstrieren. Sie stellen nicht einfach
Forderungen ins Blaue hinein, sondern
haben begriffen, dass die Gleichberechtigung
nötig, aber nicht alles ist.

Auch in bezug auf Umweltfragen ist vieles

bewusster geworden. Ich habe
allerdings das Wort «Umwelt» nicht so gerne. Es
erinnert immer noch an das alte Bild vom
Menschen als der Krone der Schöpfung,
und dann hat dieser Mensch auch noch eine
Welt um sich herum. Als ob wir nicht ein
Teil des Ganzen wären. Ich werde aber
wütend, wenn ich sehe, wie die vielen Männer
und wenigen Frauen in leitenden Funktionen

diese Einsichten durchaus auch haben,
ja mit wunderschönen Worten bestätigen -
Rio ist so ein Beispiel, für was alles diese
Leute sind-, ohne dass etwas passiert. Darum

ist diese Bewusstseinsänderung zwie¬

spältig. Sie vollzieht sich, aber braucht Zeit.
Ich kann es allerdings nicht ausstehen,

wenn jemand mich fragt: «Frau Bührig,
sind Sie endlich geduldiger geworden?»
Nein, das bin ich nicht, im Gegenteil.
Gleichzeitig weiss ich, dass solche Prozesse

langsam sind. Das kann ich akzeptieren,
um dran zu bleiben, nicht als Trost.
Wandlungsprozesse sind trotz allen Rückschlägen

im Gang, und zwar bei mehr
Menschen, als wir oft annehmen.

Die lieben Kollegen Theologen haben
gar nichts begriffen

Ursa Krattiger: Du hast Dich nicht
umsonst eingesetzt. Es ist viel passiert...

Marga Bührig: aber ich meine jetzt
nicht durch mich...

Ursa Krattiger: aber auch durch Dich,
in dem Prozess, dessen Teil Du bist. Nur hat
das noch zu wenig Wirkung. Es ist fast
unerträglich auszuhalten, wie lange die
Bewusstwerdungsprozesse dauern. Ich war
im Initiativkomitee «Gleiche Rechte für
Mann und Frau». Dann kam das Entsetzen,
wie wenig das genügte, obschon der
Gleichstellungsartikeljetzt in unserer
Bundesverfassung steht. Auch das neue
Eherecht, kaum ist es in Kraft, zeitigt negative
Auswirkungen, obschon es uns zu so vielen
Hoffnungen Anlass gab. Auch Gutgemeintes

kann sich unter patriarchalen
Bedingungen mindestens eine Zeitlang schlecht
auswirken. Gibt es Gruppen und Bewegungen,

von denen Du enttäuscht bist?

Marga Bührig: Enttäuscht bin ich schon,
dass die Frauenbewegung nicht mehr
Frauen erreicht hat. Wir sind immer noch
zu wenige und zu elitär. Aber wütend bin
ich vor allem auf meine lieben Kollegen,
die Theologen. Ich bin nicht enttäuscht
darüber, dass sie nicht begeistert sind von der
feministischen Theologie. Das ist gar nicht
anders zu erwarten. Wenn einem der Boden
unter den Füssen weggezogen wird, ist das
nicht so angenehm. Das möchte ich eigentlich

auch nicht. Aber enttäuscht bin ich,

48



dass es so wenige Theologen gibt, die
überhaupt bereit sind, sich auf dieses Gespräch
einzulassen. Die Koreanerin Chung Hyun
Kyung hat in Canberra gesagt: «Wir haben
Ihnen jetzt 2000 Jahre lang zugehört, es
wird Zeit, dass Sie auch einmal uns zuhören.»

Es gibt fast keine Theologen, die
wirklich etwas davon begriffen hätten. Das
macht mich wütend. In der feministischen
Theologie ist sehr viel von der historischkritischen

Methode der Forschung
aufgenommen worden. Dabei arbeiten Frauen
mit anderen Prämissen als Männer, da sie
eine andere Geschichte und eine andere
Erfahrung haben. Längstens reden wir von
einer Theologie, die etwas mit einem Kontext

zu tun haben müsse. Und es ist immerhin

wieder erlaubt, von «Erfahrung» zu
sprechen, ein Wort, das in meiner Studienzeit

an der theologischen Fakultät verboten
war. Ich suche Brüder, die wissen möchten,
wie wir es wirklich meinen.

Folge davon ist, dass Frauen keine
feministisch-theologischen Dissertationen an
einer normalen Uni schreiben können, dass
wir keine Professorinnen bekommen. Wir
haben hochbegabte katholische und
reformierte Theologinnen. Die Kultur des
Dialogs, wie wir sie in Boldern nach allen
Richtungen versuchten, hat sich nicht weiter

entwickelt. Die Dialogfähigkeit hat im
Gegenteil abgenommen.

Die wirklich grossen Entwürfe sind nicht
gestorben. Dem «realen Sozialismus» weine

ich keine Träne nach. Ich glaube trotzdem

nicht, dass alle Ideen des Sozialismus
gestorben sind. Und der Feminismus hatte
noch gar keine Zeit, zu sterben.

Ursa Krattiger: Er hatte auch noch keine
Zeit zu leben und sich voll zu entfalten. Ich
möchte aufdiese Nichtbeachtung der
feministischen Forschung in Theologie und
Philosophie näher eingehen. Mary Daly
wird zum Beispiel in der zeitgenössischen
Philosophie praktisch nicht wahrgenommen.

Was Mary Daly behandelt, gilt als
weibliches Sonderproblem. Wer die
allgemeine Menschheitsgeschichte behandelt,
muss dieses «Weiberzeug» nicht auch noch
berücksichtigen. Das ist mehr als eine Ber¬

liner Mauer, die man wenigstens sprengen
könnte, das ist eine unsichtbare Mauer in
den Köpfen. Es wird letztlich überhaupt
nicht ernst genommen, was Frauen arbeiten,

denken, forschen. Dadurch wird auch
verhindert, dass Frauen eine Geschichte
bekommen. Schon 1897 hat Elisabeth Cady
Stanton eine Frauenbibel mit allen
frauenrelevanten Texten herausgegeben. Trotzdem

müssen wir immer wieder bei Null
anfangen. Es wird nichts von diesem Wissen
weitergegeben, auch nicht in den Schulen.

Marga Bührig: Dazu eine Randbemerkung:

Ina Praetorius hat ihre Dissertation,
die in Zürich nicht akzeptiert wurde, in
Heidelberg eingereicht. Aus der interessanten

Untersuchung am Beispiel von sechs

theologischen Ethikern in der Zeit nach
dem Zweiten Weltkrieg geht hervor, dass
kein einziger von diesen Männern die Frau
unabhängig von Mann und Kindern behandelt

hat.

Ursa Krattiger: Ich möchte hier eine
Mutmachergeschichte erzählen. Als die
anglikanische Kirche beschloss, Frauen zum
Priesteramt zuzulassen, sind viele anglikanische

Priester römisch-katholisch geworden,

um gegen diesen Beschluss zu
protestieren. Ich habe mich gefragt: Warum
passiert nicht auch das Umgekehrte? Dann
erfuhr ich jedoch von belgischen Freunden,

dass ein Theologe in Antwerpen,
Professor Dobbelaere, zur anglikanischen Kirche

übergetreten sei, um mit diesem Schritt
auf das Papier des Papstes gegen das
Frauenpriestertum zu reagieren. Dass
wenigstens ein einziger «Mannsgoggel» das
gemacht hat, finde ich grossartig.

Marga Bührig: Es sind sicher mehr...

Ursa Krattiger: aber von diesen hört
man erst recht nichts. Die Schweizer
Zeitungen haben auch über den «Fall Dobbelaere»

nichts berichtet.

Marga Bührig: Das Beispiel ist eine
Ermutigung. Vielleicht finden wir doch noch
Wege aus der Resignation.

49



Auf dem Weg zu einem Reich Gottes
«von unten»

Ursa Krattiger: Ich möchte mit Dir noch
ein Modell des Denkens befragen, das
sowohl in der jüdisch-christlichen als
auch in der marxistischen Tradition eine
durchaus analoge Welterklärung enthält:
In der jüdisch-christlichen Tradition
beginnt die Geschichte mit dem Paradies,
dann kommt der Sündenfall, mit der Erlösung

geht es dann wieder aufwärts, und
am Schluss kommt die «restitutio in integrum»,

also wieder das Paradies. Im
Marxismus ist es ganz ähnlich: Am Anfang ist
das Paradies, nämlich die Urgesellschaft
ohne Privateigentum, dann kommt der
Sündenfall mit der Einführung des
Privateigentums, dank der Revolution des
Proletariats geht es wieder aufwärts, und
zuletzt kommt wieder das Paradies, die
klassenlose Gesellschaft. Ich habe dieses
Strickmuster in meinem Bewusstsein
weitgehend übernommen. Es könnte auch
feministisch wiederholt werden: Den
Anfang macht dann die matriarchale
Urgesellschaft, ihr folgt der Sündenfall des
Patriarchats, dank der Frauenbewegung
geht's heute aufwärts, und irgendwann ist
alles wieder gut. Inzwischen habe ich an
diesem V-Strickmuster für die
Weltgeschichte meine abgrundtiefen Zweifel
bekommen. Du hast mir gesagt, diese Denkfigur

habe dich gar nie bestochen. Darum
seist Du auch gar nicht so enttäuscht,
wenn diese Aufwärtsbewegung zu
wünschen übriglasse. Welches ist denn Dein
Hoffnungs- oder Weltverbesserungsmodell?

Wie stellst Du Dir vor, dass es
weitergehen könnte?

Marga Bührig: Ich kann nicht sagen, dass
mich dieses Modell nie bestochen hätte.
Was mich jedoch stets gestört hat, war die
Vorstellung, dass dieser neue Zustand «von
oben» her verwirklicht würde. Zum Reich
Gottes, an das ich immer noch glaube,
könnten wir überhaupt nichts beitragen.
Wir seien zwar erlöst, aber immer noch
«unten». Das Reich Gottes würde von Gott
allein geschaffen. So habe ich es gelernt, so

aber kann ich es schon lange nicht mehr
glauben.

Wenn Du mich jetzt fragst, wie ich mir
diesen Zustand vorstelle, so gerate ich in
Verlegenheit, weil ich mir diesen Zustand
im Grunde nicht vorstellen kann. Erstens
glaube ich nicht mehr, dass er «von oben»
kommt, sondern dass er «von unten» kommen

muss. Was ich mir vorstellen kann, ist
so etwas wie ein Strom, der sich in viele
kleine Bächlein auflöst, die das Land
befruchten. Dieser Strom ist die Bewegung
der Liebe Gottes, die in der Welt wirksam
ist durch uns - natürlich nicht allein durch
uns Christinnen und Christen. Es gibt ein
wunderschönes amerikanisches Frauenlied,

das diesem Bild entspricht. Es heisst
«Woman river flowing on». Ein anderes
Bild wäre dasjenige der Vernetzung, das in
der Frauenbewegung eine wichtige Rolle
spielt. Vernetzung ist nicht zu verwechseln
mit rationell aufgebauter Organisation.
Wie die Radikalität etwas Zerbrechliches
ist, so kann auch dieses Netz reissen. Das
also ist meine Vorstellung, wie es weitergehen

könnte: horizontal und mit persönlicher,

engagierter Teilnahme von vielen. Ich
habe dafür auch biblische Bilder neu
entdeckt.

Ursa Krattiger: Könntest Du etwas über
diese Bilder sagen?

Marga Bührig: Mein Herz hängt an
biblischen Vorstellungen vom Reich Gottes.
Dazu gehört zum Beispiel das Bild vom
Gastmahl in Jesaja 25. Es bedeutet, dass
Gott die guten Gaben seiner Schöpfung für
alle Menschen will. Weiter heisst es in
diesem Text, «die Decke, die alle Völker
bedeckt», würde zerrissen. In den Kommentaren

habe ich für dieses Bild keine Deutung

gefunden. Für mich geht es um eine
Schicht, die über der Welt liegt und den
Völkern den Blick aufeinander verwehrt.
Mir ist das Bild in der Ökumene lebendig
geworden: Indem diese Schicht weggezogen

wird, entfallen all die Unwahrheiten,
Verharmlosungen, Verschleierungen,
Vorurteile.

«Schwerter zu Pflugscharen» ist ein

50



anderes Bild, das in der DDR viel
gebraucht wurde. Ich kann nicht begreifen,
dass Politik und Forschung die
Rüstungskonversion, die wir in diesem Bild
erkennen können, nicht ernsthaft an die
Hand nehmen. Die biblischen Bilder helfen
mir. Für mich ist wichtig, dass diese Bilder
in der Bibel stehen. Nicht weil ich meine,
dass Gott diese Bilder einmal an unserer
Stelle in die Tat umsetzen werde, sondern
weil sie eine Richtung weisen und Werte
aufzeigen, für die ich leben möchte.

Ursa Krattiger: Du sagst, diese Bilder
seien keine Verheissungen, die irgend-
einmal «von oben» verwirklicht würden.
Diese Bilder bewirken vielmehr etwas in
Dir, was für Dich wichtig ist, damit eine
solche Vision Realität werden könnte.

Marga Bührig: Ich habe einen
wunderschönen Artikel von Luise Schottroff,
einer feministischen Theologin und Professorin

in Kassel, gefunden. Er ist im Buch
«Der Traum aber bleibt» (herausgegeben
von Norbert Sommer, Berlin 1992)
erschienen. Darin vertritt Luise Schottroff
einen «Sozialismus ohne Patriarchat». Sie
schreibt: «Ich lebe davon, dass ich mir klar
mache, wie ein Leben der Menschen in
Gerechtigkeit und Frieden aussehen könnte.

Wenn ich diese Vision verlöre, könnte
ich das Unrecht nicht mehr erkennen.
Wenn ich keine Vision mehr habe, werde
ich unfähig, mich zu erinnern an die
Ungerechtigkeit von Sozialismus und Christentum.

Wenn ich keine Vision mehr habe,
werde ich blind für das Unrecht des
weltweiten Kapitalismus.» Ich brauche eine
Richtschnur. Die Bilder, die ich erwähnt
habe, sind auch sehr eng mit dem Feminismus

verbunden. Es sind herrschaftsfreie
Bilder; von denen ich auch schon etwas
erfahren habe, mit denen ich leben kann.
In den USA habe ich eine Frauentagung
erlebt, die horizontal geleitet wurde und
ohne Konkurrenz existieren konnte.
Natürlich phantasiere ich auch etwas von
meinen eigenen Wünschen in diese Bilder
hinein. Aber dass es diese Bilder in der
Bibel gibt, dass ich sie wieder lesen, mich

an sie erinnern, sie verwenden und für
andere ausdeuten kann, ist für mich eine
Hilfe. Sie ermutigen nicht etwa nur zum
Warten, sondern zum Handeln - in winzigen,

winzigen Schritten.

Gott als «Macht in Beziehung»

Ursa Krattiger: Mich berührt, dass Du
Ansätze von dem, was die Utopie malt, schon
erlebt hast. Es gibt demnach Elemente dieser

Utopie schon hier und jetzt unter uns
Menschen auf der Welt. Wir haben sie
schon geschmeckt, gegessen und getrunken.

Wenn das im Kleinen möglich ist, dann
ist auch mehr möglich, dann können wir
dahin wirken, dass mehr möglich wird.
Gibt es für Dich auch die Vision, dass einmal

alles kehren, sich zum Guten wenden
und so sein wird, wie wir es gerne hätten?
Soll das überhaupt unsere Hoffnung sein?

Marga Bührig: Einen Zustand, in dem
alles nur gut wäre, kann ich mir nicht
vorstellen. Die Hoffnung, dass ein solcher
Zustand mit einer noch so friedlichen Revolution

herzustellen wäre, habe ich verloren.
Aber ich möchte mir mindestens die Sehnsucht

lebendig erhalten und die offenen
Augen, um zu sehen, wo etwas in diese
Richtung sich bewegt. Ich liebe den
Ausdruck «some day» in dem bekannten Lied
«We shall overcome some day». Aber ich
kann mir diesen Tag nicht vorstellen.
Vielleicht wird diese Erde auch zerbersten. Was
weiss ich.

Ursa Krattiger: Das Modell «Sauerteig»
istfür Dich überzeugender als diese Heilslinie,

die nur aufwärtsgeht. Wir leben im
Vorletzten und können daher keinen letzten
Zustand erreichen. Heute begegnet uns bei
feministischen Theologinnen und Philosophinnen

immer mehr der Begriff «Liebe
zum Leben». Hat der Begriff etwas mit
dieser Sauerteigqualität zu tun?

Marga Bührig: Ich habe in der feministischen

Theologie endlich gelernt, nicht
mehr zwischen einer überweltlichen Liebe
Gottes und einer innerweltlichen Liebe der

51



Menschen zu unterscheiden. Ich habe
schon als kleines Mädchen nie begriffen,
wie ich diesen Gott lieben sollte. Ich habe
Liebe immer mehr als eine bewegende
Kraft empfunden, die in ganz verschiedenartigen

Beziehungen unter den Menschen
wirksam ist. Die amerikanische Theologin
Carter Heyward nennt Gott «Macht in
Beziehung». Ich habe begriffen, dass ich mich
lösen muss von der Vorstellung eines
allmächtigen Gottes über uns. Statt dessen
sehe ich ihn oder sie im Leben, das sich
entfaltet, im Leben, das uns zueinander
führt, in der Liebe zur Schöpfung, in der
Liebe überhaupt zum Lebenkönnen und
Lebendürfen.

Ich weiss, dass es in den menschlichen
Beziehungen sehr viel Missbrauch gibt,
Eifersucht, Neid, Vergewaltigung usw. Ich
glaube aber trotzdem, dass die Liebe stärker

ist als der Tod. Das Zentrum der christlichen

Botschaft ist die allumfassende Liebe

Gottes, die sich aber unter den
Menschen ausdrückt. Abgrenzungen wie diejenigen

zwischen «Agape» und «Eros» sind
mir jedoch abhandengekommen. Was
haben wir gestritten, ob die beiden etwas
miteinander zu tun haben könnten. Schliesslich

ist «agape» für mich so langweilig, so
voller Berührungsängste geworden wie das
Sitzen in den Kirchenbänken am Sonntagmorgen.

Wenn ich glaube, dass die Grundkraft

des Lebens Liebe ist und dass in diese
Liebe sich hineinzustellen das Wichtigste
ist, was ich im Leben tun kann, dann muss
ich nicht mehr wissen, wann diese Liebe
nun wirklich vollkommen ist. Ich mag
nicht mehr abgrenzen zwischen dem Grossen

und dem Kleinen. Gewiss kann
niemand die Millionen Menschen dieser Welt
umschlingen, entscheidend ist die immer
stärkere Liebe zum Leben.

Als lebendiges Beispiel kenne ich in
Zürich eine Frau, die fast zehn Jahre älter
ist als ich, eine Malerin, die zwar allein
lebt, aber umgeben ist von vielen
Menschen. Wenn ich komme, erzählt sie mir,
was ihr diese Verbundenheit bedeutet, auch
über den Tod hinaus. Diese Verbundenheit
lässt spüren, dass da eine Liebe ist, die nicht
aufhört, eine Liebe, die auch die Angst

überwindet. Ich habe dieser Frau, die auf
den Tod zugeht, versprochen, dass ich für
sie die Abdankung halten und dabei über
die Liebe, die nie aufhört, nach 1. Korinther
13 sprechen werde. Es gibt eine Realität
von Geborgenheit, die diese Freundin und
ich spüren und voneinander empfangen.
Wenn ich dann nach Hause gehe und
während der Tagesschau sehe, wie
Menschen einander mit aller nur erdenklichen
Grausamkeit abschlachten, dann frage ich:
«Könnt ihr denn nicht begreifen, wie kostbar

das Leben ist, wie sehr es unsere Liebe
verdient? Statt dessen macht ihr diese Welt
kaputt!»

Leidenschaftliche Sehnsucht nach
Gerechtigkeit

Ursa Krattiger: So wie Du die Liebe zu den
Menschen, aber auch zur Natur, zur Schöpfung

erlebst, gibt es auch wieder mehr
Platzfür die Gegenwart. Die Liebe im Kleinen

lässt Momente entstehen von einer
Qualität, dass wir sie wiederholen,
vermehren möchten. Sie werden die Samen
von etwas Utopischem, dem wir zustreben.
Beziehungen werden uns dann so wichtig,
dass sie sich nicht mehr verschieben lassen
auf irgendeine Heilszukunft. Diese könnte
im Gegenteil gar nie zu wachsen beginnen,
wenn wir nicht jetzt zu unseren Beziehungen

Sorge trügen.
In Deiner Biographie hat mich

beeindruckt, wie Du Dich 1959 an der SAFFAfür
das Frauenstimmrecht eingesetzt hast.
Trotzdem ist das Frauenstimmrecht nicht
gekommen, jedenfallsfür ein paar Jahre...

Marga Bührig: Damals wollte ich
auswandern...

Ursa Krattiger: Das kann ich gut verstehen.

In einem knappen Jahr wirst Du 80
Jahre alt. Du hast nicht aufgehört, radikal
zu sein, bist sogar zunehmend ungeduldiger

geworden. Was lässt Dich letztlich auf
die Sprengkraft der Hoffnung setzen statt
zu resignieren? Du könntestja auch sagen:
«Es ist schwieriger, als wir alle angenommen

haben, und es wird schwierig bleiben

52



auf dieser Welt.» Was ist der Kern Deiner
aufrechten Radikalität?

Marga Bührig: Wenn ich das so genau
wusste! Es ist letzten Endes schon die
Freundschaft unter Menschen, die mir
bestätigt, dass Gott «Macht in Beziehung» ist.
Ohne dieses Netzwerk könnte ich wohl
nicht leben. Der Kern ist die leidenschaftliche

Sehnsucht nach Gerechtigkeit. Diese
Sehnsucht ist immer stärker geworden, je
älter ich wurde. An sich hätte ich ja auch
das Recht, im Lehnstuhl zu sitzen und das

zu lesen, was ich wirklich lesen möchte,
und nicht wieder das, was ich brauche, um
mich für öffentliche Stellungnahmen zu
informieren. Es ist nämlich schwierig, einen
sogenannten Namen zu haben.

Was mir immer wieder Kraft zum Widerstand

gibt, ist im Grunde der Entschluss,
mich immer wieder an etwas zu beteiligen,
das dieser Linie entspricht, von der ich
gesprochen habe. Ich mache zum Beispiel
in Basel bei den Grauen Panthern mit.
Nachdem ich in der ganzen Welt herumgekommen

war, wollte ich etwas «sur place»
machen. Ich wollte mit Menschen von ganz
anderer Herkunft zusammenkommen. Die
Grauen Panther sind eine Bewegung für
Gerechtigkeit, nicht nur für betagte
Menschen, sondern für Menschen in unserer
Gesellschaft überhaupt. Ich muss einfach
dabeisein. Das hält mich aufrecht.

Dasselbe gilt für meine Mitgliedschaft
bei den Frauenfür den Frieden. Diese können

gewiss nicht einen Frieden in Gerechtigkeit

für die Welt verwirklichen, aber sie
können dran bleiben. Ähnliches wäre von
der Begleitgruppe der Frauenstelle für
Friedensarbeit des Christlichen Friedensdienstes

zu sagen. Sie ist die einzige
Organisation, in der ich schon seit zwölf Jahren
mit dabei bin. Und solange sie mich nicht
ausschliesst, werde ich auch nicht
weggehen, weil hier ein Stück grundsätzlicher
Auseinandersetzung mit den Widersprüchen

in unserer unfriedfertigen Welt geleistet

wird.
Glauben besteht für mich aus zwei

Komponenten, einerseits aus dem Geborgensein
in der Gottes- und Menschenliebe, die ich

nicht voneinander trennen kann, anderseits
aus dem Anruf in bestimmten Situationen,
dem ich nicht ausweichen kann. So war es
in der Friedensbewegung, so bei unseren
Tagungen mit Schwulen und Lesben in
Boldern. Oder ich unterschreibe etwas, für
das ich dann den Kopf hinhalten muss,
zögernd zwar, weil es doch genug andere
Menschen gibt, die das auch tun könnten.
Und dann sind es doch wieder zu wenige,
die diese Bereitschaft haben. Und ich muss
es tun. Aber dies alles hält mich lebendig.
Wenn ich nicht glauben würde, dass das
letzte Ziel Gerechtigkeit ist, würde ich es
nicht machen.

Eine Erfahrung der Schwesterlichkeit

Damit das alles nicht so todernst endet,
möchte ich eine der schönsten Erfahrungen
erzählen, die ich in den letzten paar
Wochen machen durfte. Mich hat eines abends
ein Mann von der Schweizerischen
Verkehrszentrale angerufen und gefragt, ob ich
Lust hätte, am 19. Oktober 1994 in
Lausanne an einem Kongress über Tourismus
und Kultur im Hotel Beaurivage mit der
bereits erwähnten koreanischen Theologin
Chung Hyun Kyung teilzunehmen. Ich
hatte zwar keine Zeit, denn ich wollte an
meinem neuen Buch arbeiten. Aber ich
war neugierig, was wohl mit dieser Frau
an einem solchen Kongress passieren
würde.

Ich bin Schweizerin und Feministin und
erlebe Chung Hyun Kyung als meine
Schwester: Was also macht frau als Schwester

in einer solchen Situation? So bin ich
denn an besagtem Mittwoch mit dem Zug
nach Lausanne gefahren, um meiner
Schwester einen Rückhalt zu geben in
diesem Land, das sie kaum kennt. Chung
Hyun Kyung hielt das Schlussreferat, hatte
zuvor aber den ganzen dreitägigen
Kongress mitgemacht. «Sag denen ja nicht zum
voraus, was Du ihnen in Deinem Schlussreferat

mitteilen wirst», hatte ich ich sie am
Telefon gewarnt. «O no, I'll be a nice Asian
girl», suchte sie mich zu beruhigen.

Dann ist sie aufgetreten in ihrer ganzen
Schönheit. Sie hat es verstanden, mit ihrer

53



Sanftheit und ihrem unwahrscheinlichen
Charme die wüstesten Sachen zu sagen.
Über Sextourismus und ihre ganz direkten
Erfahrungen damit. Absolute Stille lag
über diesem Saal voller Männer in höchsten

Positionen von Hôtellerie und Tourismus.

Noch nie hatten diese Männer das,
was sie natürlich auch wussten, so direkt
von einer Frau zu hören bekommen, die mit
den betroffenen Frauen in Kontakt steht.
Was sie erreicht hat, wissen wir nicht. «O
you came five hours by train, to protect
me», freute sie sich. Ein kleines grünes
koreanisches Gefäss erinnert mich bei mir
zu Hause an diese Frau aus der Zweidrittelwelt

und an diese Erfahrung von Schwe¬

sterlichkeit, wie ich sie noch nicht oft in
meinem Leben gemacht habe. Sie ist ein
Teil der Liebe, die ich meine.

Ursa Krattiger: Was Du jetzt erzählt hast,
erinnert mich an das Wort Mary Dalys :
«We have to live our course.» Wir müssen
unsere Sache leben, ohne zufragen, was es

morgen, übermorgen oder in zehn Jahren
bringt, einfach machen, was uns wichtig
ist, daraufbauen, dass es ausstrahlen, Folgen

haben wird. Dir würde der Titel aus
dieser Serie nicht genügen: «Weil ich nicht
will, dass die Welt stirbt.» Du willst, dass
die Welt immer mehr der grossen Linie
entspricht, die Dir wichtig ist.

Texte von Madelaine Lutz

Alberts letzte Tage

Dieser Bericht ist ein Zeugnis. Es handelt von der Begleitung eines drogenabhängigen
Aidskranken, «eines geliebten Menschen aufseiner letzten Reise». Die Autorin arbeitet als
Sozialpädagogin beim Aidspfarramt Zürich. Red.

Ich habe Albert neun Monate seines
Lebens begleitet. Eine Schwangerschaft lang.
Und jetzt wurde er wiedergeboren,
hineingeboren in eine andere Welt, in eine andere
Zeit. Die Begleitung eines geliebten
Menschen auf seiner letzten Reise.

Ich bin Albert das erstemal in meinem
Büro im Aidspfarramt begegnet. Er war
verzweifelt, wusste nicht mehr weiter.
Schulden, Drogen, Krankheit, Einsamkeit.
Er suchte das Gespräch. Er brauchte mir
keine Geschichten zu erzählen. Wir haben
uns sehr schnell verstanden. Albert war ein
Einzelgänger. Inmitten von Leuten fühlte
er sich nicht wohl. Regelmässig kam er zu
mir, wollte einfach reden, oder auch
schweigen. In seiner Hosentasche hatte er
kleine Magnetstücke. Damit spielte er und
erklärte mir gleichzeitig den Sinn der
Anziehungskraft. Bei solchen Diskussionen

konnte man die Zeit vergessen, denn Albert
riss mich mit, seine Höhenflüge zu erleben.
Meistens landeten wir im Weltall, und ich
verstand seine Magnettheorie nicht mehr.

An einem Wintermorgen bekam ich
einen Anruf aus dem Spital. Ich solle zu
Albert L. kommen, er verlange nach mir. Ein
Häufchen Elend in einem Rollstuhl. Eine
Toxoplasmose hatte seinen schwachen
Körper noch schwächer gemacht und
gelähmt. «Das geht vorbei, ich will noch
leben», flüsterte er mir ins Ohr. Stunden-, ja
tagelang trainierte er seinen Körper. Jeden
Tag zeigte er mir seine Fortschritte, und die
waren erstaunlich. Aber das Zittern blieb.
Er konnte kaum mehr schreiben und schon

gar nicht zeichnen, was er leidenschaftlich
gerne tat.

Dann kam der Zeitpunkt, an dem Albert
in eine Pflegestation für Aidskranke über-

54


	Marga Bührig im Gespräch mit Ursa Krattiger : vom Ende der grossen Entwürfe und von der Notwendigkeit der Utopie

