Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 89 (1995)

Heft: 2

Artikel: Utopieverlust und Reich-Gottes-Erwartung
Autor: Praetorius, Ina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143879

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143879
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ina Praetorius

Utopieverlust und Reich-Gottes-Erwartung

Die evangelisch-theologische Fakultit der Martin-Luther-Universitdt Halle-Witten-
berg veranstaltet jeweils zu Beginn des Wintersemesters eine «Theologische Woche»: Ein
gemeinsames Thema wird von verschiedenen Seiten in Vortrdgen, Seminarveranstaltun-
gen und Podiumsdiskussionen beleuchtet. Die Theologische Woche richtet sich hicht nur
an Theologiestudierende, sondern auch an Interessierte aus der Stadt und den Kirchge-
meinden. «Utopieverlust und Reich-Gottes-Erwartung» war das Thema der Theologi-
schen Woche 1994. Ina Praetorius hielt am 17. Oktober den hier wiedergegebenen
Erdffnungsvortrag. Die Autorin beharrt auf ihrer feministischen Utopie: Das Ausge-
schlossensein der Frauen aus der androzentrischen Ordnung gewdhrt zugleich einen
immensen Freiraum. Hier lassen sich Umwertungsprozesse einleiten und realpolitische
Forderungen begriinden. Fiir den Mann beginnt die Utopie dort, wo er die Ordnung
durchschaut, die angeblich in seinem eigenen Interesse funktioniert, derweil sie sein

Leben drmer, ja armselig macht.
Annaherung

Gleich zu Beginn dieses Vortrags moch-
te ich Thnen etwas gestehen, das fiir den
weiteren Fortgang der Gedanken ziemlich
bedeutsam ist: Ich leide nicht an Utopiever-
lust.

Fast schime ich mich, das so geradeher-
aus zu sagen, aus verschiedenen Griinden:
Erstens ist es fiir einen Intellektuellen oder
eine Intellektuelle heutzutage iiberhaupt
nicht schick, mit einer intakten Utopie her-
umzulaufen. Schliesslich leben wir nicht
mehr im Jahr 1968. Zweitens weiss ich
nicht, welche Gefiihle ich als Frau aus der
Schweiz mit einer solchen ungeschiitzten
Aussage hier in den sogenannten neuen
Bundesldndern auslose. Es ist erst das
zweite Mal, dass ich ostlich der ehemaligen
DDR-Westgrenze offentlich spreche. Wie
sich das Leben hier anfiihlt, weiss ich vor
allem aus Zeitungen und aus dem Fern-
sehen, und das heisst: Ich weiss nicht viel
dariiber. Und drittens hat die Tatsache, dass
ich nicht an Utopieverlust leide, sehr direkt
damit zu tun, dass ich eine Frau bin und
bewusst als Frau iiber die Welt nachdenke.
Und es ist, meiner Erfahrung nach, noch

Red.

immer nicht opportun, an einer theologi-
schen Fakultit das eigene Frausein ohne
Umschweife zum Thema zu machen. Zwar
ist heute jedermann klar, dass es «Frauen-
probleme» und «Frauenanliegen» gibt.
Aber eine gesamthafte Vision oder gar
Theologie soll mit solchen Problemen und
Anliegen verbunden sein? Dieser Gedanke
ist peinlich. So peinlich, dass sogar viele
engagierte Denkerinnen ihn nicht 6ffent-
lich auszusprechen wagen.

Zuerst werde ich mich mit der Frage
befassen, warum die deutlichen, erfreuli-
chen und fiir alle bedeutsamen Zukunfts-
perspektiven, die sich im feministischen
Denken finden lassen, so selten als solche
erkannt und akzeptiert werden. Was hindert
uns daran zuzugeben, dass hier eine grosse
Utopie vorliegt, die bisher nicht zerbro-
chen ist? Mit dieser Vorfrage mochte ich
mir und Thnen einen Weg bahnen auf das
hin, was dann vor allem interessiert: Worin
besteht denn nun diese von Frauen erdachte
Utopie? Leuchtet sie ein, und kann sie
etwas in Bewegung setzen? Zum Schluss
werde ich ausdriicklich auf die Theologie
zu sprechen kommen: Wie ldsst sich femi-
nistische Welterfahrung und Theorie mit

39



dem verbinden, was Christinnen und Chri-
sten «Reich-Gottes-Erwartung» nennen?

Das Allgemeine und das Besondere:
Mensch und Frau

Oder: die androzentrische symbolische
Ordnung

Vermutlich haben Sie sich auch schon
dabei ertappt, dass Sie die feministische
Theorie, selbst wenn Sie sie schitzen
und obwohl Sie wissen, dass Frauen die
Mehrheit der Bevolkerung ausmachen, als
eine Sondertheorie fiir speziell Interes-
sierte wahrgenommen haben. Es geht hier
um spezielle Themen, um Abtreibung zum
Beispiel, um Ehe, Familie, Sexualitit
und Beziehungen, Kindertagesstitten und
Schwangerschaftsversicherungen. Femini-
stische Theorie das ist Bindestrich-Theo-
rie, ein «Nebenwiderspruch», nicht allge-
meine Theorie.

Diese Sicht der Dinge ist allgemein iib-
lich. Fiir die Frage der Utopien bzw. des
Utopieverlusts bedeutet sie: Aus einem
Sonderanliegen, das nur einige Spezialthe-
men umfasst, kann logischerweise keine
allgemeine, tiir alle giiltige Vision erwach-
sen. Feministische Utopie, sofern es sie
gibt, ist allenfalls Utopie fiir Frauen, keine
allgemeine Utopie, die an die Stelle der
zerbrochenen grossen Utopien treten konn-
te, etwa der aufgeklért-liberalen oder der
realsozialistischen Utopie oder der Utopien
der 68er Bewegung. Ich meine nun zwar,
dass wir, wenn wir sogenannte Frauenan-
liegen als Sonderanliegen wahrnehmen, et-
was Falsches sehen. Denn Frauen machen
mehr als fiinfzig Prozent der Menschheit
aus, und was sie wichtig finden, ist von
allgemeinem Interesse. Aber ich wundere
mich heute nicht mehr dariiber, dass wir
fast alle, die Feministinnen eingeschlossen,
Frauen immer wieder zu Anderen, Beson-
deren machen. Denn das entspricht der Lo-
gik der denkerischen, sprachlichen, religit-
sen, kurz: der symbolischen Ordnung, in
der wir alle aufgewachsen sind und uns
alltdglich bewegen. Ich nenne diese Ord-
nung die «androzentrische symbolische
Ordnung».

40

Wie die androzentrische Ordnung funk-
tioniert, 1asst sich gut am Weltbild des Phi-
losophen Aristoteles verdeutlichen, der un-
ser westliches Denken und Wahrnehmen
geprigt hat wie kein anderer. Aristoteles
schreibt in der «Politik»:

«Endlich verhilt sich Minnliches und
Weibliches von Natur so zueinander, dass
das eine das Bessere, das andere das
Schlechtere und das eine das Herrschende
und das andere das Dienende ist.»'

Diese hierarchisierende Gegeniiberstel-
lung von Minnlichem und Weiblichem bil-
det aber nur den ersten Schritt zur andro-
zentrischen Ordnung. In einem zweiten
Schritt identifizieren die antiken Philoso-
phen das Minnliche mit dem eigentlich
«Menschlichen». Mit «anthropos», dem
«Menscheny, ist seit der Antike nur oder in
erster Linie ein erwachsener, freigeborener
Mann gemeint. Nur ihm — oder ihm vor
allem — kommt die Wiirde zu, um seiner
selbst willen in der Welt zu sein. Er verkor-
pert wahre Menschlichkeit, die sich in
geistiger Betitigung, im Theoretisieren, in
Distanz zum Irdischen verwirklicht. Wer
nicht freigeborener erwachsener Mann ist,
sondern Frau, Kind, Sklave oder Aus-
lander, ist nicht «anthropos» im strengen
Sinne, sondern eben etwas Besonderes,
etwas Anderes. In der Antike werden
Frauen, Kinder, Sklaven und Auslinder
meist durch die Funktionen definiert, die
sie fiir die Gesellschaft der erwachsenen
freigeborenen Minner, der «Menschen»
also, erfiillen sollen. Sie sind nicht um ihrer
selbst willen in der Welt, sondern fiir an-
dere: Frauen sind in erster Linie dazu da,
dem Menschen den vorzugsweise minnli-
chen Nachwuchs zu gebidren und grosszu-
ziehen. Aus dieser alten Funktionszuwei-
sung lésst sich erkldren, dass Frauen noch
heute auf ganz bestimmte Themen, ndm-
lich diejenigen, die im weitesten Sinne mit
Fortpflanzung zu tun haben, festgelegt
werden.

Die Universalisierung des Mdnnlichen
zum Menschlichen? und die Herabsetzung
der Nicht-Ménner zu Funktionstrigern
oder Funktionstrigerinnen ist nun der ei-
gentliche dogmatische Kern der androzen-



trischen symbolischen Ordnung. Sie ist
auch der Grund dafiir, dass wir alles, was
von Frauen gedacht, erfunden, gefordert
oder prophezeit wird, als etwas Besonde-
res, nicht als etwas Allgemeines wahrneh-
men. Zwar gibt es geniigend Ménner, die
sich die Rettung der Welt von einem «weib-
lichen Prinzip» erwarten. Ich verweise auf
bekannte Namen wie Fritjof Capra, Eugen
Drewermann oder Hans Kiing®. (Sogar der
Papst schitzt Frauen hoch, wenn sie sich so
verhalten, wie es in seinen Weltentwurf
passt.) Auch der Slogan «Die Zukunft ist
weiblich» fillt in diese Kategorie. Da ist
Vorsicht geboten. Meist stellt sich bei ge-
nauem Hinsehen heraus, dass die ménnli-
chen Propheten einer weiblichen Zukunft
realen Frauen noch gar nie wirklich zuge-
hort haben. Vielmehr projizieren sie ihre
Idee von etwas Anderem, Heilendem, Zu-
kunftsweisendem in die Frauen hinein und
bauen so eine «imaginierte Weiblichkeit»*
in ihre eigenen Entwiirfe ein, wiederum als
Funktion innerhalb einer von Minnemn er-
fundenen Rettungsidee. Statt Frauen in den
Sumpf des Nur-Materiellen zu verdam-
men, hebt man sie zuweilen in den Him-
mel. Das sind zwei Seiten der einen Me-
daille Androzentrismus. Mit dem Denken
der Frauen haben solche Projektionen er-
wiesenermassen wenig zu tun.

Und damit wére ich bei meinem zweiten
Punkt angekommen: Wie denken denn nun
die Frauen? Und was ist ihre Utopie?

Feministische Utopie

Ich wiirde die Utopie der Frauen zu-
nichst ganz allgemein als die positive
Kehrseite ihres Ausgeschlossenseins defi-
nieren. Ou-Topos heisst: Nirgendwo, kein
Ort, Nirgends. Frauen haben in der andro-
zentrischen symbolischen Ordnung keinen
Ort, der ihrem wirklichen Sein angemessen
wire. Sie sind drinnen im Haus und gleich-
zeitig draussen vor der Tiir, jedenfalls nicht
in der Mitte — eine funktionierende Mehr-
heit, die man als Minderheit behandelt.

Dennoch sind Frauen ganz da. Sie sind
viel mehr als das, was die Ordnung von
thnen wahrnimmt. Die Ordnung registriert:

aufopferungsvolle Miitter, fleissige Ar-
beiterinnen, liebende Ehefrauen (in der
Sprache der Mythologie: Maria, die Hei-
lige). Sie registriert: hysterische Weiber,
Mainnerhasserinnen, wiitende Emanzen
(mythologisch: Eva, die Hure). Jenseits
dieser Bilder, jenseits von Gottvater, Sohn
und Co, beginnt die U-Topie der Frauen:
Frauen als Denkerinnen, Freundinnen, Er-
finderinnen, Philosophinnen; Frauen, die
sich selbst als Mitte der Welt setzen und
zueinander in vielfiltige Beziehungen tre-
ten, unerkannt von der Ordnung, die
stumpfsinnig und ldngst unterhohlt weiter-
rattert. An den Rdndern oder ausserhalb
der Universititen, der Kirchenstrukturen,
der Parlamente, der Parteien beginnt das
Nirgendwo der Frauen. Der Nicht-Ort der
Frauen ist ein Netz, unsichtbar fiir die Re-
prisentanten der Ordnung, lebendig und
gegenwadrtig fiir diejenigen, die daran teil-
haben. Viele Frauen nennen es «Frauen-
kirche».” Mary Daly spricht vom «Leben
im Grenzbereich».® Es gibt viele Namen
fiir das Nirgendwo der Frauen.

Das hort sich abstrakt an. Ich will Ihnen
ein Beispiel geben: Vor ein paar Jahren
habe ich etwa einen Meter evangelische
Ethik gelesen. Und einer der erstaunlich-
sten Befunde war dieser: Ich fand sage und
schreibe keinen einzigen Satz, der eine ir-
gendwie geartete Beziehung zwischen
zwei oder mehreren Frauen zum Inhalt ge-
habt hitte, se1 sie positiver oder negativer,
rivalisierender oder freundschaftlicher Art.
Beziehungen zwischen Frauen sind fiir die
evangelische — und nicht nur die evan-
gelische — Ethik nicht existent, U-Topie.
Frauen kommen ausschliesslich in Bezie-
hung zu Minnern und Kindern vor. Fiir die
Ethik sind sie bis heute mann-bezogene
Wesen geblieben.

Das kann mich &rgern. Aber es kann
mich auch freuen. Alles, was ich mit ande-
ren Frauen gemeinsam unternehme, ob ich
mit ihnen philosophiere oder ein Buch
schreibe, ein Fest feiere oder eine Nacht
verbringe, streite oder mich versthne, wird
aufgrund dieses Befundes zur U-Topie. Es
befindet sich ausserhalb der Ordnung, ist
regelwidrig, nicht auf den Begriff gebracht.

41



Stellen Sie sich einmal den immensen Frei-
raum vor, der sich da auftut. Was wir ei-
gentlich sind, ist unsichtbar. Wir selber ha-
ben die Freiheit, uns sichtbar zu machen.
Die Bilder, die man uns vorhilt, sind 14-
cherliche, hohle Zerrbilder, die uns nicht
kiimmern miissen. Ich selber arbeite zum
Beispiel seit mehr als sieben Jahren in ei-
ner interdisziplindren Frauenforschungs-
gruppe zu ethischen Fragen. Zwar sind wir
alle irgendwie in androzentrischen Institu-
tionen titig, verdienen dort mehr oder we-
niger Geld. Aber die Mitte unseres Den-
kens sind wir: die Wochenenden, an denen
wir uns zusammensetzen, die Biicher, die
wir schreiben, die Vortrdge, die wir ge-
meinsam halten. Diese Gruppe ist fiir mich
gelebte Utopie.

Eine konkrete Utopie-Miniatur:
«Ronja Raubertochter»

Frauen sind also in der Ordnung als
mann-bezogene Wesen definiert. Das be-
deutet auch, dass sie per Definition nicht
allein sein konnen. Sie sind besetztes Land,
stets damit beschiftigt, die Wiinsche an-
derer zu erkennen und zu erfiillen. Viele
Frauen haben diese Festlegung fiir sich
{ibernommen, sie konnen sich selbst nicht
anders wahrnehmen als in Beziechungen zu
anderen Menschen, meist Mannern. Versu-
chen Sie einmal, in der Literatur Texte zu
finden, in denen Frauen allein mitten in der
Welt stehen, ohne dabei ungliicklich zu
sein. Es wird Thnen schwerfallen, solche
Texte zu finden. Eine Frau allein, aber nicht
einsam mitten in der Welt ist U-Topie. Ich
mochte Thnen einen Text vorlesen, der in
diesem Sinne utopisch ist. Er stammt aus
einem Buch, das zur Zeit meine fiinfjdhrige
Tochter begeistert, aus Astrid Lindgrens
«Ronja Raubertochter». Ronja, die Tochter
des Riubers Mattis und der Réuberfrau
Lovis, verldsst hier zum ersten Mal die
Burg ihres Vaters:

«Und Ronja ging. Ihr wurde bald klar,
wie dumm sie gewesen war. Wie hatte sie
nur glauben konnen, dass die grosse Stein-
halle die ganze Welt sei? Nicht einmal die
gewaltige Mattisburg war die ganze Welt.

42

Nicht einmal der hohe Mattisberg war die
ganze Welt, nein, die Welt war viel grosser.
Sie war so, dass einem der Atem stockte.
Natiirlich hatte Ronja gehort, wie Mattis
und Lovis iiber das sprachen, was es aus-
serhalb der Mattisburg gab. Vom Fluss hat-
ten sie gesprochen. Aber erst, als sie ihn mit
seinen wilden Strudeln tief unter dem Mat-
tisberg hervorschdumen sah, begriff sie,
was Fliisse waren. Vom Wald hatten sie
gesprochen. Aber erst, als sie ihn so dunkel
und verwunschen mit all seinen rauschen-
den Baumen sah, begritf sie, was Wilder
waren. Und sie lachte leise, weil es Fliisse
und Wilder gab. Es war kaum zu glauben —
wahr und wahrhaftig, es gab grosse Bdume
und grosse Gewdisser, und alles war voller
Leben, musste man da nicht lachen! — Sie
folgte dem Pfad geradewegs hinein in den
wildesten Wald und kam zum Weiher. Wei-
ter durfte sie nicht gehen, hatte Mattis ge-
sagt (7). Und der Weiher lag dort schwarz
zwischen dunklen Tannen, nur die Seero-
sen auf dem Wasser leuchteten weiss. Ron-
ja wusste nicht, dass es Seerosen waren,
aber sie sah sie lange an und lachte leise,
weil es sie gab.»

Ich wiirde Ihnen gern noch mehr aus
«Ronja Raiubertochter» vorlesen, aber
mein Zeitplan erlaubt es nicht. Wenn Sie
mehr {iber feministische Utopie wissen
wollen, dann lesen Sie dieses Buch.

Und die Zukunft?

Ich kann mir vorstellen, dass Sie jetzt
zwei grosse Fragen haben: Erstens: Was ist
mit der Zukunft? Zweitens: Was ist mit den
Mainnern? Ich mochte auf beide Fragen
eingehen. Zunéchst auf die Frage, ob denn
die feministische Utopie nicht eine Vor-
stellung {iber die Zukunft enthalte. Es hat
sich ja eingebiirgert, beim Wort «Utopie»
zuerst und vor allem an die Zukunft zu
denken.

Uber die Zukunft zu sprechen ist heute
schwierig geworden. Die Fakten verbieten
es, hoffnungsvoll ins einundzwanzigste
Jahrhundert zu blicken. Geschlossene Bil-
der von einer besseren Zukunft, wie sie uns
viele klassische Utopien anbieten, konnen



die meisten von uns nur noch als Historie
betrachten. Wenn heute ein Zukunftsbild
aktuell ist, dann dasjenige vom okologi-
schen Kollaps oder vom atomaren Holo-
caust oder die «Schone neue Welt» von
Aldous Huxley. Uber die okologischen
Fakten unserer Gegenwart kann und will
ich keinen Sprung machen. Aber ich will
aufzeigen, dass sich von der in erster Linie
gegenwdrtigen Utopie der Frauen, von der
ich gerade gesprochen habe, Linien in eine
mogliche Zukunft ziehen lassen. Ob es die-
se Zukunft geben wird oder nicht, hiangt
davon ab, welche Entscheidungen wir alle
heute als Gesellschaft treffen.

Die androzentrische Ordnung produziert
zwel Typen von Menschen: die sogenannt
ménnlichen und die sogenannt weiblichen.
Den madnnlichen sind Eigenschaften wie
Gestaltungswillen, Aggressivitat, Domi-
nanz, Durchsetzungsfihigkeit, Rationalitét
etc. zugeordnet. Sie haben die Aufgabe,
die dussere Welt zu gestalten, die «grossen
Linien» der Politik festzulegen, das grosse
Geld zu verwalten usw. Die weiblichen
Menschen haben die Aufgabe zu heilen,
zu pflegen und zu reparieren. Die mei-
sten klassischen Frauenberufe sind auf die-
se Aufgaben zugeschnitten. Als Haus-
frauen, Miitter, Prostituierte, Sozialarbei-
terinnen, Krankenpflegerinnen, Kinder-
gértnerinnen, Angestellte im Gastgewerbe,
Sekretidrinnen usw. erbringen Frauen
Dienstleistungen fiir eine Gesellschaft,
liber deren Gesamtgestalt im wesentlichen
ménnliche Menschen bestimmen. Von
Frauen erwartet man, dass sie Eigenschaf-
ten wie Gefiihlsstirke, Unterordnungsbe-
reitschaft, Gemeinsinn, Geduld etc. ent-
wickeln. Unter den derzeitigen Bedingun-
gen wird die Arbeit der «weiblichen» Men-
schen mehr und mehr zur verzweifelten
Reparaturarbeit, wie in Kriegs- und Nach-
kriegszeiten. Frauen sollen die kleinen hei-
len Privatwelten bewahren und Sinn stif-
ten, wo der Sinn im Grossen mehr und
mehr verlorengeht.

Herkémmliche  Emanzipationsmuster
werden unter diesen Bedingungen frag-
wiirdig. Ein solches Muster verspricht den
Frauen Befreiung vom Zugang zu mehr

«Maénnlichkeit». Wenn alle Frauen er-
werbstétig sind, so glaubte man einmal,
dann sind sie frei. Inzwischen scheint mir
deutlich geworden zu sein: Eine Welt, die
von Menschen gestaltet wird, die dem an-
drozentrischen Ideal der «Ménnlichkeit»
nachleben, geht kaputt. Frauen, die sich
ungebrochen mit dem hochbewerteten
Ideal der Ménnlichkeit identifizieren, be-
schleunigen diesen Prozess.

Mir scheint, feministische Utopie, wie
ich sie verstehe, lduft auf zwei zukunftsge-
richtete Bewegungen hinaus: Zum einen
sind fundamentale Umwertungsprozesse
notig. Das, was wir bisher mit «Weiblich-
keit» und also Minderwertigkeit assoziiert
haben, braucht einen anderen Platz in der
symbolischen Ordnung. Es braucht also
denkerische und gestalterische Anstren-
gung, um die androzentrische Ordnung als
ganze zu dekonstruieren und an ihre Stelle
etwas Anderes zu setzen — eine Art «Um-
wertung aller Werte». Was wir brauchen, ist
ein Schatz von Worten, Biichern, Filmen,
Bildern, Gedichten, Femsehsendungen,
kurz: eine ganze Kultur, die an die Stelle
der androzentrischen Ordnung tritt. Wer
begriffen hat, was diese «Arbeit an der
symbolischen Ordnung» bedeutet, kann
hier und heute beginnen, die neue Ordnung
zu erschaffen.

Die zweite Bewegung ist eine realpo-
litische. Ich meine, aus dem gegenwérti-
gen feministischen Nirgendwo lassen sich
realpolitische Forderungen ableiten. Ich
mochte drei davon nennen, die mir zentral
erscheinen:

1. Die Erwerbsarbeitszeit wird fiir alle
massiv gekiirzt.

2. Das Finanzministerium wird dem Fami-
lienministerium unterstellt.”

3. Inallen gesellschaftlichen Bereichen, in
denen bisher «minnliche» Menschen do-
minieren — vor allem im Bereich Technolo-
gie und Wissenschaft —, werden wirksame
offentliche Kontrollen und voriibergehend
Frauenquoten eingefiihrt.

Solche politischen Forderungen stellen
die Verbindung her zwischen der gegen-
wirtigen feministischen Utopie und einer
méglichen lebenswerten Zukunft.

43



Und die Méanner?

Jetzt zur zweiten grossen Frage: Und
was ist mit den Mdnnern? Ich konnte als
realpolitische Forderung in diesem Zusam-
menhang zum Beispiel formulieren: «Fiir
Minner werden Hausarbeits- und Sozial-
pflichten eingefiihrt.» Das wire die realpo-
litische Seite der Antwort. Aber «Pflich-
ten» haben nichts Utopisches an sich. Wo
ist das Nirgendwo der Minner, das nicht
saure Pflicht ist, sondern Lust macht?

Auch Minner leben in der androzentri-
schen Ordnung, und es ist zu simpel zu
sagen, dass sie nur von ihr profitieren. Si-
cher ziehen viele Manner noch immer Nut-
zen aus dem System, das sie in threm eige-
nen Interesse konstruiert haben: Sie stehen
im Zentrum, verdienen das Geld, halten die
Fiaden in der Hand und werden bedient.
Aber sehen Sie sich die Reprisentanten —
und die wenigen Reprasentantinnen — die-
ses Prinzips «Ménnlichkeit» einmal genau
an. Mochten Sie mit Thnen tauschen? Na-
tiirlich sind ihr Geld, ihr Einfluss und ihre
Lehrstiihle attraktiv. Aber ihr Lebensge-
fuhl?

Utopie fiir einen Mann beginnt dort, wo
er erkennt, wie armselig es ist, sich selbst in
den Mittelpunkt zu stellen und andere fiir
sich funktionieren zu lassen. Ein Mann be-
gibt sich ins Nirgendwo, wenn er die Ord-
nung durchschaut, die ihm bisher Sicher-
heit in einem klaren Bild von Mannlichkeit
und Menschlichkeit gegeben hat. Das zu
erkennen ist fiir Manner nicht einfach, denn
die Ordnung tarnt sich vielfiltig. Und vor
allem sieht der Mann, als Konsequenz sei-
ner Erkenntnis, eine Aufgabe vor sich, die
der Logik seiner eigenen Ménnlichkeit zu-
widerlduft: Er muss Frauen und andere
«Funktionstriger» als eigenstidndige Ge-
geniiber wahmehmen. Er soll denjenigen
zuhoren, die — der Ordnung gemaéss — gar
nicht im eigenen Namen sprechen kénnen.
Wenn ein Mann dieses Wunder vollbringt,
dann werden weitere Wunder folgen.

Ich skizziere eine konkrete Utopie-Mi-
niatur, die sich unter giinstigen Bedingun-
gen hier und jetzt im Leben eines Mannes
ereignen kdnnte: Ein junger Theologiepro-

44

fessor, der sich lange genug dariiber geir-
gert hat, dass die Kindertagesstitte in sei-
nem Stadtviertel geschlossen worden ist,
nimmt seine zweijdhrige Tochter mit in die
Vorlesung. Die Vorlesung wird nun zwar
standig unterbrochen, weil das Kind selten
Ruhe gibt. Aber die Studierenden lernen
mehr, weil sie mehr Zeit haben, selbst
nachzudenken und weil die sogenannte
Fiille des Lebens, von der sie bis jetzt im-
mer nur gehort haben, in den Horsaal ein-
gebrochen ist.

Ich habe bis jetzt noch nicht viele Ménner
getroffen, die ihrem Wunder auf der Spur
sind. Natiirlich kenne ich viele Minner, die
—ihren Frauen zuliebe, aus einem paternali-
stischen Impuls — oder gezwungenermas-
sen «im Haushalt helfen». Aber das ist nicht
Utopie. Solange die traditionellen Lebens-
bereiche der Frauen das Niedrige bleiben,
zu dem mann sich widerwillig und aus blos-
ser Moral herablésst, bleibt die Ordnung
erhalten. Sie kennen das vielleicht: Mann
und Frau streiten sich darum, wer heute
wieder die Kinder hiiten muss und wer hin-
aus darfin die Offentlichkeit. Wenn aber ein
Mann in einem Kind, das er alltdglich ver-
sorgt und behiitet, das wirkliche Leben und
die wirkliche Zukunft entdeckt, und wenn
er von diesem Leben nicht mehr lassen
kann, dann beginnt etwas Neues.

Das entscheidende Problem fiir Ménner
scheint mir dies zu sein: Utopie in dem
Sinne, wie ich sie hier entfalte, erscheint
ihnen als eine Art Anti-Heldentat. Der
Mann soll eintreten in das, was er und seine
Viter als banal und langweilig definiert
haben. Gefragt sind nicht grosse Worte und
aussergewohnliche Taten, sondern gefragt
ist schlichtes Leben. Ganz einfach zu leben
—das ist vielleicht das hochste, dasman von
Minnern verlangen kann. Und jetzt fillt es
mir, wie sich einige von Ihnen vielleicht
schon denken konnen, nicht mehr schwer,
auf die Reich-Gottes-Erwartung zu spre-
chen zu kommen.

Reich-Gottes-Erwartung

Das Reich Gottes ist keine geschlossene
Zukunftsvorstellung. Es ist gegenwirtig



und zukiinftig zugleich: «Das Reich Gottes
ist mitten unter euch» (Lk 17,21). Es be-
ginnt hier und jetzt und kann doch nicht
erschaffen werden: «Wer das Reich Gottes
nicht annimmt wie ein Kind, wird nicht
hineinkommen» (Mk 10,15). Das Reich
Gottes wird nicht im Zentrum der Macht
verkiindet, sondern bei denen und von de-
nen, die ausserhalb oder am Rande der
Ordnung leben: nicht zuerst in Rom, son-
dern in Paldstina, nicht zuerst bei den Rei-
chen, sondern bei den Armen: «Selig sind
die Ausgeschlossenen.» Die Peripherie
wird zur Mitte. Das Wort wird Fleisch. Gott
wird Mensch. Was klein erscheint, wird
gross: «Das Reich Gottes ist wie ein Senf-
korn, das zum grossen Baum wird, in dem
die Vogel nisten» (Mt 13,31f.). Das Reich
Gottes ist keine Heldentat, es kommt nicht
mit Pauken und Trompeten, sondern im
unendlich wertvollen alltdglichen Leben.
Als Theologinnen und Theologen haben
wir gelernt, zwischen dem «Letzten» und
dem «Vorletzten» zu unterscheiden.® Viel-
leicht ist das gut so. Ich weiss, dass es an
einer evangelisch-theologischen Fakultit
verboten ist, das Reich Gottes mit irgend-
welchen Zustinden oder Entwicklungen
der Gegenwart in Verbindung zu bringen
oder gar ineinszusetzen. «Es ist noch nicht

erschienen, was wir sein werden.»” Aber es
gibt Orte in der Welt, jenseits der grossen
Ereignisse, im Grenzbereich, an denen sich
mein Hoffen nahrt. Vielleicht gilt es, diese
Orte als Zeichen der Zeit zu erkennen.

1 Aristoteles Politik, Hamburg 1981, S. 10.

2 Der Mechanismus der falschen Universalisierung ist
von feministischen Denkerinnen vielfach untersucht
worden. Einer der prignantesten Texte scheint mir:
Adriana Cavarero, Ansitze zu einer Theorie der Ge-
schlechterdifferenz, in: Diotima, Philosophinnengrup-
pe aus Verona, Der Mensch ist zwei. Das Denken der
Geschlechterdifferenz, Wien 1989, S. 65-102.

3 Vgl hierzu: Ina Praetorius, «Der Mensch» als Mass?
— Eine Auseinandersetzung mit Hans Kiings «Projekt
Weltethos», in: Neue Wege 12/1993, S. 344-353.

4 Vgl. Silvia Bovenschen, Die imaginierte Weiblich-
keit. Exemplarische Untersuchungen zu kulturge-
schichtlichen und literarischen Prisentationsformen
des Weiblichen, Frankfurt a.M. 1980 (2. Aufl.).

5 Vgl. z.B. Rosemary Radford Ruether, Unsere
Wunden heilen/unsere Befreiung feiern. Rituale in der
Frauenkirche, Stuttgart 1988.

6 Mary Daly, Jenseits von Gottvater Sohn & Co, Miin-
chen 1986 (4. Aufl.), S. 153f.

7 Diese Idee stammt von Andrea Giinter. Vgl. Andrea
Giinter, Offentliche Gelder und weibliche Autoritit.
Gedanken zu Urteilsfindung und der Beziehung zum
Geld, in: Heidi Bernhard Filli et al., Weiberwirtschatt.
Frauen — Okonomie — Ethik, Luzern 1994, S. 65-86.

8 Vgl. Dietrich Bonhoeffer, Ethik. Zusammengestellt
und herausgegeben von Eberhard Bethge, Miinchen
1981, S. 128ff.

9 Vgl. den gleichlautenden Buchtitel von Dorothee
Sélle.

Das Zweite Testament ist entstanden an der Peripherie des kulturell und ékonomisch
hegemonialen Romischen Reiches. Es handelt von Frauen und Mdnnern, die selbst an der
Peripherie noch marginalisiert sind: von Kranken, Behinderten, Auslindern, Huren,
Witwen, Kriminellen im kleinen randstindigen Paldstina. Durchgehend wird diesen
Gestalten eine eigenstindige Subjektivitdt zugesprochen: <Selig seid ihr Armen» (Lk.
0,20). Sie haben als <Andere> des Systems nicht nur <Rechte», sondern—von Gott her —eine
allen Rechten vorausliegende eigene Wiirde, die nicht verlorengehen kann, auch nicht
durch die dusseren Formen von Unterdriickung und Leiden. Dieser Gedanke erdffnet
moglicherweise eine Hermeneutik, die den Zugang zum Bibeltext erneuert.

(Ina Praetorius, in: Heidi Bernhard Filli et al., Weiberwirtschaft, Luzern 1994, S. 115f£.)

45



	Utopieverlust und Reich-Gottes-Erwartung

