
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 89 (1995)

Heft: 2

Artikel: Utopieverlust und Reich-Gottes-Erwartung

Autor: Praetorius, Ina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143879

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143879
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ina Praetorius

Utopieverlust und Reich-Gottes-Erwartung

Die evangelisch-theologische Fakultät der Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg

veranstaltetjeweils zu Beginn des Wintersemesters eine «Theologische Woche»: Ein
gemeinsames Thema wird von verschiedenen Seiten in Vorträgen, Seminarveranstaltungen

und Podiumsdiskussionen beleuchtet. Die Theologische Woche richtet sich hicht nur
an Theologiestudierende, sondern auch an Interessierte aus der Stadt und den
Kirchgemeinden. «Utopieverlust und Reich-Gottes-Erwartung» war das Thema der Theologischen

Woche 1994. Ina Praetorius hielt am 17. Oktober den hier wiedergegebenen
Eröffnungsvortrag. Die Autorin beharrt auf ihrer feministischen Utopie: Das
Ausgeschlossensein der Frauen aus der androzentrischen Ordnung gewährt zugleich einen
immensen Freiraum. Hier lassen sich Umwertungsprozesse einleiten und realpolitische
Forderungen begründen. Für den Mann beginnt die Utopie dort, wo er die Ordnung
durchschaut, die angeblich in seinem eigenen Interesse funktioniert, derweil sie sein
Leben ärmer, ja armselig macht. Red.

Annäherung

Gleich zu Beginn dieses Vortrags möchte
ich Ihnen etwas gestehen, das für den

weiteren Fortgang der Gedanken ziemlich
bedeutsam ist: Ich leide nicht an Utopieverlust.

Fast schäme ich mich, das so geradeheraus

zu sagen, aus verschiedenen Gründen:
Erstens ist es für einen Intellektuellen oder
eine Intellektuelle heutzutage überhaupt
nicht schick, mit einer intakten Utopie
herumzulaufen. Schliesslich leben wir nicht
mehr im Jahr 1968. Zweitens weiss ich
nicht, welche Gefühle ich als Frau aus der
Schweiz mit einer solchen ungeschützten
Aussage hier in den sogenannten neuen
Bundesländern auslöse. Es ist erst das
zweite Mal, dass ich östlich der ehemaligen
DDR-Westgrenze öffentlich spreche. Wie
sich das Leben hier anfühlt, weiss ich vor
allem aus Zeitungen und aus dem
Fernsehen, und das heisst: Ich weiss nicht viel
darüber. Und drittens hat die Tatsache, dass
ich nicht an Utopieverlust leide, sehr direkt
damit zu tun, dass ich eine Frau bin und
bewusst als Frau über die Welt nachdenke.
Und es ist, meiner Erfahrung nach, noch

immer nicht opportun, an einer theologischen

Fakultät das eigene Frausein ohne
Umschweife zum Thema zu machen. Zwar
ist heute jedermann klar, dass es
«Frauenprobleme» und «Frauenanliegen» gibt.
Aber eine gesamthafte Vision oder gar
Theologie soll mit solchen Problemen und
Anliegen verbunden sein? Dieser Gedanke
ist peinlich. So peinlich, dass sogar viele
engagierte Denkerinnen ihn nicht öffentlich

auszusprechen wagen.
Zuerst werde ich mich mit der Frage

befassen, warum die deutlichen, erfreulichen

und für alle bedeutsamen
Zukunftsperspektiven, die sich im feministischen
Denken finden lassen, so selten als solche
erkannt und akzeptiert werden. Was hindert
uns daran zuzugeben, dass hier eine grosse
Utopie vorliegt, die bisher nicht zerbrochen

ist? Mit dieser Vorfrage möchte ich
mir und Ihnen einen Weg bahnen auf das

hin, was dann vor allem interessiert: Worin
besteht denn nun diese von Frauen erdachte
Utopie? Leuchtet sie ein, und kann sie
etwas in Bewegung setzen? Zum Schluss
werde ich ausdrücklich auf die Theologie
zu sprechen kommen: Wie lässt sich
feministische Welterfahrung und Theorie mit

39



dem verbinden, was Christinnen und Christen

«Reich-Gottes-Erwartung» nennen?

Das Allgemeine und das Besondere:
Mensch und Frau
Oder: die androzentrische symbolische
Ordnung

Vermutlich haben Sie sich auch schon
dabei ertappt, dass Sie die feministische
Theorie, selbst wenn Sie sie schätzen
und obwohl Sie wissen, dass Frauen die
Mehrheit der Bevölkerung ausmachen, als
eine Sondertheorie für speziell Interessierte

wahrgenommen haben. Es geht hier
um spezielle Themen, um Abtreibung zum
Beispiel, um Ehe, Familie, Sexualität
und Beziehungen, Kindertagesstätten und
Schwangerschaftsversicherungen. Feministische

Theorie das ist Bindestrich-Theorie,
ein «NebenWiderspruch», nicht

allgemeine Theorie.
Diese Sicht der Dinge ist allgemein

üblich. Für die Frage der Utopien bzw. des

Utopieverlusts bedeutet sie: Aus einem
Sonderanliegen, das nur einige Spezialthe-
men umfasst, kann logischerweise keine
allgemeine, für alle gültige Vision erwachsen.

Feministische Utopie, sofern es sie
gibt, ist allenfalls Utopiefür Frauen, keine
allgemeine Utopie, die an die Stelle der
zerbrochenen grossen Utopien treten könnte,

etwa der aufgeklärt-liberalen oder der
realsozialistischen Utopie oder der Utopien
der 68er Bewegung. Ich meine nun zwar,
dass wir, wenn wir sogenannte Frauenanliegen

als Sonderanliegen wahrnehmen,
etwas Falsches sehen. Denn Frauen machen
mehr als fünfzig Prozent der Menschheit
aus, und was sie wichtig finden, ist von
allgemeinem Interesse. Aber ich wundere
mich heute nicht mehr darüber, dass wir
fast alle, die Feministinnen eingeschlossen,
Frauen immer wieder zu Anderen, Besonderen

machen. Denn das entspricht der Logik

der denkerischen, sprachlichen, religiösen,

kurz: der symbolischen Ordnung, in
der wir alle aufgewachsen sind und uns
alltäglich bewegen. Ich nenne diese
Ordnung die «androzentrische symbolische
Ordnung».

40

Wie die androzentrische Ordnung
funktioniert, lässt sich gut am Weltbild des
Philosophen Aristoteles verdeutlichen, der unser

westliches Denken und Wahrnehmen
geprägt hat wie kein anderer. Aristoteles
schreibt in der «Politik»:

«Endlich verhält sich Männliches und
Weibliches von Natur so zueinander, dass
das eine das Bessere, das andere das
Schlechtere und das eine das Herrschende
und das andere das Dienende ist.»'

Diese hierarchisierende Gegenüberstellung

von Männlichem und Weiblichem bildet

aber nur den ersten Schritt zur andro-
zentrischen Ordnung. In einem zweiten
Schritt identifizieren die antiken Philosophen

das Männliche mit dem eigentlich
«Menschlichen». Mit «anthropos», dem
«Menschen», ist seit der Antike nur oder in
erster Linie ein erwachsener, freigeborener
Mann gemeint. Nur ihm - oder ihm vor
allem - kommt die Würde zu, um seiner
selbst willen in der Welt zu sein. Er verkörpert

wahre Menschlichkeit, die sich in
geistiger Betätigung, im Theoretisieren, in
Distanz zum Irdischen verwirklicht. Wer
nicht freigeborener erwachsener Mann ist,
sondern Frau, Kind, Sklave oder
Ausländer, ist nicht «anthropos» im strengen
Sinne, sondern eben etwas Besonderes,
etwas Anderes. In der Antike werden
Frauen, Kinder, Sklaven und Ausländer
meist durch die Funktionen definiert, die
sie für die Gesellschaft der erwachsenen
freigeborenen Männer, der «Menschen»
also, erfüllen sollen. Sie sind nicht um ihrer
selbst willen in der Welt, sondern für
andere: Frauen sind in erster Linie dazu da,
dem Menschen den vorzugsweise männlichen

Nachwuchs zu gebären und grosszu-
ziehen. Aus dieser alten Funktionszuweisung

lässt sich erklären, dass Frauen noch
heute auf ganz bestimmte Themen, nämlich

diejenigen, die im weitesten Sinne mit
Fortpflanzung zu tun haben, festgelegt
werden.

Die Universalisierung des Männlichen
zum Menschlichen2 und die Herabsetzung
der Nicht-Männer zu Funktionsträgern
oder Funktionsträgerinnen ist nun der
eigentliche dogmatische Kern der androzen-



trischen symbolischen Ordnung. Sie ist
auch der Grund dafür, dass wir alles, was
von Frauen gedacht, erfunden, gefordert
oder prophezeit wird, als etwas Besonderes,

nicht als etwas Allgemeines wahrnehmen.

Zwar gibt es genügend Männer, die
sich die Rettung der Welt von einem «weiblichen

Prinzip» erwarten. Ich verweise auf
bekannte Namen wie Fritjof Capra, Eugen
Drewermann oder Hans Küng3. (Sogar der
Papst schätzt Frauen hoch, wenn sie sich so
verhalten, wie es in seinen Weltentwurf
passt.) Auch der Slogan «Die Zukunft ist
weiblich» fällt in diese Kategorie. Da ist
Vorsicht geboten. Meist stellt sich bei
genauem Hinsehen heraus, dass die männlichen

Propheten einer weiblichen Zukunft
realen Frauen noch gar nie wirklich zugehört

haben. Vielmehr projizieren sie ihre
Idee von etwas Anderem, Heilendem,
Zukunftsweisendem in die Frauen hinein und
bauen so eine «imaginierte Weiblichkeit»4
in ihre eigenen Entwürfe ein, wiederum als
Funktion innerhalb einer von Männern
erfundenen Rettungsidee. Statt Frauen in den
Sumpf des Nur-Materiellen zu verdammen,

hebt man sie zuweilen in den Himmel.

Das sind zwei Seiten der einen
Medaille Androzentrismus. Mit dem Denken
der Frauen haben solche Projektionen er-
wiesenermassen wenig zu tun.

Und damit wäre ich bei meinem zweiten
Punkt angekommen: Wie denken denn nun
die Frauen? Und was ist ihre Utopie?

Feministische Utopie

Ich würde die Utopie der Frauen
zunächst ganz allgemein als die positive
Kehrseite ihres Ausgeschlossenseins
definieren. Ou-Topos heisst: Nirgendwo, kein
Ort, Nirgends. Frauen haben in der andro-
zentrischen symbolischen Ordnung keinen
Ort, der ihrem wirklichen Sein angemessen
wäre. Sie sind drinnen im Haus und gleichzeitig

draussen vor der Tür, jedenfalls nicht
in der Mitte - eine funktionierende Mehrheit,

die man als Minderheit behandelt.
Dennoch sind Frauen ganz da. Sie sind

viel mehr als das, was die Ordnung von
ihnen wahrnimmt. Die Ordnung registriert:

aufopferungsvolle Mütter, fleissige
Arbeiterinnen, liebende Ehefrauen (in der
Sprache der Mythologie: Maria, die
Heilige). Sie registriert: hysterische Weiber,
Männerhasserinnen, wütende Emanzen
(mythologisch: Eva, die Hure). Jenseits
dieser Bilder, jenseits von Gottvater, Sohn
und Co, beginnt die U-Topie der Frauen:
Frauen als Denkerinnen, Freundinnen,
Erfinderinnen, Philosophinnen; Frauen, die
sich selbst als Mitte der Welt setzen und
zueinander in vielfältige Beziehungen
treten, unerkannt von der Ordnung, die
stumpfsinnig und längst unterhöhlt weiterrattert.

An den Rändern oder ausserhalb
der Universitäten, der Kirchenstrukturen,
der Parlamente, der Parteien beginnt das
Nirgendwo der Frauen. Der Nicht-Ort der
Frauen ist ein Netz, unsichtbar für die
Repräsentanten der Ordnung, lebendig und
gegenwärtig für diejenigen, die daran
teilhaben. Viele Frauen nennen es «Frauenkirche».5

Mary Daly spricht vom «Leben
im Grenzbereich».6 Es gibt viele Namen
für das Nirgendwo der Frauen.

Das hört sich abstrakt an. Ich will Ihnen
ein Beispiel geben: Vor ein paar Jahren
habe ich etwa einen Meter evangelische
Ethik gelesen. Und einer der erstaunlichsten

Befunde war dieser: Ich fand sage und
schreibe keinen einzigen Satz, der eine
irgendwie geartete Beziehung zwischen
zwei oder mehreren Frauen zum Inhalt
gehabt hätte, sei sie positiver oder negativer,
rivalisierender oder freundschaftlicher Art.
Beziehungen zwischen Frauen sind für die
evangelische - und nicht nur die
evangelische - Ethik nicht existent, U-Topie.
Frauen kommen ausschliesslich in Beziehung

zu Männern und Kindern vor. Für die
Ethik sind sie bis heute mann-bezogene
Wesen geblieben.

Das kann mich ärgern. Aber es kann
mich auch freuen. Alles, was ich mit anderen

Frauen gemeinsam unternehme, ob ich
mit ihnen philosophiere oder ein Buch
schreibe, ein Fest feiere oder eine Nacht
verbringe, streite oder mich versöhne, wird
aufgrund dieses Befundes zur U-Topie. Es
befindet sich ausserhalb der Ordnung, ist
regelwidrig, nicht auf denBegriff gebracht.

41



Stellen Sie sich einmal den immensen
Freiraum vor, der sich da auftut. Was wir
eigentlich sind, ist unsichtbar. Wir selber
haben die Freiheit, uns sichtbar zu machen.
Die Bilder, die man uns vorhält, sind
lächerliche, hohle Zerrbilder, die uns nicht
kümmern müssen. Ich selber arbeite zum
Beispiel seit mehr als sieben Jahren in
einer interdisziplinären Frauenforschungsgruppe

zu ethischen Fragen. Zwar sind wir
alle irgendwie in androzentrischen Institutionen

tätig, verdienen dort mehr oder
weniger Geld. Aber die Mitte unseres Denkens

sind wir: die Wochenenden, an denen
wir uns zusammensetzen, die Bücher, die
wir schreiben, die Vorträge, die wir
gemeinsam halten. Diese Gruppe ist für mich
gelebte Utopie.

Eine konkrete Utopie-Miniatur:
«Ronja Räubertochter»

Frauen sind also in der Ordnung als

mann-bezogene Wesen definiert. Das
bedeutet auch, dass sie per Definition nicht
allein sein können. Sie sind besetztes Land,
stets damit beschäftigt, die Wünsche
anderer zu erkennen und zu erfüllen. Viele
Frauen haben diese Festlegung für sich
übernommen, sie können sich selbst nicht
anders wahrnehmen als in Beziehungen zu
anderen Menschen, meist Männern. Versuchen

Sie einmal, in der Literatur Texte zu
finden, in denen Frauen allein mitten in der
Welt stehen, ohne dabei unglücklich zu
sein. Es wird Ihnen schwerfallen, solche
Texte zu finden. Eine Frau allein, aber nicht
einsam mitten in der Welt ist U-Topie. Ich
möchte Ihnen einen Text vorlesen, der in
diesem Sinne utopisch ist. Er stammt aus
einem Buch, das zur Zeit meine fünfjährige
Tochter begeistert, aus Astrid Lindgrens
«Ronja Räubertochter». Ronja, die Tochter
des Räubers Mattis und der Räuberfrau
Lovis, verlässt hier zum ersten Mal die
Burg ihres Vaters:

«Und Ronja ging. Ihr wurde bald klar,
wie dumm sie gewesen war. Wie hatte sie

nur glauben können, dass die grosse Steinhalle

die ganze Welt sei? Nicht einmal die
gewaltige Mattisburg war die ganze Welt.

Nicht einmal der hohe Mattisberg war die
ganze Welt, nein, die Welt war viel grösser.
Sie war so, dass einem der Atem stockte.
Natürlich hatte Ronja gehört, wie Mattis
und Lovis über das sprachen, was es
ausserhalb der Mattisburg gab. Vom Fluss hatten

sie gesprochen. Aber erst, als sie ihn mit
seinen wilden Strudeln tief unter dem
Mattisberg hervorschäumen sah, begriff sie,
was Flüsse waren. Vom Wald hatten sie
gesprochen. Aber erst, als sie ihn so dunkel
und verwunschen mit all seinen rauschenden

Bäumen sah, begriff sie, was Wälder
waren. Und sie lachte leise, weil es Flüsse
und Wälder gab. Es war kaum zu glauben -
wahr und wahrhaftig, es gab grosse Bäume
und grosse Gewässer, und alles war voller
Leben, müsste man da nicht lachen! - Sie
folgte dem Pfad geradewegs hinein in den
wildesten Wald und kam zum Weiher. Weiter

durfte sie nicht gehen, hatte Mattis
gesagt Und der Weiher lag dort schwarz
zwischen dunklen Tannen, nur die Seerosen

auf dem Wasser leuchteten weiss. Ronja

wusste nicht, dass es Seerosen waren,
aber sie sah sie lange an und lachte leise,
weil es sie gab.»

Ich würde Ihnen gern noch mehr aus
«Ronja Räubertochter» vorlesen, aber
mein Zeitplan erlaubt es nicht. Wenn Sie
mehr über feministische Utopie wissen
wollen, dann lesen Sie dieses Buch.

Und die Zukunft?

Ich kann mir vorstellen, dass Sie jetzt
zwei grosse Fragen haben: Erstens: Was ist
mit der Zukunft? Zweitens: Was ist mit den
Männern? Ich möchte auf beide Fragen
eingehen. Zunächst auf die Frage, ob denn
die feministische Utopie nicht eine
Vorstellung über die Zukunft enthalte. Es hat
sich ja eingebürgert, beim Wort «Utopie»
zuerst und vor allem an die Zukunft zu
denken.

Über die Zukunft zu sprechen ist heute
schwierig geworden. Die Fakten verbieten
es, hoffnungsvoll ins einundzwanzigste
Jahrhundert zu blicken. Geschlossene Bilder

von einer besseren Zukunft, wie sie uns
viele klassische Utopien anbieten, können

42



die meisten von uns nur noch als Historie
betrachten. Wenn heute ein Zukunftsbild
aktuell ist, dann dasjenige vom ökologischen

Kollaps oder vom atomaren Holocaust

oder die «Schöne neue Welt» von
Aldous Huxley. Über die ökologischen
Fakten unserer Gegenwart kann und will
ich keinen Sprung machen. Aber ich will
aufzeigen, dass sich von der in erster Linie
gegenwärtigen Utopie der Frauen, von der
ich gerade gesprochen habe, Linien in eine
mögliche Zukunft ziehen lassen. Ob es diese

Zukunft geben wird oder nicht, hängt
davon ab, welche Entscheidungen wir alle
heute als Gesellschaft treffen.

Die androzentrische Ordnung produziert
zwei Typen von Menschen: die sogenannt
männlichen und die sogenannt weiblichen.
Den männlichen sind Eigenschaften wie
Gestaltungswillen, Aggressivität, Dominanz,

Durchsetzungsfähigkeit, Rationalität
etc. zugeordnet. Sie haben die Aufgabe,
die äussere Welt zu gestalten, die «grossen
Linien» der Politik festzulegen, das grosse
Geld zu verwalten usw. Die weiblichen
Menschen haben die Aufgabe zu heilen,
zu pflegen und zu reparieren. Die meisten

klassischen Frauenberufe sind auf diese

Aufgaben zugeschnitten. Als
Hausfrauen, Mütter, Prostituierte, Sozialarbeiterinnen,

Krankenpflegerinnen,
Kindergärtnerinnen, Angestellte im Gastgewerbe,
Sekretärinnen usw. erbringen Frauen
Dienstleistungen für eine Gesellschaft,
über deren Gesamtgestalt im wesentlichen
männliche Menschen bestimmen. Von
Frauen erwartet man, dass sie Eigenschaften

wie Gefühlsstärke, Unterordnungsbereitschaft,

Gemeinsinn, Geduld etc.
entwickeln. Unter den derzeitigen Bedingungen

wird die Arbeit der «weiblichen»
Menschen mehr und mehr zur verzweifelten
Reparaturarbeit, wie in Kriegs- und
Nachkriegszeiten. Frauen sollen die kleinen heilen

Privatwelten bewahren und Sinn stiften,

wo der Sinn im Grossen mehr und
mehr verlorengeht.

Herkömmliche Emanzipationsmuster
werden unter diesen Bedingungen
fragwürdig. Ein solches Muster verspricht den
Frauen Befreiung vom Zugang zu mehr

«Männlichkeit». Wenn alle Frauen
erwerbstätig sind, so glaubte man einmal,
dann sind sie frei. Inzwischen scheint mir
deutlich geworden zu sein: Eine Welt, die
von Menschen gestaltet wird, die dem
androzentrischen Ideal der «Männlichkeit»
nachleben, geht kaputt. Frauen, die sich
ungebrochen mit dem hochbewerteten
Ideal der Männlichkeit identifizieren,
beschleunigen diesen Prozess.

Mir scheint, feministische Utopie, wie
ich sie verstehe, läuft auf zwei zukunftsge-
richtete Bewegungen hinaus: Zum einen
sind fundamentale Umwertungsprozesse
nötig. Das, was wir bisher mit «Weiblichkeit»

und also Minderwertigkeit assoziiert
haben, braucht einen anderen Platz in der
symbolischen Ordnung. Es braucht also
denkerische und gestalterische Anstrengung,

um die androzentrische Ordnung als

ganze zu dekonstruieren und an ihre Stelle
etwas Anderes zu setzen - eine Art
«Umwertung aller Werte». Was wir brauchen, ist
ein Schatz von Worten, Büchern, Filmen,
Bildern, Gedichten, Fernsehsendungen,
kurz: eine ganze Kultur, die an die Stelle
der androzentrischen Ordnung tritt. Wer
begriffen hat, was diese «Arbeit an der
symbolischen Ordnung» bedeutet, kann
hier und heute beginnen, die neue Ordnung
zu erschaffen.

Die zweite Bewegung ist eine
realpolitische. Ich meine, aus dem gegenwärtigen

feministischen Nirgendwo lassen sich
realpolitische Forderungen ableiten. Ich
möchte drei davon nennen, die mir zentral
erscheinen:
1. Die Erwerbsarbeitszeit wird für alle
massiv gekürzt.
2. Das Finanzministerium wird dem
Familienministerium unterstellt.7
3. In allen gesellschaftlichen Bereichen, in
denen bisher «männliche» Menschen
dominieren - vor allem im Bereich Technologie

und Wissenschaft -, werden wirksame
öffentliche Kontrollen und vorübergehend
Frauenquoten eingeführt.

Solche politischen Forderungen stellen
die Verbindung her zwischen der
gegenwärtigen feministischen Utopie und einer
möglichen lebenswerten Zukunft.

43



Und die Männer?

Jetzt zur zweiten grossen Frage: Und
was ist mit den Männern? Ich könnte als

realpolitische Forderung in diesem
Zusammenhang zum Beispiel formulieren: «Für
Männer werden Hausarbeits- und
Sozialpflichten eingeführt.» Das wäre die
realpolitische Seite der Antwort. Aber «Pflichten»

haben nichts Utopisches an sich. Wo
ist das Nirgendwo der Männer, das nicht
saure Pflicht ist, sondern Lust macht?

Auch Männer leben in der androzentrischen

Ordnung, und es ist zu simpel zu
sagen, dass sie nur von ihr profitieren.
Sicher ziehen viele Männer noch immer Nutzen

aus dem System, das sie in ihrem eigenen

Interesse konstruiert haben: Sie stehen
im Zentrum, verdienen das Geld, halten die
Fäden in der Hand und werden bedient.
Aber sehen Sie sich die Repräsentanten -
und die wenigen Repräsentantinnen - dieses

Prinzips «Männlichkeit» einmal genau
an. Möchten Sie mit Ihnen tauschen?
Natürlich sind ihr Geld, ihr Einfluss und ihre
Lehrstühle attraktiv. Aber ihr Lebensgefühl?

Utopie für einen Mann beginnt dort, wo
er erkennt, wie armselig es ist, sich selbst in
den Mittelpunkt zu stellen und andere für
sich funktionieren zu lassen. Ein Mann
begibt sich ins Nirgendwo, wenn er die
Ordnung durchschaut, die ihm bisher Sicherheit

in einem klaren Bild von Männlichkeit
und Menschlichkeit gegeben hat. Das zu
erkennen ist für Männer nicht einfach, denn
die Ordnung tarnt sich vielfältig. Und vor
allem sieht der Mann, als Konsequenz seiner

Erkenntnis, eine Aufgabe vor sich, die
der Logik seiner eigenen Männlichkeit
zuwiderläuft: Er muss Frauen und andere
«Funktionsträger» als eigenständige
Gegenüber wahrnehmen. Er soll denjenigen
zuhören, die - der Ordnung gemäss - gar
nicht im eigenen Namen sprechen können.
Wenn ein Mann dieses Wunder vollbringt,
dann werden weitere Wunder folgen.

Ich skizziere eine konkrete Utopie-Miniatur,

die sich unter günstigen Bedingungen
hier und jetzt im Leben eines Mannes

ereignen könnte: Ein junger Theologiepro-

44

fessor, der sich lange genug darüber geärgert

hat, dass die Kindertagesstätte in
seinem Stadtviertel geschlossen worden ist,
nimmt seine zweijährige Tochter mit in die
Vorlesung. Die Vorlesung wird nun zwar
ständig unterbrochen, weil das Kind selten
Ruhe gibt. Aber die Studierenden lernen
mehr, weil sie mehr Zeit haben, selbst
nachzudenken und weil die sogenannte
Fülle des Lebens, von der sie bis jetzt
immer nur gehört haben, in den Hörsaal
eingebrochen ist.

Ich habe bis jetzt noch nicht viele Männer
getroffen, die ihrem Wunder auf der Spur
sind. Natürlich kenne ich viele Männer, die

- ihren Frauen zuliebe, aus einem paternali-
stischen Impuls - oder gezwungenermas-
sen «im Haushalt helfen». Aber das ist nicht
Utopie. Solange die traditionellen
Lebensbereiche der Frauen das Niedrige bleiben,
zu dem mann sich widerwillig und aus blosser

Moral herablässt, bleibt die Ordnung
erhalten. Sie kennen das vielleicht: Mann
und Frau streiten sich darum, wer heute
wieder die Kinder hüten muss und wer hinaus

darf in die Öffentlichkeit. Wenn aber ein
Mann in einem Kind, das er alltäglich
versorgt und behütet, das wirkliche Leben und
die wirkliche Zukunft entdeckt, und wenn
er von diesem Leben nicht mehr lassen
kann, dann beginnt etwas Neues.

Das entscheidende Problem für Männer
scheint mir dies zu sein: Utopie in dem
Sinne, wie ich sie hier entfalte, erscheint
ihnen als eine Art Anti-Heldentat. Der
Mann soll eintreten in das, was er und seine
Väter als banal und langweilig definiert
haben. Gefragt sind nicht grosse Worte und
aussergewöhnliche Taten, sondern gefragt
ist schlichtes Leben. Ganz einfach zu leben

- das ist vielleicht das höchste, das man von
Männern verlangen kann. Und jetzt fällt es

mir, wie sich einige von Ihnen vielleicht
schon denken können, nicht mehr schwer,
auf die Reich-Gottes-Erwartung zu sprechen

zu kommen.

Reich-Gottes-Erwartung

Das Reich Gottes ist keine geschlossene
Zukunftsvorstellung. Es ist gegenwärtig



und zukünftig zugleich: «Das Reich Gottes
ist mitten unter euch» (Lk 17,21). Es
beginnt hier und jetzt und kann doch nicht
erschaffen werden: «Wer das Reich Gottes
nicht annimmt wie ein Kind, wird nicht
hineinkommen» (Mk 10,15). Das Reich
Gottes wird nicht im Zentrum der Macht
verkündet, sondern bei denen und von
denen, die ausserhalb oder am Rande der
Ordnung leben: nicht zuerst in Rom,
sondern in Palästina, nicht zuerst bei den
Reichen, sondern bei den Armen: «Selig sind
die Ausgeschlossenen.» Die Peripherie
wird zur Mitte. Das Wort wird Fleisch. Gott
wird Mensch. Was klein erscheint, wird
gross: «Das Reich Gottes ist wie ein Senfkorn,

das zum grossen Baum wird, in dem
die Vögel nisten» (Mt 13,31f). Das Reich
Gottes ist keine Heldentat, es kommt nicht
mit Pauken und Trompeten, sondern im
unendlich wertvollen alltäglichen Leben.

Als Theologinnen und Theologen haben
wir gelernt, zwischen dem «Letzten» und
dem «Vorletzten» zu unterscheiden.8
Vielleicht ist das gut so. Ich weiss, dass es an
einer evangelisch-theologischen Fakultät
verboten ist, das Reich Gottes mit
irgendwelchen Zuständen oder Entwicklungen
der Gegenwart in Verbindung zu bringen
oder gar ineinszusetzen. «Es ist noch nicht

erschienen, was wir sein werden.»9 Aber es

gibt Orte in der Welt, jenseits der grossen
Ereignisse, im Grenzbereich, an denen sich
mein Hoffen nährt. Vielleicht gilt es, diese
Orte als Zeichen der Zeit zu erkennen.

1 Aristoteles Politik, Hamburg 1981, S. 10.

2 Der Mechanismus der falschen Universalisierung ist
von feministischen Denkerinnen vielfach untersucht
worden. Einer der prägnantesten Texte scheint mir:
Adriana Cavarero, Ansätze zu einer Theorie der
Geschlechterdifferenz, in: Diotima, Philosophinnengruppe

aus Verona, Der Mensch ist zwei. Das Denken der
Geschlechterdifferenz, Wien 1989, S. 65-102.
3 Vgl. hierzu: Ina Praetorius, «Der Mensch» als Mass?

- Eine Auseinandersetzung mit Hans Küngs «Projekt
Weltethos», in: Neue Wege 12/1993, S. 344-353.
4 Vgl. Silvia Bovenschen, Die imaginierte Weiblichkeit.

Exemplarische Untersuchungen zu
kulturgeschichtlichen und literarischen Präsentationsformen
des Weiblichen, Frankfurt a.M. 1980 (2. Aufl.).
5 Vgl. z.B. Rosemary Radford Ruether, Unsere
Wunden heilen/unsere Befreiung feiern. Rituale in der
Frauenkirche, Stuttgart 1988.
6 Mary Daly, Jenseits von Gottvater Sohn & Co, München

1986 (4. Aufl.), S. 153f.
7 Diese Idee stammt von Andrea Günter. Vgl. Andrea
Günter, Öffentliche Gelder und weibliche Autorität.
Gedanken zu Urteilsfindung und der Beziehung zum
Geld, in: Heidi Bernhard Filli et al., Weiberwirtschaft.
Frauen - Ökonomie - Ethik, Luzern 1994, S. 65-86.
8 Vgl. Dietrich Bonhoeffer, Ethik. Zusammengestellt
und herausgegeben von Eberhard Bethge, München
1981, S. 128ff.
9 Vgl. den gleichlautenden Buchtitel von Dorothée
Solle.

Das Zweite Testament ist entstanden an der Peripherie des kulturell und ökonomisch
hegemonialen Römischen Reiches. Es handelt von Frauen und Männern, die selbst an der
Peripherie noch marginalisiert sind: von Kranken, Behinderten, Ausländern, Huren,
Witwen, Kriminellen im kleinen randständigen Palästina. Durchgehend wird diesen
Gestalten eine eigenständige Subjektivität zugesprochen: <Selig seid ihr Armem (Lk.
6,20). Sie haben als < Andere) des Systems nicht nur <Rechte>, sondern - von Gott her - eine
allen Rechten vorausliegende eigene Würde, die nicht verlorengehen kann, auch nicht
durch die äusseren Formen von Unterdrückung und Leiden. Dieser Gedanke eröffnet
möglicherweise eine Hermeneutik, die den Zugang zum Bibeltext erneuert.

(Ina Praetorius, in: Heidi Bernhard Filli et al., Weiberwirtschaft, Luzern 1994, S. 115f.)

45


	Utopieverlust und Reich-Gottes-Erwartung

