
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 89 (1995)

Heft: 1

Artikel: Verantwortung für den Frieden - Theologische Positionen von Leonhard
Ragaz und Karl Barth

Autor: Busch, Eberhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143874

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143874
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eberhard Busch

Verantwortung für den Frieden -
Theologische Positionen von Leonhard Ragaz
und Karl Barth

Eberhard Busch ist seit 1986 Professor für reformierte Theologie an der Universität
Göttingen. Er war der letzte Sekretär von Karl Barth und schrieb auch die Biographie
seines Lehrers, die letztes Jahr bereits in 5. Auflage erschienen ist. Der folgende Beitrag
befasst sich aber nicht nur mit Karl Barth, sondern ebensosehr mit dessen «Antipoden»
Leonhard Ragaz. Thema ist die Friedensethik der beiden grossen Theologen (was Ragaz,
der «Prophet», freiHch nicht sein wollte). Eberhard Busch schreibt dazu in einem Briefan
den Redaktor der Neuen Wege: «Für mich war es eine <Sensation>, bei der Vorbereitung
zu entdecken, wie nah Barth in dieser Sache aufden Spuren von Ragaz geblieben ist. Das
zu belegen und zu illustrieren, ist das Hauptanliegen meines Vortrags. Ich denke, dass das
zu hören und wahrzunehmen, für Sie und auch den Kreis der <Neuen Wege> eine gewisse
erfreuliche Genugtuung sein könnte.» Die Übereinstimmung von Ragaz und Barth zeigt
sich in einer konsequenten Friedensethik, die aber insofern keinen absoluten Pazifismus
vertritt, als ihnen die Gerechtigkeit die Voraussetzung des Friedens ist. Beide haben denn
auch gegenüber dem Hitlerregime einen militärischen Verteidigungskrieg im Namen des
Rechts bejaht. Die Übereinstimmung ist umso erstaunlicher, als Ragaz und Barth in ihrer
theologischen Begründung oft fundamental voneinander abweichen. Oder abzuweichen
scheinen? Eberhard Busch vermutet, dass sie sich auch theologisch viel näher stehen, als
ihnen, bedingt durch eine Reihe von Missverständnissen, selber bewusst war. Der Text gibt
ein Referat wieder, das im Rahmen einer öffentlichen Ringvorlesung zum Thema «Den
Frieden denken» an der Universität Göttingen am 29. Juni 1994 gehalten wurde. Red.

Zur Person der beiden Schweizer Erörterung des Sozialismus interessiert
Theologen war als an der praktischen Solidarität mit

der organisierten Arbeiterbewegung.
Der 18 Jahre ältere Leonhard Ragaz Karl Barth (geb. 1886) war als junger

(geb. 1868) war seit 1906 Spiritus Rector Pfarrer auch Religiöser Sozialist und kam
des Schweizer Religiösen Sozialismus. so in Berührung mit Ragaz. In seiner ersten
Dieser unterschied sich von christlich-so- «Römerbrief»-Auslegung von 1919 setzte
zialen Bewegungen damals in Deutschland er sich indes kritisch mit dem Religiösen
dadurch, dass er nicht die Arbeiter zur Bus- Sozialismus von Ragaz auseinander. Darse

rief wegen ihres Atheismus, sondern die aufhin kam es zwischen beiden zum Bruch.
Kirche wegen ihrer faktischen Gottlosig- Barth konnte nun behaupten, seine Begeg-
keit, erwiesen in ihrem Versagen in der nung mit Ragaz gleiche zwei sich kreuzen-
sozialen Frage. Der Schweizer Religiöse den Zügen, die in verschiedene Richtung
Sozialismus unterschied sich vom deut- fahren: Ragaz zur Kirche hinaus, er in sie
sehen Religiösen Sozialismus dadurch, hinein.1 Merkwürdig, dass im selben Jahr
dass er nicht so sehr an einer theoretischen 1921 Barth ins akademische Lehramt über-



ging, worin er bald eines der Häupter der

sog. dialektischen Theologie wurde, während

Ragaz seine Zürcher theologische
Professur niederlegte, um sich in einem
Arbeiterquartier als ein moderner Franziskus

der Arbeiterschulung zu widmen.
Doch kam es 1944, kurz vor Ragaz'

Ableben, zwischen beiden zu neuer Annäherung.

Sie werfe, sagte Ragaz, «einen
versöhnenden Schimmer auf den Rest meines
irdischen Tages. Denn zu dessen schwersten

Verdunkelungen hat der Konflikt
zwischen den <Religiösen> und den <Dialekti-
kern>... gehört.»2 Zuvor hatte Barth ihm
versichert: «Wie gut ist es, dass die
menschlichen Lebenslinien offenbar nicht
notwendig in Geraden verlaufen müssen,
die sich dann wohl annähern können, an
bestimmter Stelle sich kreuzen müssen, um
sich nachher hoffnungslos voneinander zu
entfernen, sondern dass es da Kurven -
Spiralen wahrscheinlich - gibt, in denen sie
sich bei aller Eigenart und Verschiedenheit
je und dann aufs Neue begegnen dürfen. So
etwas hat nun zwischen Ihnen und mir
stattfinden dürfen.»3

Wenn ich nun zum Thema «Verantwortung

für den Frieden» aus der Sicht der
beiden etwas sage, so drängt sich an diesem
Punkt vor allem der Eindruck der Nähe auf.
Ich werde erst davon reden, bevor ich auf
den Unterschied im theologischen Ansatz
ihrer Friedensethik hinweise.

1. Gemeinsame Grundlinien einer
Friedensethik

1.1. Das Nein zum Krieg
Das Nein zum Krieg ist bei beiden zwar

kein absolutes, aber doch so betont, dass sie
öfters als Pazifisten aufgefasst oder
verschrien wurden. Dabei ist ihr Nein ein
zunächst konkret, «historisch» begründetes
Urteil über die Problematik speziell des
modernen Kriegs. Schon im Ersten Weltkrieg

sagt Ragaz, dass, «wer heute den
Frieden will, den Feind (den Krieg) in seiner

ganzen Furchtbarkeit vor sich hat
Nun ist der Friede nicht mehr ein schöner
Gedanke, sondern eine bittere Notwendig¬

keit. Nun ist aus dem Ideal eine dringende,

gewaltig ernste Pflicht geworden.»4 Der
Krieg ist heute von einer Art, dass er durch
die Gründe, mit denen man ihn früher
begründete, nicht mehr zu rechtfertigen ist.
Und nicht nur wünschbar, machbar muss
der Friede sein: nicht nur «ein Friede» als
Ende eines Krieges, sondern «der Friede»
als «Ende jedes Krieges». Oder begreifen
das die Leute noch immer nicht? fragt
Ragaz: «Vielleicht müssen wir darum noch
tiefer hinabgetaucht werden in die Not...,
wir müssen durch noch furchtbarere Gluten;

bis zuletzt ein allgemeiner Schrei nach
Frieden ertönt: Genug, kein Krieg
mehr!»5

Nach dem Zweiten Weltkrieg argumentiert
Barth ähnlich historisch.6 Es habe sich

im modernen Krieg erwiesen, 1. er ziehe
nicht mehr nur Gruppen eines Volkes,
sondern das Volk als ganzes in Mittäterschaft
und Mitleidenschaft; 2. als sein Motiv trete
unverhüllt hervor: nicht der Mensch und
sein echtes Lebensbedürfnis, sondern das

wirtschaftliche Machtinteresse; 3. seine
Inhumanität trete offen zutage als die «kalte
Sachlichkeit des militärischen Tötens, das
Raffinement und die massenhafte
Wirkung, zum Teil auch die Abscheulichkeit
seiner Methoden, Instrumente und Maschinen

und seine Ausdehnung auf die feindliche

Zivilbevölkerung», so dass sich frage,
ob er nicht geradezu organisierter
«Massenmord»7 sei; 4. in solchem Krieg müsse
«auf breitester Front ungefähr Alles getan
werden, was Gott verboten hat»8.

Das alles bedeutet, «dass das rigorose
Nein der pazifistischen Ethik fast unendlich

viel für sich hat, fast überwältigend
stark ist»9. Und das bedeutet die Notwendigkeit

grössten Misstrauens gegenüber
einer Theorie vom gerechten Krieg, die
faktisch auf die Sanktionierung der eigenen

Aggression hinausläuft, so dass dann
Krieg «immer der heilige, der gerechte,
der notwendige Krieg» ist.10 So dass er
seine Bosheit eben davon nährt, dass er sich
versteht als «Kampf zwischen dem angeblich

Guten und dem angeblich Bösen, in
welchem sich Alle für die Freunde des
Guten und Feinde des Bösen halten»1 '. Das



Nein ist deutlich. Aber wie ist es geltend zu
machen?

1.2. Die Wurzel des Krieges

Für beide lässt sich der Krieg angemessen

nur als die Konsequenz eines grösseren
Zusammenhangs verstehen.12 Ihre Kritik
an einem absoluten Pazifismus meinte die
Gefahr in ihm, für diesen Zusammenhang
blind und darum gegenüber dem Krieg, bei
aller mutigen Gesinnung, ohnmächtig zu
sein oder denn, wie Ragaz bemerkt,
unversehens doch in Gewalt umzuschlagen.13
Der Krieg hat nach Ragaz seinen «Nährboden»

in Zeiten sogenannten Friedens,
eines «Scheinfriedens»14, während ein
System der Ungerechtigkeit herrscht. Dieses
System ist es, das «zum Krieg führen
muss». Es «ist ja eigentlich schon Krieg,
noch nicht <blutiger>... Unser heutiges
Wirtschaftssystem ist ja auch Krieg»; sogar
«unser ganzes Zusammenleben (im Geist
des Egoismus ist) eigentlich Krieg.»

«Der Egoismus beruht auf einer inneren
Leere. Diese begehrt nach Ausfüllung
Dies treibt zum Raub... Er möchte die ganze

Welt haben und die ganze Welt machte
ihn, wenn er sie hätte, nicht satt.» So führt
die Welt des Egoismus zum Krieg}5 So
enthüllt der Krieg den Schein des vorherigen

Friedens. So sehr dann die Maske der
Militaristen vom Gesicht fällt, so sehr werden

sie zuvor, wie Ragaz spitz bemerkt,
grössten Wert auf ihre Maske legen, werden

gegenüber dem ungerechten Zustand,
obwohl der den Krieg heimlich schon in
sich trägt, sich des «Pazifismus bemächtigen

und <Friede! Friede!> sagen, wo
<Krieg>, ich meine: schärfster Kampf
gegen Unrecht und Gewalt nötig wäre.»16

Ähnlich Barth: «Der Krieg offenbart den
im tiefsten Grund chaotischen Charakter
schon des sogen, friedlichen... Strebens...
des Menschen.»17 «Wo die Staatsmacht den
inneren Bedürfnissen des Landes nicht
gewachsen ist, da wird sie für die dadurch
erweckte Unruhe ein Ventil nach aussen
suchen und im Krieg zu finden meinen. Wo
nicht der Mensch, sondern das zinstragende

Kapital der Gegenstand ist, dessen

Erhaltung und Mehrung der Sinn und das
Ziel der politischen Ordnung ist, da ist der
Automatismus schon im Gang, der eines
Tages die Menschen zum Töten und
Getötetwerden auf die Jagd schicken wird...
Von einem Frieden her, der kein rechter
Friede war, kann der Krieg allerdings
unvermeidlich werden.»18 Statt vom egoistischen

Menschen redet Barth vom einsamen
(auch nicht koexistierenden) Menschen: er
sei «der potentielle und in irgend einer
Form auch der aktuelle Feind aller anderen.
Der Ausbruch des Krieges zwischen ihm
und ihnen wird immer nur eine Frage der
Zeit, der Gelegenheit, oft genug eines
lächerlichen Zufalls sein.»19

Nach beiden Theologen hat also der
Krieg seine Wurzel in einem Vorkriegsun-
heil und ist nur die folgerichtige Aufdek-
kung der Inhumanität dieses Schadens.
Diese Sicht steht kritisch zu der des alten
Satzes «Si non vis bellum, para bellum».
Danach zieht die militärische Schwäche
eines Landes einen Aggressor an, so dass
«Frieden» nur durch Aufrüstung zu
«sichern» ist. Die erste Sicht sagt dagegen,
dass mangelnde Sozialität ein Gemeinwesen

zum potentiellen Aggressor macht. In
dem Zusammenhang versteht sich Barths
These von 1953, dass der Kalte Krieg «von
Gott her gesehen wahrscheinlich noch
schrecklicher und infamer» sei als der heisse

Krieg.20 Das hatte mit Weichheit gegenüber

dem Kommunismus nichts zu tun, wie
man meinte, sondern mit der auch realpolitischen

Einsicht, dass ein Defizit an humanen

Verhältnissen entscheidend kriegstreibend

ist.

1.3. Die Sorge für den Frieden

Folglich stellt sich die Friedensfrage vor
allem in der Nichtkriegszeit. Den Krieg
ablehnen, wenn er da ist, mag edel sein,
kann ihn aber nicht mehr aufhalten. Der
Krieg ist zu verneinen, wenn er nicht da ist.
Er ist zu verneinen durch die Bekämpfung
seiner kriegstreibenden Ursachen in der
Gesellschaft der Nichtkriegszeit. Denn der
Friede ist, wenn die Waffen nicht
angewandt werden, nicht von selbst da. Er ist



dann hart zu erarbeiten. Es gilt dabei, den
Scheinfrieden der Nichtkriegszeit
umzugestalten in befriedete gesellschaftliche
Verhältnisse. Wie es Jesaja (32,17) sagt:
«Friede ist Frucht der Gerechtigkeit.»

So betont Ragaz: «Der Friede darf keine
abgetrennte Sache sein, keine Sache, die
man bloss für sich haben und für sich pflegen

kann.»21 Kampf für Frieden ist zuerst
«Kampf für Wahrheit und Recht, für die
Wahrheit und das Recht Gottes, deren
sichere Frucht der Frieden ist, der nur auf
diesem Boden wächst.» «Darum muss, wer
Frieden will, für die Gerechtigkeit kämpfen...

Darum gibt es nur auf Grund der
Wahrheit Frieden.»22 Ja, nach Ragaz «darf
es uns auch nicht so sehr darauf ankommen,

gerade eine bestimmte Art des
allgemeinen Krieges, eben den <blutigen> Krieg,
zu bekämpfen. Das ist nicht einmal seine
schlimmste Form. Sie wird von selbst
verschwinden, wenn einmal die Bedingungen
(für ihn) verschwunden sind. Es führt
vielleicht nur zur Oberflächlichkeit, wenn wir
uns zu sehr gerade gegen diese eine Form
einsetzen, als ob es auf sie allein ankäme,
auf Frieden um jeden Preis, auf die Frucht
ohne den Baum.»23

Ähnlich Barth: Die christliche Ethik
habe in dieser Sache entschieden zu sagen:
«Es gestalte der Staat, es gestalte die für
den Staat verantwortliche Gesamtheit seiner

Bürger, es gestalte im Leben des Staates

jeder Einzelne in seinem Tun und Lassen
den Frieden so, dass er den Krieg
überflüssig und unmöglich mache. Es
braucht wenig Glauben, Verstand und
Mut dazu, den Krieg prinzipiell zu
verdammen, weil ja sicher (ausser den
Kreisen der Kriegsindustrie und gewisser
unverbesserlicher höherer Offiziere) kein
Mensch der Meinung ist, dass er dem Frieden

an sich vorzuziehen sei... Es braucht
aber christlichen Glauben, Verstand und
Mut dazu..., den Völkern und Regierungen
zuzurufen, dass... der Friede der Ernstfall
ist»: der Fall, in dem «alle Zeit, alle Kraft,
alles Vermögen dafür einzusetzen sind,
dass die Menschen recht leben können,
um dann zur Flucht in den Krieg keinen
Anlass zu haben.» Nicht Ab- oder Auf¬

rüstung «kann cura prima sein, sondern
allein die Herstellung einer für Alle
sinnvollen und gerechten Lebensordnung».
Das schliesst auch ein: internationale
Verständigung, Werben für Aufgeschlossenheit

gegenüber anderen, Friedenserziehung
der Jugend, Ablehnung von «stehenden»
Heeren und von hetzerischer Hysterie.24
Kurz: «Si non vis bellum, para pacem!»25

Diese gemeinsamen Gesichtspunkte
einer Friedensethik schliessen für beide
Theologen drei Abgrenzungen ein.

2. Nötige Abgrenzungen einer
Friedensethik

2.1. Die Kritik an der traditionellen
kirchlichen Ethik

Der Vorwurf an die kirchliche Ethik,
formuliert im Zeichen des konstantinischen
Bündnisses von Kirche und Staat, lautet:
Die Kirche habe sich ihre Anerkennung
durch den Staat erkauft durch ihr Ja zum
«obrigkeitlichen Schwertamt». Darin komme

eine Verweltlichung der Kirche zum
Ausdruck, die Anpassung ihrer Ethik an
obrigkeitliche Interessen.

So sagt Ragaz: Die Kirche «hat sich mit
dem Staat verbündet und sich seine Hilfe
gesichert, mit dem Hintergedanken, dass er
mehr oder weniger christlich werde...
Nachdem man sich so mit den Interessen
des Staates solidarisch gemacht hatte,
müsste man auch den letzten Schritt tun:
man müsste mit ihm in den Krieg gehen,
müsste für seinen Waffensieg beten.»26
Diese Kirche stehe «stets auf der Seite
derer. die Macht hätten, möge diese Macht
noch so stark mit Unrecht verbunden sein»,
ja, sie werde «von diesen Mächten mit
Vorliebe und besonderem Erfolg benutzt, um
dem Unrecht ein Mäntelchen umzuhängen»27.

Das geschieht nach Ragaz auch da,
wo die Kirche sich scheinbar von der Welt
unterscheidet, indem sie «das ganze Ziel
des Strebens in das Jenseits» verlegt.
«Aber indem so die Religion sich ganz auf
sich selbst zurückzieht, bekommt gerade
die Welt die Herrschaft, zuletzt auch in der
Religion selbst.»28



Ebenso kritisch sieht Barth «die Elastizität,

mit der sich die Kirche seit Konstantin
auf Krieg und Kriegsgeschrei positiv
eingelassen hat». Sie verfehlte sich darin, dass
sie mit den Gegebenheiten der staatlichen
Welt nun «stärker rechnete als mit dem
Vergehen dieser Welt und dem Kommen
des Herrn und eben damit das Kriterium
verlor, ohne dessen Anwendung auch
innerhalb dieses Äons das christliche
Handeln aus aller Kontrolle kommen
muss... Die Blankoberechtigung zum
Kriegführen ist zu beanstanden, die die
Christenheit damals und von da ab - und
leider dann aufs neue in der Reformation -
der Welt, dem Staat, der sogenannten <Ob-

rigkeit> und damit doch sich selbst und
allen ihren Gliedern erteilt hat.» Wie konnte

sie «eine kleine, aber bedeutsame
Friedensmacht sein, da sie dem Krieg gegenüber

gar nicht mehr besonders erschrak,
sondern ihn zunächst in das von ihr
anerkannte politische, damit aber auch in ihr
eigenes Lebenssystem ganz gemütlich
einbauen wollte und konnte?»29

Barth hat diesen Gedanken später
modifiziert. Er setzt ja voraus, dass der Staat
obrigkeitliche Gewalt ist. Die Szenerie
ändert sich, wenn der Staat, wie es nach Ragaz

und Barth christlich zu bejahen ist,
demokratisch ist und eine vom Volk
kontrollierte Macht hat. Es ist dann das Axiom
moderner christlicher Ethiken als
«hinterwäldlerisch» zu bestreiten, dass die militärische

«Gewaltausübung das Wesen des
Staates sei». Gehört sie zu seinem Wesen,
dann bedeutet das jene Blankoberechtigung

zum Kriegführen wie die Setzung
eines Obrigkeitsstaats. Gehört militärische
Gewalt nicht zu seinem Wesen, dann
bedeutet jede Gewaltausübung eine solche
Ausnahme, dass ihr die christliche Ethik
«in jedem Fall» entgegentreten muss «mit
der Frage: ob er das nun wirklich müsse ?»30

2.2. Die Kritik an der sozialistischen
Gewalttheorie

Die These der beiden Theologen steht
der sozialistischen These nahe, der Kapitalismus

sei die Ursache von Kriegen und mit

dessen Abschaffung würden die Kriege
aufhören. Dass es beide Thesen aber nicht
gleich meinen, kann man an dem Argument

von Ragaz ersehen: Jene These habe
sich bei der «gedankenlosen Rede beruhigt,

wenn der Kapitalismus einmal
besiegt sei, so höre der Krieg von selbst auf,
und hat nicht bedacht, dass vielleicht ein
grosser Krieg dem Kapitalismus für lange
das Leben stärken» kann.31 Auch nach
Barth gibt es ein Interesse am Krieg als
«Basis für weitere Machtentfaltungen zu
weiterer Machtgewinnung <wirtschaftli-
cher> Art»; speziell gebe es eine
Kriegsindustrie, die mit ihren «Verbindungen zu
Industrie, Technik und Handel anderer Art
ein gebieterisches Bedürfnis danach hat,
dass von Zeit zu Zeit unter möglichst grossem

Verschleiss des vorhandenen Materials

und zurAnregung weiterer Nachfrage
nach solchem aufs neue Kriege geführt»
werden.32

Das Absehen von der möglichen
Stärkung eines «kapitalistischen» Gewaltsystems

durch den Krieg wurde für Ragaz
zum Ausgangspunkt seiner von Anfang an
unerbittlich radikalen Kritik am Sozialismus

Lenins. Weil der Erste Weltkrieg eine
Sache gegenseitig sich zerfleischender
kapitalistischer Mächte sei, war Lenin
desinteressiert an dessen Beendigung durch
einen gerechten Frieden, der der Demokratie

eine Chance gegeben hätte. Das bedeutete

für Ragaz keine zufällige Stützung des
preussischen Militarismus durch Lenins
Sozialismus.33 Denn dieser Sozialismus
brauche zu seinem Aufbau sowohl das
möglichst krasse Gegenbild eines
«kapitalistischen» Gewaltsystems wie auch für
sich selbst die Anwendung eines
Gewaltsystems. Zwar verspricht er die Herstellung

einer Gesellschaft, die den Krieg
überflüssig macht, aber er kann dieses
Versprechen nicht einlösen, weil seine Mittel
zur Herstellung dieser Gesellschaft die
alten Mittel der Gewalt, der Unterdrückung,
der Ausbeutung, des Militarismus sind.34

In dem Sinn sah Ragaz schon Ende 1917
eine Verwandtschaft zwischen dem
kapitalistischen und bolschewistischen Gewaltsystem

und sagte: «Ein Sozialismus, der



den Gewaltgeist in sich trägt, ist im Grunde
Kapitalismus.»35

Ragaz' Argument, dass sich mit den Mitteln

einer ungerechten Welt immer nur eine
ungerechte Welt bauen lasse, spielt auch in
Barths «Römerbrief» von 1919 eine Rolle.36

Darum sieht auch er eine Affinität
zwischen einem «rechten» und einem «linken»
Gewaltsystem: «Paragraphen und
Maschinengewehre sind die Weisheit der
bestehenden Gesellschaft, Paragraphen und
Maschinengewehre sind die Weisheit der
Revolution.»37 Zur Zeit des Dritten Reichs, als
das wegen dessen dröhnendem
Antikommunismus nicht opportun war, spitzte
Barth wie Ragaz38 diesen Satz zu zur These
der Verwandtschaft von braunem und
rotem Regime39. Wenn Barth nach 1945 diese
These nicht mehr wiederholte, dann lag das
an der Überzeugung, dass unter den neuen
politischen Umständen eine solche Gleichsetzung

kriegstreibend wirken und von der
kriegsverhütenden Aufgabe der «Herstellung

einer für alle sinnvollen und gerechten
Lebensordnung» ablenken müsste. Auf den
Spuren von Ragaz lag Barths Abgrenzung
gegenüber dem Kommunismus aber in der
Erkenntnis, dass eine solche Lebensordnung

nicht durch einen verfügten
«Staatssozialismus»40 zu erreichen ist, sondern
durch «die Gestaltung des Staates zur
Demokratie und der Demokratie zur sozialen
Demokratie»41.

2.3. Die Auseinandersetzung mit dem
prinzipiellen Pazifismus

Beide Theologen stimmen auch überein
in dem doppelten Argument, mit dem sie
einen absoluten Pazifismus ablehnen. Der
Einwand ist zum einen fundamental-ethischer

Art und nennt den Pazifismus, so
Ragaz, «schon an sich eine falsche Sache»,
falls er «ein <Ismus>, ein für sich bestehendes

System sein» will.42 Denn eine Ethik
könne nicht unabhängig von den konkreten
Entscheidungssituationen allgemeine,
immer und überall gültige inhaltliche Sätze
aufstellen. Dazu kommt der sachliche
Einwand gegenüber der Losung, die Ragaz so
umschreibt: «Friede um jeden Preis! Auch

um den des Rechtes und der Wahrheit.
Denn was sind Recht und Wahrheit, wo es
sich um den Frieden handelt! Frieden ist
doch das Höchste!» Ragaz nennt das einen
«sentimentalen Kultus des Friedens - der
nicht einen einzigen Krieg verhindert!
Denn dieser Pazifismus ist eine leere Form
ohne rechten Gehalt.»43 Weil der absolute
Pazifismus auch um den Preis von Recht
und Wahrheit Frieden will, versäumt er,
entschieden gegen die Wurzel zu kämpfen,
aus der der Krieg erwächst. Darum ist er
nicht «der Versuchung des Gewaltglaubens
gewachsen»44.

So sagt auch Barth, dass den Pazifisten
und Militaristen «gewöhnlich gemeinsam»
die Friedensarbeit als Aufbau eines freien
und gerechten Staates bloss eine beiläufige
Frage sei, «wenn nur erst <abgerüstet> bzw.
<aufgerüstet> werde»45.

Der Gedanke bedeutet indes, dass die
christliche Ethik mit dem Grenzfall zu
rechnen hat, in dem ein militärischer
Verteidigungskrieg zu bejahen ist. Er darf es,
wenn ein sich demokratisch und sozial
gestaltender Staat in seinem Bestand
fundamental militärisch bedroht wird. Dort,
wo es um seine Erhaltung oder Preisgabe
als eines Lichts geht, das um der Freiheit
und Gemeinschaft auch der Angreifer willen

am Leuchten bleiben muss, ist dieser
Krieg ein «gerechter». In dem Fall hat die
Kirche diesen Krieg dem Staat sogar als

von Gott geboten einzuschärfen. So Ragaz:
«Wenn es denkbar wäre,... dass auf der
einen Seite Unrecht und Lüge stünden, aber
als Preis des Friedens, und auf der andern
Seite Recht und Wahrheit, aber mit der
Gefahr des Krieges, so würde ich (mit Gandhi!)

ohne Besinnen das Zweite wählen;
denn es gibt keinen wirklichen Frieden auf
Grund von Unrecht und Lüge.»46 Wenn ein
Staat sich erkennbar aufbaut auf dem Ja zu
einem demokratisch-sozialen Gemeinwesen,

dann hat er für sein Ja dazu mit der
Bereitschaft notfalls zur militärischen
Abwehr des Versuchs zu seiner Beseitigung zu
zahlen, und zwar, sagt Barth, ohne Rücksicht

auf die Überlegung, «dass auch der
gerechteste Krieg mit einer Niederlage
endigen kann»47. In dem Sinn haben die bei-

8



den entschiedener und früher als viele ihrer
Zeitgenossen den Krieg gegen
Hitlerdeutschland bejaht.

Im Kalten Krieg hat Barth diesen Gedanken

modifiziert: Wenn Krieg «heute Atomkrieg»

heisse, «dann bleibt allerdings wohl
nichts übrig, als zu sagen: dann eben nicht
Krieg». Denn «Atomkrieg ist eigentlich
vom ersten Augenblick an das Ende aller
Dinge! Da verliert die Kriegführung selber
als solche jeden Sinn.»48 Wenn der nun
doch absolute Atompazifismus nur eine
Variation des Gedankengangs bedeutet,
dann nicht bloss wegen des Rechnens
weiterhin auch mit nichtatomaren Kriegen und
nicht bloss wegen des Interesses an der
Pointe, dass Friedensarbeit Kampf gegen
die kriegstreibenden Ursachen sein muss.
Dann auch darum, weil der Gedankengang
das Argument gegen den Atomkrieg
enthält.49 Denn ist zugunsten einer gerechten
Ordnung notfalls ein Krieg bejahbar, dann
muss der Krieg gerecht sein nicht nur
hinsichtlich seiner Ursachen und seines Ziels,
sondern auch in seiner Durchführung. Es
kann in ihm nicht jedes Mittel recht sein.
Darum kann ein Atomkrieg kein gerechter
Krieg sein.

3. Unterschiedliche Begründung der
Friedensethik

Beide Theologen stimmten indes in der
Begründung ihrer Friedensethik nicht so
überein wie in dieser selbst, und das
obwohl sie auch darin übereinstimmten, dass
ihre Ethik zwar in Kooperationen mit
Nichtchristen übersetzbar ist, dass aber für
sie die christliche Begründung ein notwendiges

Element ihrer Argumentation ist. Als
sie in ihrem letzten Kontakt über ihre neue
Annäherung sprachen, sah Ragaz50 ihre
bleibende Differenz darin: Er könne «allem
Wesentlichen» zustimmen, «nur setze ich
zum Ganzen ein anderes Vorzeichen».
Gerade weil sie so übereinstimmen, wie
wir sahen, und gerade weil für sie das
«Vorzeichen» ihrer ethischen Sätze weder
wegfallen kann noch beliebig austauschbar ist,
stellt das «andere Vorzeichen» ein Problem
dar.

3.1. Die theologische Position von
Ragaz

Ragaz' Theologie ist nicht leicht zu
fassen, weil das Fliessende ihrer Begriffe
bewusste Folge ihres Inhalts ist. Ihr
Zentralbegriffist der des Reiches Gottes, das durch
die alttestamentlichen Propheten und durch
Jesus in Gang gebracht worden ist und das
nun immer wieder in bestimmten, neuen
Formen schon kommt. Es lässt im Gegensatz

zur bestehenden Welt eine «neue Welt»
anbrechen: «an Stelle der Räuberwelt die
Welt der Solidarität, an Stelle der
Herrschaft der Materie eine neue Herrschaft
des Geistes, an Stelle des Mammon der
Mensch, an Stelle der Macht das Dienen»51.
Diesem Reich widersteht die Macht des
Bestehenden, die die Gefahr des Bösen in
sich trägt, weil sie, statt dynamisch52,
statisch verfasst ist: die politische, die
wirtschaftliche Gewalt, aber auch die damit
paktierende institutionelle Kirche und
Theologie.

Das Reich Gottes ist dagegen überall da
am Werke, wo ein Bestehendes, Festgefügtes

nach vorne in Bewegung kommt, in
Richtung auf eine praktische, diesseitige
und äussere Verwirklichung jener «Wahrheiten»

oder «Ideale» des Gottesreichs, in
der Regel am Rand und ausserhalb von
Institutionen wie der Kirche. Nicht sind
derlei Bewegungen schon das volle Gottesreich,

aber Aufbrüche zu ihm hin je nach
gegebener Zeitlage, wahrzunehmen in
prophetischer Zeitdeutung. Und nicht sind
derlei Bewegungen bloss Menschenwerk,
sondern von Gott gewirkt, und zwar in
denen, die sich, jenseits institutioneller Sicherung,

in den Strom seines Wirkens hinein-
reissen lassen.

Wir verstehen hier erstens die innere
Voraussetzung der Friedensethik von
Ragaz. Sie ergibt sich nicht aus einem Gebot
Gottes, aber aus einer prophetischen
Zeitdeutung, die im Frieden «jetzt das grosse
Thema, nein, das einzige» erkennt, jetzt,
weil etwa 1914 «in der Geschichte des
Reiches Gottes» eine «Entscheidungsstunde»

da ist, wie sie «vorher nicht da war». In
ihr ist darum nun «mit leidenschaftlicher



Entschlossenheit das eine Ziel zu ergreifen:
<Wir wollen den Krieg besiegen!>»53 Diese
Stunde ist da, weil eine Friedensbewegung
da ist. Die hat zwar mit Beginn des
Weltkriegs «Schiffbruch» erlitten54, aber nur,
damit sie erneuert und vertieft wird
dadurch, dass «nun Gott selbst Friedensbewegung

in grossem Stil... macht»55. In der
Niederlage der Bestreitung dieses Kriegs
sieht Ragaz prophetisch die Chance eines
Widerstands gegen jeden Krieg heraufziehen.

Das ist der Punkt, an dem er seine
Friedensethik ansetzt, und er tut es, indem
er zur Näherbestimmung des Begriffs
«Frieden» diesen mit anderen zum «Reich
Gottes» gehörenden Begriffen verbindet
und indem er erläutert, inwiefern deren
praktische Verbindung den Nährboden des

Kriegs austrocknet: der Begriff des Friedens

mit dem von Wahrheit und Recht oder
von Freiheit und Sozialismus56,
zusammengezogen im Begriff der «freien
Genossenschaft»57, deren Verwirklichung ihre
Frucht im Frieden hat.

Wir können im selben Zusammenhang
zweitens verstehen, inwiefern Ragaz bei
Barth ein «anderes Vorzeichen» sieht, das

er ablehnt. «Der gewaltige Fehler» von
dessen Theologie sei, «dass sie an die Stelle
der Botschaft vom Reiche Gottes das Theo-
logoumenon von der Rechtfertigung aus
dem Glauben allein gesetzt hat.»58 Ragaz
versteht unter der Rechtfertigung aus Glauben

anscheinend eine Verurteilung des
Menschen zur Untätigkeit oder gar eine
Rechtfertigung der bösen Welt, wenn nach
ihm dieser «Fehler» bedeutet, dass dadurch
«aus der dynamischen Bewegung eine
statische Erstarrung geworden» sei. «Diese
Erstarrung hat nicht nur zu der Form einer
neuen Theologie, sondern auch zu einer
neuen Kirchlichkeit geführt... Die Bewegung

auf das Reich Gottes hin kam wieder
einmal in der Kirche zur Ruhe. Also statt
Reich Gottes Theologie und Kirche»59,
statt Prophétie Schriftgelehrsamkeit60, statt
streitbares Leben in der Wirklichkeit und
statt Erspürung darin von neuen
Gottesoffenbarungen Theologie des Wortes
Gottes.61 Die Kritik ist so global, dass man
sich wundert, dass Ragaz gleichwohl den

Unterschied nur «innerhalb einer
selbstverständlichen Gemeinschaft» zu sehen
meinte.62

3.2. Die theologische Position Barths

Auch Barths Theologie ist nicht leicht zu
fassen, weil sie manche Stadien durchlief.
In seiner Frühzeit betonte er die unverfügbare

Gottheit Gottes und deren religionskritische

Kraft gegenüber allen von
Menschen entworfenen Gottesbildern. Dieser
Gedanke bekam dann in der «Theologie
des Wortes Gottes» die Funktion, die göttliche

Initiative in der Herstellung der
Gottesbeziehung herauszustellen. Diese Beziehung

verstand Barth inhaltlich als den in
Christus vollzogenen Versöhnungsbund
zwischen Gott und Mensch. Dieser Bund,
der nun Barths eigentliche Zentralvorstellung

ist, ist das in der Bibel bezeugte
Geschehen von Gottes freier Selbstbestimmung

zur Gemeinschaft mit den
Menschen, um sie ihrerseits zu bestimmen zu
freier Selbstbestimmung in der Gemeinschaft

mit Gott und untereinander.63 Wie
Ragaz benutzt Barth die Begriffe «Freiheit»

und «Gemeinschaft» und sieht sie in
diesem Bund in Beziehung gesetzt. Dabei
ist für ihn der Begriff «Reich Gottes» im
Sinn der Errichtung einer neuen
«Gegenwirklichkeit» entgegen einer schlechten
Wirklichkeit aufbewahrt.

Die Begriffe «Freiheit» und «Gemeinschaft»

bezeichnen indes keine aus der
Grösse «Reich Gottes» abzuleitenden
Ideale, sondern Gottes Handeln an und mit
dem Menschen, das diese Begriffe und
ihren Zusammenhang allererst definiert.
Gottes Handeln ist dabei ein Perfektum,
eine vom Menschen nicht erst zu schaffende,

sondern ihm vorgegebene Wirklichkeit,
doch eine, die nicht «abgeschlossen» ist,
sondern die auf den Menschen zukommt,
um ihm so Zukunft zu eröffnen.

Von da aus lässt sich erstens Barths Ansatz

für seine Friedensethik verstehen. Sie
setzt an beim göttlichen Gebot. Das steht
bei ihm an der Stelle, an der bei Ragaz die
in der Geschichte erkannte
«Entscheidungsstunde» steht, durch die der Friede

10



als «das Thema» erkennbar werden soll.
Nicht was eine geschichtliche Stunde uns
nahelegt, sondern was in irgendeiner Stunde

Gott uns gebietet, ist entscheidend. Und
nicht in der Aktion, in der wir das und das

tun, handelt Gott; sein Wille steht uns
gegenüber in einer Beziehung, in der Gott der
uns in Anspruch Nehmende ist und wir die
von ihm Beanspruchten sind. Wenn Barth
das Gebot Gottes ein gnädiges nennt, so
heisst das ein Doppeltes: Zum einen wird
durch das göttliche Handeln an uns unser
Handeln ermöglicht, als Antwort darauf.
Zum anderen wird unser Handeln dazu in
Anspruch genommen, seiner freien
Selbstbestimmung zur Gemeinschaft zu entsprechen:

durch ein Handeln der Freiheit in
Koexistenz.64 Damit stehen wir auch hier
an dem Punkt, an dem Barths friedensethische

These einsetzt, dass solches Handeln
dem Krieg seine Ursache entzieht und seine

Grenze setzt.
Von dem theologischen Ansatz her lässt

sich zum anderen Barths Kritik an Ragaz
verstehen. Er hat sie am schärfsten 1919
ausgesprochen.65 Er hat dabei die Kritik
von Ragaz an Lenins Sozialismus auch auf
den Religiösen Sozialismus angewandt:
Man könne die «neue Welt» der Gerechtigkeit,

die Welt Gottes, nicht vertreten mit
den Methoden der «alten Welt» der Gewalt,
des Gegensatzes.66 Barth hält Ragaz ein
Denken vor, in dem sich der Kämpfer für
eine gute Sache auf die Seite Gottes stellt
und aus einem solchen Gegensatz gegen
die anderen agiert, in dem er den Gegensatz
von Gut und Böse gegeben sieht. Diese
Desolidarisierung schon im Denken, ja,
gerade die gutgemeinte, aus dem Gedanken

des Kampfes der Guten mit den Bösen
gespeiste Desolidarisierung - also «nicht
das brutale Böse, sondern das gottlose
Gute» - sei, meint Barth, ein Denken nach
den Gesetzen der alten Welt, ja, sei «die
Ursache ihrer Kriege im letzten Grunde».67

Obwohl man dabei auf Gottes Seite
zu kämpfen meint, sei dieses Gute «gottlos»,

weil da das eigene Tun mit dem Tun
Gottes so hoffnungslos vermischt ist, weil
da in einer Weise «das Göttliche politisiert

und das Menschliche... theologisiert»

ist68, dass Gott den Menschen als echtes
Gegenüber verloren ist.

3.3. Zum Umgang mit der Differenz
zwischen Ragaz und Barth

Zum anscheinend vorliegenden
Missverhältnis von gemeinsamer Friedensethik
und abweichender theologischer Begründung

lassen sich drei Antworten denken.
Erstens, wenn es denn mit verschiedenen
theologischen Begründungen zu gleichen
ethischen Resultaten kommt, so könnte das
heissen, dass es auf die theologische
Begründung gar nicht ankommt. Ja, das könnte

zeigen, dass beide ihre Friedensethik in
profaner Vernunft gebildet und ihr erst
nachträglich eine theologische Begründung

unterschoben haben. Dann könnten
die einen das Theologische als ein beliebiges

Ornament abstreifen, um sich allein des
ethischen Resultats zu erfreuen, und es
könnten die anderen umgekehrt die
Friedensethik abtun als etwas, womit die Theologie

unverworren bleiben muss. Diese
Antwort wäre so oder so unbefriedigend,
weil sie der erklärten Absicht der beiden
Theologen zuwiderliefe, gerade vom inneren

Zentrum des Glaubens her zu einer
christlichen Neuorientierung in der
Friedensfrage zu kommen.

Zweitens liesse sich auch erwägen:
Durch das verschiedene Vorzeichen
bekommt das in der Ethik wohl ähnlich
Gesagte doch einen je anderen Sinn - nach
dem Spruch: «Wenn zwei dasselbe sagen,
ist es nicht dasselbe.» Beide wären dann
also nicht nur in ihrer Theologie, sondern
auch in ihrer Ethik getrennt. Zwar vertreten
beide dann eine vergleichbare These von
der Friedensarbeit als dem Widerstand
gegen kriegstreibende Ursachen in Herstellung

freier, gerechter Verhältnisse. Aber bei
Ragaz war diese Arbeit verstanden einerseits

als ein Wirken Gottes in den
Menschen guten Willens und andererseits als
ein Bauen des Reiches Gottes durch solche,
die dessen Ideale zu verwirklichen suchen.
Und bei Barth war die Friedensarbeit ganz
anders verstanden: nicht als solche
Vermengung von göttlichem und menschli-

11



chem Tun, sondern als eine menschliche
Antwort und Hoffnung auf das von
Menschen nicht zu schaffende, sondern sich
selbst verwirklichende und von sich aus auf
den Menschen zukommende Versöhnungshandeln

Gottes.
In diesem Fall, der nicht unwahrscheinlich

ist, wäre in den scheinbar gleichen
ethischen Aussagen der beiden eine
tieferliegende theologische Differenz verborgen,

die nur durch gründliche theologische
Diskussion auszuräumen wäre. In ihr wäre
für mich die grössere Frage an Ragaz zu
stellen, ob bei ihm nicht tatsächlich eine
Vermengung von göttlichem und menschlichem

Tun vorliegt, durch die das Göttliche
als eine Überhöhung des menschlichen
Tuns erscheint und das menschliche Tun
als eine Überforderung durch das Göttliche.

Drittens könnte aber auch gesagt werden:

Die Nähe in ihren ethischen Aussagen
ist ein Anzeichen dafür, dass sie sich in
ihren theologischen Grundlagen faktisch
näher waren, als sie sahen. Dafür könnte
der Grund sprechen, aus dem Ragaz 1944
erklärte, es sei «ein Streit» zwischen Barths
Theologie und «den Religiös-Sozialen
gegenstandslos geworden»69. Der Grund dafür

war seine weitgehende Zustimmung zu
Barths Erwählungslehre, war genauer dies,
dass ihm an ihr etwas aufging, was er zuvor
- ob aus eigenem Missverständnis oder ob
aufgrund einer Ungeklärtheit auf seiten
Barths - nicht gesehen hatte: dies, dass der
von ihm zuvor als trennend behauptete
Unterschied wegen der Konzentration hier
auf das «Reich Gottes» und dort auf die
«Rechtfertigung allein aus Gnade» nur ein
scheinbarer sei.70

Darum sieht nun Ragaz das als das
vielmehr fundamental Gemeinsame ihrer
Erkenntnis: Barth «glaubt... wie wir an den
Sieg Gottes, und zwar Gottes als der Gnade,

wie er in Christus offenbar ist, über alle
Mächte, die ihm entgegenstehen, und
damit auch an die Neugeburt der
Schöpfung»71. Könnte es nicht auch so gewesen
sein, dass es einiger Umwege auf beiden
Seiten bedurfte, damit beide ihre theologische

Gemeinsamkeit an diesem zentralen

christlichen Punkt entdeckten, der dann
auch das doch gemeinsame «Vorzeichen»
ihrer Friedensethik war? Ihre Übereinstimmung

in ihren ethischen Sätzen wäre dann
allerdings kein Zufall.

1 M. Mattmüller, Leonhard Ragaz und der religiöse
Sozialismus, Bd. 2, Zürich 1968, S. 229.
2 Brief vom 27.4.1944 im Karl Barth-Archiv, Basel.
3 Brief vom 22.4.1944 im Karl Barth-Archiv, Basel.
4 Ragaz, Weltreich, Religion und Gottesherrschaft
(Weltreich), Bd. 2, Erlenbach-Zürich 1922, S. 139.
5 A.a.O., S. 136, 151.
6 Kirchliche Dogmatik (KD) III4, S. 516f.
7 A.a.O., S. 522.
8 A.a.O., S. 520.
9 Ebd.; vgl. auch hinten Barths absolutes Nein zur
Atomrüstung.
10 KD VI/1, S. 501.
11 A.a.O., S. 496.
12 Vgl. Barth, KD III/4, S. 524.
13 Ragaz, Das Reich und die Nachfolge (Reich), Bern
1938, S. 330.
14 Ders., Weltreich, Bd. 1,S. 141, 140.
15 A.a.O., S. 142-145.
16 Reich, S. 528.
17 Barth, KD III/4, S. 519.
18 A.a.O., S. 525. Zur These: Auf dem Boden des
Unfriedens gibt es keinen Frieden, vgl. schon ders.,
Friede, in: Die Glocke, Zürich 1915, S. 55.
19 KD IV/2, S. 474.
20 Barth, KD IV/1, S. 501.
21 Ragaz, Reich, S. 536.
22 A.a.O., S. 537f.
23 Ders., Weltreich 2, S. 147.
24 Barth, KD III/4, S. 525f.
25 A.a.O., S. 517.
26 Ragaz, Weltreich 2, S. 179.
27 Ders., Weltreich 1, S. 319.
28 A.a.O., S. 329.
29 Barth, KD III/4, S. 521f.
30 A.a.O., S. 522f.
31 Ragaz, Weltreich 2, S. 157.
32 Barth, KD III/4, S. 517.
33 Die Zusammenhänge hat M. Mattmüller eindringlich

erhellt, a.a.O., S. 153ff.
34 Ragaz, Weltreich 2, S. 410-413.
35 A.a.O., S. 41. Vgl. auch S. 422ff.: «Die Gewalt-
Reaktionäre» wie «die Gewalt-Revolutionäre» basieren

aufeiner knechtenden Gesetzlichkeit, die «wie zum
Bolschewismus, so auch zum Libertinismus» führt.
36 Barth, Der Römerbrief, Bern 1919, z.B. S. 24f.,
376ff.
37 A.a.O., S. 377. F.-W. Marquardt, Theologie und
Sozialismus. Das Beispiel Karl Barths, München/
Mainz 1972, S. 128, zitiert nur den ersten Teil des
Satzes.
38 So schon andeutungsweise in: Ragaz, Zur Weltlage,
NW 1933, S. 187. ¦;, -j., !J<:

12



39 Z.B. Barth, Kerrl und die Bekenntniskirche, Basler
Nachrichten, 4.12.1935; ders., KD II/2, S. 342; vgl. E.
Busch, Karl Barths Lebenslauf, Gütersloh 1994 (5.
Aufl.), S. 312.
40 In KD III/4, S. 624f., hält Barth den «faktisch von
einer regierenden und geniessenden Gruppe gelenkten
Staatssozialismus» wohl nicht gerade für «das Heilmittel

der sozialen Krankheit».
41 A.a.O., S. 525ff.
42 Ragaz, Reich, S. 536; Barth, KD III/4, S. 524,
spricht «von dem nun einmal unzulässigen Absolutismus»

der pazifistischen These.
43 Ragaz, Reich, S. 536.
44 Ebd.
45 Barth, KD III/4, S. 525f.
46 Ragaz, Reich, S. 537f.
47 Barth, KD III/4, S. 531.
48 Barth, Texte zur Barmer Theologischen Erklärung,
Zürich 1984, S. 206f.
49 Vgl. a.a.O., S. 208.
50 In seinem genannten Brief vom 27.4.1944, unter
Bezugnahme aufdas eben erschienene Werk Barths «La
confession de foi de l'Eglise», im Blick auf das Ragaz
namentlich seine Nichtübereinstimmung mit Barths
Lehre vom Heiligen Geist aussprach.
51 Ragaz, Weltreich 2, S. 11.

52 Von seiner ersten, eigentlichen religiös-sozialen
Schrift an, Das Evangelium und der soziale Kampf der
Gegenwart, Basel 1906, S. 20ff., in der er die ruhende
und die vorwärtsdrängende Religion einander
gegenüberstellt, ist diese Unterscheidung für Ragaz schlechterdings

fundamental.

53 Ragaz, Weltreich 2, S. 136.
54 A.a.O., S. 139.
55 A.a.O., S. 149.
56 A.a.O., S. 44, vgl. S. 68.
57 A.a.O., S. 53.
58 Ragaz, Sinn und Werden der Religiös-Sozialen
Bewegung, Zürich 1931, S. 38.
59 A.a.O., S. 39.
60 A.a.O., S. 30.
61 A.a.O., S. 31.
62 A.a.O., S. 27.
63 Vgl. Barth, KD II/2, S. 101, 192ff.
64 Zu der für Barths Ethik grundlegenden Formel
«Freiheit in Gemeinschaft» vgl. KD III/4, S. 127; ders.,
Eine Schweizer Stimme, Zürich 1945, S. 164f. G.W.
Locher machte mich mündlich darauf aufmerksam,
dass diese Formel auf Ragaz zurückweist.
65 Wie sehr aber Ragaz diese Kritik als auf ihn
gemünzt verstanden hat, zeigt Mattmüller, a.a.O., S.

247ff.
66 Der Römerbrief, Bern 1919, S. 368,371, 373. 1933
argumentiert Barth erneut mit dieser Denkfigur gegenüber

den Religiös-Sozialen: Man könne nicht dem
Gegner, den Deutschen Christen, mit den gleichen
Methoden widerstehen. Zitat bei H, Stoevesandt, Was
heisst theologische Existenz>?, EvTh 44 (1984), S.
155, 162.
67 Barth, Römerbrief, S. 370.
68 A.a.O., S. 381.
69 Ragaz, Zur theologischen Lage, NW 1944, S. 169.
70 A.a.O., S. 165.
71 A.a.O., S. 167.

Ich bin von ganzem Herzenfür einen Widerstand ohne Waffen und glaube in letzter Instanz
niemals an die Waffen, bin selbst «absoluter» Antimilitarist, aber wo in aller Welt
Menschen für Freiheit, Demokratie, Sozialismus, Menschenrecht kämpfen, sei's auch
mit Waffen, da bin ich mit ihnen, ginge gerne zu ihnen - ohne Waffen! -, da wünsche ich
ihnen Rettung, da verlange ich, dass man nicht durch Nichtintervention ihnen den Schutz
des Völkerrechtes versage. Ich bin nicht ein antimilitaristischer Robot, der blind drauflos
schlägt, wo nur eine Waffe auftaucht, ich bin auch Demokrat, Sozialist, Mensch, und wenn
ich bloss zwischen Freiheit und Frieden zu wählen hätte, wählte ich ohne Besinnen die
Freiheit.

(Leonhard Ragaz, Von Scharfschiessen und Jüngerschaft Christi, in: NW 1939, S. 225)

13


	Verantwortung für den Frieden - Theologische Positionen von Leonhard Ragaz und Karl Barth

