
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 88 (1994)

Heft: 12

Artikel: Helene von Mülinen : Frauenemanzipation als Forderung ans
Christentum

Autor: Brodbeck, Doris

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143871

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143871
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Doris Brodbeck

Helene von Mülinen: Frauenemanzipation
als Forderung ans Christentum

Vor siebzig Jahren ist Helene von Mülinen (1850-1924) in Bern gestorben. Mit
politischen Mitteln und theologischen Argumenten leistete sie seit 1891 Widerstand gegen
die zu engen Frauenideale in Kirche und Gesellschaft. Ihre gesetzesreformerischen
Forderungen gründete Helene von Mülinen auf einer offenen und nicht dualistisch
fixierten Wesensbestimmung der Frauen, was sie aus der zeitgenössischen Frauenbewegung

als besonders differenzierte Denkerin hervorhob. Diese Offenheit beruhte auf
dem theologischen Hintergrund der schweizerischen Frauenrechtskämpferin, wie Doris
Brodbeck anhand eines Vortrags von Mülinens an der religiös-sozialen Konferenz 1910 in
Bern aufzeigt. Doris Brodbeck hat ihren Beitrag am 6. April 1994 an der 8.
feministischtheologischen Studienwoche in La Roche zu «Frauenwiderstand als Wagnis» vorgetragen.

Für die Neuen Wege wurde das Referat unter Berücksichtigung der anschliessenden
Diskussion und unter Mithilfe der Historikerin Brigitte Müller überarbeitet. Red.

Freiheitsstreben im Konflikt mit
gesellschaftlichen Normen

Emanzipation hiess bei Helene von
Mülinen, die freie Persönlichkeitsentwicklung

der Frauen zu sichern, und zwar auch
mit entsprechenden Rechtsgrundlagen. Die
Einzwängung in zu enge Schranken war
eine Grundproblematik im Leben dieser
Bernburgerin.1 Ihre intellektuellen Fähigkeiten

verlangten nach der Freiheit sich zu
entfalten, doch die Frauenrolle der
Patrizierin verbot ihr von Kindheit an fast jede
derartige Betätigung. Ihr starkes Freiheitsstreben

zerbrach zunächst an der Verbindung

der gesellschaftlichen Normen mit
der biblisch begründeten Unterordnung der
Frau. Ihre theologische Reflexion und
letztlich die Kontakte zur Frauenbewegung
sowie die Verbindung mit ihrer Mitstreiterin

Emma Pieczynska-Reichenbach 1854—

1927) gaben ihr im Laufe der 1890er Jahre
einiges von ihrer Schaffenskraft zurück.

Als führende Frau in der ersten
schweizerischen Frauenbewegung zählte Helene
von Mülinen bis 1910 zu den gefragtesten
Rednerinnen über Frauenanliegen. Unter

356

37 aufgefundenen Veröffentlichungen
befanden sich 16 Vorträge. Ein besonderes
Anliegen war ihr die Meinungsbildung unter

Frauen durch Diskussionsveranstaltungen.
Ihr politischer Kampf an der Spitze

des Bundes Schweizerischer Frauenvereine
(BSF)2 galt der Mitwirkung der Frauen

an den neu entstehenden schweizerischen
Gesetzbüchern. Sie kritisierte am
Zivilgesetzbuch das Ehegüterrecht und am
Strafgesetzbuch das Missverhältnis des
Strafmasses zwischen sittlichen Vergehen an
Minderjährigen, meistens an Mädchen,
und blossem Diebstahl, der schwerer
bestraft wurde. Solche Regelungen verletzten
die Würde der Frauen und widersprachen
ihrem Gerechtigkeitsempfinden.

Es zeigte sich, dass die politische Vertretung

durch Männer nicht genügte. Die
Frauen selbst müssten ihre Anliegen
öffentlich einbringen. Helene von Mülinen

gelang es auch, am bürgerlich
bestimmten BSF mehrere Arbeiterinnenverbände

zu beteiligen, bis 1912 Beschlüsse
des sozialdemokratischen Parteitags in
Neuchâtel eine solche Zusammenarbeit
untersagten.



Sozial orientierte Theologie

Die kirchliche Auslegungspraxis der
Bibel verbot den Frauen ein öffentliches
Auftreten. In schweren Glaubenskämpfen rang
Helene von Mülinen gegen dieses traditionelle,

die Persönlichkeitsentwicklung
lähmende Frauenideal. In kritischer Bibellektüre

fand sie Stärkung gegen die einschränkenden

kirchlichen Frauenideale. Sie hatte
sich ein solides theologisches Wissen
angeeignet. Schon als achtjähriges Mädchen
hatte sie mit ihrem Privatlehrer den Römerbrief

gelesen. Später lernte sie neben den
modernen Sprachen auch Latein,
Griechisch und Hebräisch. In den 1880er Jahren
war sie während insgesamt acht Semestern
als Hörerin an der theologischen Fakultät
Bern eingeschrieben. Das war ungewöhnlich,

obwohl das Frauenstudium im
europäischen Vergleich in der Schweiz schon
früh möglich war - in Bern ab 1874. Doch
gab es im kirchlich dominierten Bereich der
(reformierten) Theologie erst 1908 in
Zürich die erste Immatrikulation einer Frau.

Aus ihrer gesellschaftlich bestimmten
Lebenserfahrung als Frau gestaltete Helene
von Mülinen die Lehren ihrer theologischen

Väter zu eigenen theologischen
Ansätzen um, die in einigen Vorträgen
ausdrücklich formuliert wurden. Obwohl sie

AdolfSchlatter, der als biblizistisch
ausgerichteter Dozent von 1880-1888 in Bern
gewirkt hatte, zeitlebens als ihren theologischen

Lehrer betrachtete, teilte dieser ihre
sozialen Frauenanliegen nicht. Erst in dessen

Nachfolger Fritz Barth (dem Vater von
Karl Barth) fand sie einen dafür geeigneten
theologischen Gesprächspartner. Dieser
veröffentlichte 1902 seinen Vortrag «Die
Frauenfrage und das Christentum», wo er
wie Helene von Mülinen starke Bibelbezo-
genheit mit sozialrechtlichen Frauenforderungen

verband. Sie beide lehnten im
Unterschied zur religiös-sozialen Bewegung
klassenkämpferische Methoden ab. Trotz
dieser Differenz pflegte Helene von Mülinen

einen freundschaftlichen Kontakt mit
dem Ehepaar Ragaz und wurde 1910 als
erste weibliche Rednerin an eine religiössoziale

Konferenz geladen.

Biblische Begründung kirchlicher
Frauenämter

Zu einem ausgesprochen theologischen
Vortrag war Helene von Mülinen bereits
1903 an eine christliche Veranstaltung
(Seminaire d'activité chrétienne) in Genf
eingeladen worden. Unter dem Thema «Die
Frau und das Evangelium» äusserte sich
Helene von Mülinen kritisch über die
frauenfeindliche Auslegungsgeschichte zu
gewissen neutestamentlichen Briefstellen.
Sie zeigte dabei ein umfassendes Wissen
über die zeitgenössische neutestamentliche
Forschung. Konsequent argumentierte sie
für ein aktives, öffentliches Wirken der
Frauen aus eigener Verantwortung. Wenn
dieser theologische Ansatz nicht weiter
tradiert wurde, so liegt das möglicherweise
daran, dass die Schrift nur in der französischen

Übersetzung erhältlich war. Das
deutsche Original des Vortrags ist heute
wieder im Nachlass Helene von Mülinens
in der Berner Burgerbibliothek zugänglich.

Ihre letzte Ansprache, abgesehen von
einer viel späteren zum Frauenstimmrecht
1919, hielt Helene von Mülinen als 60j ährige

an der 4. religiös-sozialen Konferenz in
Bern im Oktober 1910. Unter dem Titel
«Was die Frauenbewegung vom Christentum

erwartet» stellte sie die Forderung
nach kirchlicher Beteiligung der Frauen
auf. Sie konnte gar auf einen in der Bemer
kantonalen Kirchensynode mit überwältigender

Mehrheit gutgeheissenen Antrag
von Pfarrer Robert Aeschbacher, einem
Schüler Fritz Barths, verweisen, wodurch
die Einführung des kirchlichen
Frauenstimmrechts vom Kanton verlangt wurde.
Sie durfte erst recht bei der religiös-sozialen

Bewegung auf offene Ohren hoffen.
Die 1906 gegründete religiös-soziale

Zeitschrift Neue Wege enthielt seit ihrem
Beginn Hinweise und Artikel zu Frauenfragen.

Leonhard Ragaz folgte 1907 einer
Einladung des Bundes abstinenter Frauen
nach Zürich und veröffentlichte seinen dort
gehaltenen Vortrag unter dem Titel «Der
sittliche Kampf der heutigen Frau». Darin
analysierte er die Lage der Frauen innerhalb

der verschiedenen Gesellschafts-

357



schichten. Er wünschte sich schliesslich
die Frau als «Kämpferin für das sittliche
Ideal». Er bedauerte wie Helene von Mülinen

die fehlenden Rechte der Frauen, doch
meinte er, der sittliche Kampf liesse den
Frauen auch so noch genügend Tätigkeitsfelder

offen.
Helene von Mülinen widersprach ihm

darin und zeigte die Folgen der fehlenden
sozialen Kirchenämter für Frauen auf.
Nach ihrem Vortrag von 1910 erschienen in
den beiden folgenden Jahren eine Neuauflage

von zwei Frauenvorträgen von Leonhard

Ragaz und weitere Vorträge von Leonhard

und Clara Ragaz-Nadig3 zur Prostitution.

Mein Eindruck ist, dass Leonhard Ragaz

mit idealistischen Erwartungen die
Frauen eher unter neuen moralischen
Druck setzte, während es die Absicht Helene

von Mülinens war, den Frauen Freiraum
zu schaffen. Helene von Mülinen appellierte

an beide Geschlechter und machte die
besonderen Begabungen der Frauen nicht
gleich zur erdrückenden Pflicht, sondern
nahm sie zum Anlass, den Männern
entsprechende Betätigungsfelder für Frauen
abzugewinnen.

Aktives Frauenideal der Bibel

Nun soll der Vortrag an der erwähnten
religiös-sozialen Konferenz nachgezeichnet

werden, wo Helene von Mülinen mit
vier Politikern und Pfarrern die Abendveranstaltung

bestritt.4 Helene von Mülinen
belegte den Bezug der Frauenbewegung
zum Glauben mit mehreren Argumenten:
Erstens waren viele der im BSF
zusammengeschlossenen Frauen dem Glauben
verbunden. Zweitens liess das Ausmass
der von der Frauenbewegung angestrebten
gesellschaftlichen Veränderungen eine
Verankerung im «Ewigen» wünschbar
erscheinen. Während andere Frauen die
Glaubensbindung wegen der kirchlichen
Einschränkung der «Bewegungsfreiheit»
aufgegeben hatten, kritisierte Helene von
Mülinen vom «Ewigen» her gerade mit
theologischen Gründen die kirchlichen und
gesellschaftlichen Handlungseinschränkungen

für Frauen:

«Wenn wir Frauen uns vertiefen in das
Lesen der Schrift und uns dann aufgeht die
Bedeutung dieses Erdenlebens, seine Grösse

und Herrlichkeit als eines geheimnisvollen,

Ewigkeitsgehalt innehabenden Dienstes

des Herrn, dann befällt uns auch Trauer,

dass wir so wenig tun durften, dass die
Kirche uns zurückgewiesen hat in so enge
Schranken, wo unsere Hände so gebunden
blieben.»

Helene von Mülinen zeigte in ihrem
Vortrag, wie auch die Bibel selbstverantwortlich

handelnde Frauen bejaht. Die in den
ersten Jahrhunderten des Christentums
abgebrochene geschichtliche Entwicklung
des spezifischen Frauenbeitrags in der
christlichen Gemeinde könne zwar nicht
mehr eingeholt werden, doch hoffte sie wie
einst Deuterojesaja im Exil auf Gottes
Neuanfang. Helene von Mülinen fragte nach
der theologischen Legitimation einer
kirchlichen Einschränkung, die den Frauen nur
«das stille, verborgene Leben» als wertvoll
zusprechen wollte und «das vollständige
Zurücktreten der Frau hinter den Mann,
(und) ihre Unterordnung» verlangte.

Die Referentin argumentierte, in Gesellschaft

und Kirche erschiene diese Frauenrolle

als zentrales biblisches Gesetz, dabei
komme sie weder im Dekalog noch in
einem Wort von Jesus vor. Die Absicht der
Bibel zeige sich vielmehr in einem aktiven
Frauenideal. Im Alten Testament fand sie
das Lob des tugendsamen Weibes im Buch
der Sprüche (31,10ff.), wo die Frau
wirtschaftlich selbständig handelte und wie ein
«Kaufmannsschiff» Güter einbrachte. Sie
bemängelte, dass die Kirche und auch das

neue Schweizerische Zivilgesetzbuch von
1907, das 1912 in Kraft treten sollte, der
Frau diesen Handlungsspielraum verwehrten.

Im Neuen Testament hielt Helene von
Mülinen der Unterordnung der Frau im
Epheserbrief (5,22f.) den «ebenbürtigen»
Wert der Frau im Galaterbrief (3,28) und
die persönlichen Grüsse von Paulus an
Frauen in Römer 16 entgegen, wo die
Mitarbeit der Frauen an der Verbreitung des

Evangeliums eine hohe Wertschätzung
erfährt. Sie wusste auch, dass die Apostelgeschichte

18,26) Priscilla, der Mitarbeiterin

358



in der Verkündigung, eine aktive Rolle
zuschrieb.

So forderte Helene von Mülinen schliesslich

die Kirche auf, die Frauen nicht allein
«Demut» im Glauben zu lehren, was sie als
religiösen Wert anerkannte, sofern Frauen
diese Glaubenshaltung in gesellschaftliche
Belange einbringen konnten, sondern auch
die mitverschuldeten, hinderlichen Vorurteile

auszuräumen. «Und dann glauben wir
Frauen bei aller Demut, die Entwicklung
der christlichen Kirche hätte sich anders
gestaltet, wenn unser Dienst in ihr lebendig
geblieben wäre..., wenn Christus dienende
Frauen tätigen Anteil genommen hätten an
diesem Dienste (der kirchlichen Armenpflege

- D.B.).»
Wegen der mangelnden Beteiligung der

Frauen sei die Kirche nur einseitig gewachsen.

In Anspielung an das Gleichnis in
Markus 4,30-32 schilderte Helene von
Mülinen die Kirche darum als einen Baum,
der nur nach einer Seite hin Äste trieb und
dadurch weniger Schatten zu spenden
vermochte. Eine Folge dieser einseitigen
Entwicklung der Kirche war für Helene von
Mülinen der Verlust der Armenpflege, die
von der Kirche und den gemeinnützigen
(Frauen-)Vereinen gegen Ende des 19.
Jahrhunderts an den Staat übergegangen
war. Die Kirchgemeinden sollten nun die
Zulassung von Frauen in Leitungsgremien
unterstützen: in der Leitung des Armenwesens,

des Gefängniswesens, der Fürsorge,
der Irrenanstalten und besonders auch des
Schulwesens, wo Mütter einige Irrwege
hätten vermeiden helfen können. «Auf all
diesen Gebieten bitten wir die Kirche um
Hilfe, dass sie Weg mache, die alten Vorurteile,

die sie zum Teil selbst verschuldet
hat, jetzt bekämpfe...»

Für die kirchliche Anerkennung der
Frauen und ihrer Arbeit verwies sie auch
auf zwei Briefstellen, wo den Frauen
zugesprochen ist, dass sie Mitarbeiterinnen und
Miterbinnen am Reiche Gottes seien (Rom
16 und 1 Pt 3,7). Ihren Vortrag schloss
Helene von Mülinen mit zwei paulinischen
Vorstellungen, die sie für die kommende
freie Entfaltung der Frauen in Anspruch
nahm. Ihre Hoffnung für die Frauen war

ganz im reformatorischen Sinn, dass Gott
«sich auch in uns Schwachen mächtig
erweisen will» (2 Kor 12,9) und unsere
«Befreiung von Hüllen und Decken» (3,13-18)
herbeiführt.

Durch kirchliche Ämter wie das biblische

Witwenamt, das im Laufe der
Geschichte noch ausgebaut worden wäre, hätten

die Frauen ihren bestehenden, besonderen

Sinn «für das Persönliche» als «Charisma»

effektiver einsetzen können. Den
Gemeinden fehlte neben den Vätern die «Mutter».

Geschlechterdifferenz statt
Geschlechterdualismus

Der besondere Beitrag der Frauen wird
bei Helene von Mülinen nie mit einer
Wesensbestimmung der Frau begründet,
sondern wurzelt in der vielfältig gewachsenen,
geschichtlichen wie persönlichen Prägung
der Frauen. Das Wesen der Frau ist zwar ein
besonderes, doch ein inhaltlich wandelbares.

Ich meine, dass wir heute Helene von
Mülinens offene Geschlechterdifferenz
von der norditalienischen
feministischphilosophischen Strömung her verstehen
können («Diotima» in Verona sowie die
«Mailänderinnen» Luisa Muraro und Luce
Irigaray), deren Vorstellung der
Geschlechterdifferenz auf eine inhaltliche Fixierung
der Rolle der Frau verzichtet und eine
aufeinander bezogene Entwicklung der Frauen

wünscht. Bei Helene von Mülinen wird
der strenge Geschlechterdualismus von aktiv

und passiv, privat und öffentlich und
auch die von starren Geschlechtscharakteren

herkommende Argumentation der
Frauenbewegung überwunden.

Karin Hausen hatte 1976 diese im
19. Jahrhundert typischen «Geschlechtscharaktere»

für die Frauengeschichtsschreibung

herausgearbeitet als ein
«Kontrastprogramm» von «psychischen <Ge-

schlechtseigenthümlichkeitem», die den
Mann von Natur aus für den öffentlichen,
die Frau für den häuslichen Bereich
prädestinierten, wobei sich das «Begriffspaar
Aktivität - Passivität vom Geschlechtsakt,
Rationalität und Emotionalität vom sozia-

359



len Betätigungsfeld herleitet»5. Die
dualistische Geschlechterideologie des 19.
Jahrhunderts war von den deutschen Klassikern
vorbereitet worden. Friedrich Schiller
schrieb 1799 im Lied von der Glocke: «Der
Mann muss hinaus ins feindliche Leben,
muss wirken und streben... Und drinnen
waltet die züchtige Hausfrau, die Mutter
der Kinder...»

Helene von Mülinen hingegen beschrieb
keine inhaltlich fixierten Charaktere,
sondern redete von einem besonderen
«Charisma» der Frauen. Mit der Vorstellung des
Charismas liess sich auch die dualistische
Spezialisierung auf besondere Lebensbereiche

überwinden. Ein Charisma, eine
Gnadengabe Gottes, kann keinem Lebensbereich

ohne Schaden genommen werden.
Sowohl in der Kirche als auch in der
Gesetzgebung ist der Beitrag der Frauen wichtig.

«Und weil wir Frauen besonders viel
Sinn haben für das Persönliche, das Detail,
und wir ins einzelne und auch ins kleine
gehen, so hätte dieses Charisma das
Schablonenhafte, Rücksichtslose, das die Kehrseite

der mehr ins Grosse gehenden
Verwaltungsart der Männer bildet, harmonisch
ausgleichen können.» Die Vorstellung
des «harmonischen» Ausgleichs brauchte
Helene von Mülinen im Sinne eines
gleichberechtigten, partnerschaftlichen
Zusammenwirkens der Geschlechter und nicht als
einseitiges Nachziehen und Sich-Anpassen
der Frauen. Das Charisma der Frauen
tendierte zwar zum «Persönlichen», doch liess
es der Verschiedenheit der Frauen mehr
Spielraum als die idealistische Zuordnung
von Geschlechtseigenschaften. Und vor
allem war das Charisma dynamischer und
mitteilsamer auch für den öffentlichen
Bereich.

Die Ebenbildlichkeit Gottes als Gabe
und Aufgabe

Theologisch korrekt erkannte Helene
von Mülinen die Emanzipation der Frau als

Entfaltung von Gottes Möglichkeiten, als
«die Entfaltung alles dessen, was er in uns
gelegt hat». Im Vortrag von 1903 nannte sie
dies auch die Entfaltung des Ebenbildes

Gottes in der Frau. Die Frauenemanzipation
stand mit Gott in mehrfacher Hinsicht in

einem engen Bezug und führte in den Worten

Helene von Mülinens «zu einem
Lobgesang auf den Herrn des Himmels und der
Erde». Alle diese Bilder führten von einem
naturhaften Wesen der Frau weg, hin zu
einer theologisch offenen Bestimmung.
Die Gottesebenbildlichkeit ist in der
theologischen Tradition gerade das «den
Menschen von der Natur unterscheidende Wesen

der geschaffenen Persönlichkeit»,
schrieb Cremer 1898 in der Realencyklo-
pädie für protestantische Theologie und
Kirche. Die Vorstellung des Ebenbildes
Gottes wies auf die Verpflichtung zur
Entwicklung der Persönlichkeit der Frauen
hin, da «die Ebenbildlichkeit Gabe und
Aufgabe zugleich ist»6. Dieses Bild war
also geeignet, die Frauenemanzipation als
Aufgabe des Christentums theologisch zu
begründen.

Reich-Gottes-GIeichnisse für die
Frauenbewegung

Für den Neubeginn des öffentlichen
«Hervortretens der Frauen» wählte Helene
von Mülinen oft Bilder des Reiches Gottes.
Damit versicherte sie sich und die
Zuhörenden, dass die gesellschaftlichen
Umwälzungen, die die Frauenemanzipation
auslösen werde, nicht als Umsturz, sondern
als Wachstumsprozess, als organische
Entwicklung gedacht seien:

«Nicht in umstürzendem, ungeduldigem
Vorgehen wünschen wir das Hervortreten
der Frauen, sondern entsprechend dem
Gleichnis von der wachsenden Saat, wo der
Halm sich aus dem Korn entwickelt, und
die Ähre aus dem Halm, bis der volle Weizen

dasteht» (Mk 4,26-29).
Die Erwartung des kommenden Gottesreichs

teilte Helene von Mülinen mit der
katholisch-apostolischen Gemeinde, der
sie angehörte. In der zentralen Bedeutung
der Reich-Gottes-Erwartung traf sie sich
aber auch mit ihrem Publikum, der religiössozialen

Bewegung. Helene von Mülinen
sprach jedoch theologisch vorsichtiger als
Leonhard Ragaz. Ihr kann noch weniger

360



der Vorwurf der dialektischen Theologie
gemacht werden, sie identifiziere das
Reich Gottes mit einem weltlichen
Programm.7 Vielmehr war ihr der Bezug auf
die biblische Reich-Gottes- Erwartung eine
Möglichkeit selbstkritischen Lernens.

Neben das auf individuelle Entwicklung
ausgerichtete Ebenbild Gottes in den
Frauen stellte Helene von Mülinen die
Reich-Gottes-Erwartung als Bild für die
kollektive Entwicklung der Frauenbewegung.

Es war einerseits die Art und Weise
des Kommens des Gottesreiches, von der
sie lernen wollte. Andererseits deutete
sie damit auf ihre Bereitschaft hin, das

«Ewige» auch hier aufErden zu erwarten.
Entsprechend formulierte sie die Aufgabe
ihres Vortrags: «Eine Bewegung, die in alle
Verhältnisse des öffentlichen und privaten
Lebens eingreift, wie die Frauenbewegung
dies tut, muss auch geprüft werden auf ihr
Verhältnis zum Ewigen und Unvergänglichen.

Aus dieser Prüfung wird dann
hervorgehen, ob die Bewegung eine tiefgreifende

Berechtigung hat, oder ob sie nur
eine Seifenblase ist. Was im Licht des Ewigen

Bestand hat und bleiben kann vor dem
Angesicht des Herrn, das allein hat Leben
in sich.»

Heute scheint manchen Teilen der
Frauenbewegung eine theologische
Argumentation unnötig, während andererseits in
Frauengottesdiensten und kirchlichen
Bildungshäusern gerade die kritische
Beschäftigung mit der kirchlichen Tradition
bei Frauen Interesse findet. Helene von
Mülinen redete in der Frauenbewegung
ihrer Zeit vorwiegend «säkular», doch ar¬

gumentierte sie bei Gelegenheiten wie der
religiös-sozialen Konferenz auch
ausgesprochen theologisch. Sie formulierte ihre
Theologie in einer an der Bibel orientierten,

aber unabhängigen Sprache. Das
Zusammentreffen ihres emanzipatorischen
Frauenengagements mit einer stark an der
Naherwartung des Urchristentums
orientierten Theologie macht Helene von Mülinen

zu einer heute noch originellen und
widerständigen Theologin. Ihre emanzipatorischen

Ziele von Bildung,
Selbstbewusstsein und kollektivem Handeln von
Frauen sind heute noch zentral. In der Person

Helene von Mülinens ragt die alte
Frauenbewegung in die durch die 68er-
Bewegung neu belebte, moderne
Frauenbewegung hinein.

1 Zur Biographie vgl. Susanna Woodtli, Helene von
Mülinen, in: Reformatio, April 1974; dies.,
Gleichberechtigung, Frauenfeld 1975/1983, S.125-137. Eine
Dissertation der Verfasserin zu «Helene von Mülinen
1850-1924): Theologischer Beitrag zur Frauenemanzipation»

ist im Entstehen begriffen.
2 Der Bund Schweizerischer Frauenvereine wurde
1900 von Helene von Mülinen mitgegründet und die
ersten vier Jahre von ihr präsidiert.
3 Clara Ragaz-Nadig 1874-1957) war eine enge Freundin

und Mitarbeiterin von Emma Pieczynska.
4 Vgl. Neue Wege 1910, S. 328, 358-361.
5 Karin Hausen, Die Polarisierung der «Geschlechtscharaktere»

- Eine Spiegelung der Dissoziation von
Erwerbs- und Familienleben, in: Werner Conze (Hg.),
Sozialgeschichte der Familie in der Neuzeit Europas,
Stuttgart 1976, S. 363-393 (Zitat S. 367).
6 Realencyklopädie für protestantische Theologie und
Kirche, Leipzig 1898 (3.A.), Bd. 5, S. 118, 117.
7 Vgl. Dittmar Rostig, Bergpredigt und Politik. Zur
Struktur und Funktion des Reiches Gottes bei Leonhard
Ragaz, Frankfurt a.M./Bern/New York/Paris 1991.

Unsere eigene Gleichgültigkeit und Interesselosigkeit macht es den Männern leicht,
ihre Vorrechte als Rechte und die heutigen Zustände als die gegebenen und richtigen zu
betrachten. Jedes Volk hat nicht nur die Regierung, die es verdient, sondern wir Frauen
haben auch die Männer, die wir verdienen. Sorgen wir dafür, dass wir bald bessere
verdienen.

(Clara Ragaz im Jahresbericht 1923 des Schweizer Zweiges der Internationalen Frauenliga

für Frieden und Freiheit)

361


	Helene von Mülinen : Frauenemanzipation als Forderung ans Christentum

