
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 88 (1994)

Heft: 12

Artikel: Weihnacht oder Der Grosse Gesang

Autor: Ritter, Hans-Adam

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143867

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143867
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans-Adam Ritter

Weihnacht oder Der Grosse Gesang

«Der Grosse Gesang» heisst der Titel,
mit dem Pablo Neruda eine Gedichtsammlung

aus den vierziger Jahren beendet hat.
Der chilenische Dichter rühmt darin die
Schönheit des südamerikanischen Kontinents,

und er rühmt und wünscht die
Befreiung für diesen geknechteten Erdteil.
Damals, 1949, war Neruda schon auf der
Flucht, er war bedroht unter der damaligen
chilenischen Diktatur.

Zuerst besingt Neruda das Erscheinen
der tropischen Vögel, des Tukans, des
Kolibris, dann der Papageien, des Flamingos
und des Quetzalvogels.

Der Tukan war ein bezauberndes
Kästchen glasierter Früchte,
der Kolibri bewahrte des Blitzes
ursprüngliche Funken,
und seine winzigen Flackerfeuer
brannten in der unbeweglichen Luft.

Wie Barren grünen Goldes,
frisch der zähen Masse
der überschwemmten Sümpfe entstiegen,
füllten die prächtigen Papageien
des Laubwerks Unergründlichkeit;
und aus ihren kreisrunden Augen
blickte metallgelb ein Ring,
alt wie Erzgestein.

Der Flamingo aber, feucht wie
eine Seerose, spannte seine
rosenroten Kathedralenflügel auf
und flog wie die Morgenröte
weit fort vom drückendheissen Wald,
dorthin, wo des Quetzalvogels

Geschmeide
hängt, der, plötzlich erwacht,
sich regt, davonschlüpft und funkelt
und seine unberührte Glut aufstieben lässt.
(Die Vögel erscheinen)

Trotz der Knechtschaft wächst der
Freiheitsbaum. Das Martyrium der früheren
Aufständischen ist nicht umsonst, der
Baum verwandelt alles. Salpeter ist das

Salz, mit dem man düngte. Chile war der
wichtigste Salpeterlieferant, bevor Dünger
synthetisch hergestellt wurde. Aus dem
Martyrium entsteht Fruchtbarkeit. Und aus
den Tränen der Aufständischen macht der
Baum Blüten, Blüten wie Sterne.

Hier wächst der Baum, der Baum,
dessen Wurzeln voll Leben sind,
dem Martyrium rang er Salpeter ab,
seine Wurzeln nährten sich von Blut,
und Tränen entzog er dem Boden:
Sie hob er ins Licht mit seinen Zweigen,
verteilte sie über seine Architektur.
Sie wurden Blüten unsichtbar,
zuweilen vergrabene Blüten,
und manchmal strahlten
ihre Blätter auf, planetenhaft.
(Die Befreier)

1970 kam Pablo Neruda nach Paris. Er
war chilenischer Botschafter. Die linken
Parteien hatten Salvador Allende zum
Präsidenten machen können. In der gleichen
Zeit tauchte in Paris der berühmte griechische

Musiker Mikis Theodorakis auf. Die
griechische Militärdiktatur hatte ihn ins
Gefängnis geworfen. Er kam frei und reiste
aus. Neruda bat den Komponisten, ein
Chorwerk zu komponieren zu seinen
Gedichten. Das sollte dann im Herbst 1973 in
Santiago aufgeführt werden zum 3. Jahrestag

des Wahlsiegs. Und zwar in grosser
Besetzung im Fussballstadion der Hauptstadt,

damit es ein Volksfest werden könnte.

Kurz darauf schlugen Offiziere der
Armee gegen die Regierung los, Pinochet
machte sich zum Führer, Allende starb, und

341



Allendes Anhänger wurden verfolgt und
verhaftet, viele, sehr viele, man füllte mit
ihnen das Fussballstadion. Das war vor gut
20 Jahren.

Die Uraufführung dieses Werks fand in
einer andern Hauptstadt statt, in Athen,
nachdem die dortige Militärdiktatur in sich
zusammengesunken war, und auch im
Sportstadion. Diesen November führte
Georg Hausammann den Grossen Gesang
in der Matthäuskirche auf. Es ist der gleiche

Dirigent, der am 23. Dezember abends
in der Peterskirche zum wiederholten Mal
ein Offenes Singen macht mit Weihnachtsliedern.

In der Matthäuskirche habe ich den
Canto general gehört. Es ist eine
leidenschaftliche, laute Musik für den Reichtum
der Natur und die menschliche Freiheit.

Heut kommst du aus der Kohle
und dem Tau der Nacht.

Heute wirst du aufrütteln die Tore
mit misshandelten Händen, mit Splittern
überlebender Seele, mit Bündeln
von Blicken, die nicht ausrottete der Tod,
mit zornigem Werkzeug
bewehrt unter den Lumpen.
(Aufständisches Amerika)

Das Volk kommt mit misshandelten
Händen, con manos maltratadas, mit Splittern

überlebender Seele, con pedazos de
alma sobreviviente. Misshandelt sind sie,
aber sie kommen.

Wir hören heute ein abgelegenes Stück
Bibel, wir hören das 5. Kapitel aus dem
Buch der Offenbarung. Es ist ein abgelegenes

Stück, aber kraftvoll. Es ist eine Vision.
In ihr zieht etwas auf, das wir, wenn wir es
erfassen können, vielleicht nie mehr
vergessen!

Was wissen wir von der Offenbarung?
Einige Dinge sind uns vielleicht aus
diesem geheimnisvollen Buch noch im
Gedächtnis. Etwa die apokalyptischen Reiter.
Oder die Schalen des Zorns, die auf die
Erde geschüttet werden. Heute werden wir

vom Buch mit den Sieben Siegeln hören.
Jedes Zeitalter fand in der Offenbarung
seine besonderen Katastrophen vorgebildet.

Wenn es auch viele Missdeutungen
gab, dies war nicht falsch: Es sind die
politischen Konflikte gemeint, Katastrophen,
die aussehen wie Naturereignisse, und sind
doch von Menschen ausgelöst, das Elend,
der zusammenpressende Druck der Mächte,

das, was bei uns heutzutage über den
Fernsehschirm geht und die Balkenzeilen
liefert in den Zeitungen.

In der Vision sehen wir eine versiegelte
Buchrolle. Ein Engel fragt: Wer ist würdig,
die Siegel aufzubrechen? Niemand antwortet.

Der Seher fängt an zu weinen. Man
schaut auf die Geschichte wie auf ein
verschlossenes Buch. Das Buch bleibt zu, ist
unlesbar. Wir stehen davor, verstehen
nicht. Die Geschichte mit ihren Katastrophen

ist nicht begreiflich. Das kann schon
zum Weinen und Schluchzen bringen.

Es handelt sich bei der Offenbarung des
Johannes im ganzen nicht so sehr um eine
Enthüllung der Katastrophen, die sind ja
nicht zugedeckt. Die Enthüllung besteht
darin, dass der Messias hervortritt.

Im zweiten Teil geht die Vision in
Gesang über. Es ist ein grosser Hymnus,
angestimmt im Himmel und übergehend auf die
Vögel des Himmels, auf die ganze Schöpfung,

die Meere bis in die Tiefen der Erde.
Wie der Canto general von Neruda und
Theodorakis ist auch dieser Hymnus kein
Tedeum der Sieggewohnten, keine Selbstfeier

eines Roi soleil, von Besitzern und
Bevorrechteten, sondern ein Gesang von
denen und für die, welche eigentlich verloren

wären.
Wie sah es aus in Kleinasien zur Zeit des

Sehers Johannes? Die Geschichtsschreiber
erzählen uns, dass es eine eigentliche
Christenverfolgung damals nicht gab, nur
Schikanen, für den Seher selbst den
Zwangsaufenthalt auf der Insel Patmos.
Die römische Propaganda war ziemlich
laut, ohnehin gab sich Kleinasien
römischvaterländisch, kaisertreu. Viele Veteranen
waren da angesiedelt. Die Judengemeinschaften

und Christengemeinden waren
unbeliebt. Die Gemeinden wurden mutlos,

342



ihr erster Schwung war dahin. Und die
ferneren Aussichten standen nicht gut.

Hören wir das Stück aus der Offenbarung-

versuchen wir die Vision zu sehen!

Und ich sah:
In der Rechten dessen, der da sitzt

auf dem Thron,
der EINE,
der UNNENNBARE:
in der Rechten sah ich eine Buchrolle,
innen und aussen beschrieben,
verschlossen mit sieben Siegeln.

Ich sah
einen gewaltigen Engel,
und ich hörte die Stimme,
die lauten und dröhnenden Worte

des himmlischen Herolds:
Wer ist würdig, fragte der Engel,
die Schrift zu entrollen und die Siegel

zu öffnen?
Niemand!
Niemand im Himmel, auf der Erde

und im Totenreich drunten
kann es öffnen, das Buch,
und seine Zeichen erkennen.
Keiner hat es gelesen.

Als ich die Worte vernahm:
Keiner ist würdig, die Rolle zu öffnen,
keiner würdig, das Buch aufzuschlagen,
da weinte ich laut,
aber einer der Ältesten sagte zu mir:
Hör auf zu weinen!
Ein Sieger wird kommen,
der Löwe aus dem Stamm Juda,
ein MENSCH,
der entsprossen ist dem Haus Davids.
ER wird das Buch öffnen
und die Siegel zerbrechen.
Und da sah ich, auf einmal,
mitten vor dem Thron,
zwischen den vier gewaltigen Wesen
und unter den Ältesten,
das OPFERLAMM.

Als ob's geschlachtet wäre,
stand es da,
mit sieben Hörnern

und sieben Augen,
Gottes sieben heiligen Geistern,
die überallhin
auf die Erde
gesandt sind.
Das Lamm aber bewegte sich langsam

zum Thron hin,
kam näher und empfing das Buch

aus der Hand dessen,
der da sitzt,
der EINE,
der UNNENNBARE.

Und als er sie genommen hatte,
die Rolle,
da warfen sich die vier gewaltigen Wesen
und die vierundzwanzig Richter

vor dem Lamm zu Boden,
und plötzlich hatten sie Harfen
und goldene Schalen in ihren Händen,
Schalen voll Weihrauchs,
dessen Rauch
wie die Gebete der Heiligen
zum Himmel aufsteigt.
Und dann sangen sie,
zum ersten Mal,
das Neue Lied:
Würdig bist Du,
das Buch zu nehmen,
die Rolle zu öffnen,
die Siegel zu brechen.
Denn Du bist geschlachtet worden,
ermordet, getötet,
und hast mit Deinem Blut
die Menschen aller Länder und Sprachen,
Völker und Stämme
losgekauft und sie unserem Gott
zu Königen und Priestern gemacht:
Herrscher werden sie sein auf der Erde.

Ich sah,
ich hörte die Stimmen der Engel,
rings um den Thron,

um die vier gewaltigen Wesen
und um die Ältesten:
zehntausend mal zehntausend
und abermals tausendmal
und noch einmal tausend,
die sangen:
Das geschlachtete, erwürgte,

gemordete Lamm:

343



würdig ist es,
Macht zu empfangen,
Reichtum und Weisheit,
Ruhm und Lobpreisung.
Und ich hörte:
Alle Geschöpfe im Himmel

und auf der Welt,
in der Tiefe der Erde

und auf den Meeren,
allüberall singen hörte ich sie:
Lobpreis und Ehre,
Ruhm und Stärke,
seien von Ewigkeit zu Ewigkeit,
dem, der da sitzt auf dem Thron,
der EINE,
der UNNENNBARE,
und dem Opferlamm.
Da riefen die vier gewaltigen Wesen:

Amen. So ist es wahrhaftig,
und die vierundzwanzig Ältesten
fielen nieder und beteten an.
(Offenbarung des Johannes, Kapitel 5,
Übersetzung von Walter Jens)

Eine Rolle, siebenfach gesiegelt, das ist
ein nach den Vorschriften angefertigtes
Testament. Wer öffnet es? Wer hat die
Macht? Wer ist würdig? Vielleicht der Kaiser?

Dann wäre seine Macht noch grösser,
er wäre ein Weltherrscher, das Imperium
wüchse, die Grenzsteine würden noch weiter

hinausverschoben, es baute neue und
noch mehr Kilometer der berühmten
römischen Militärstrassen, der via persica, der
via indiana.

Oder könnte eine ganz andere Grösse das
Testament öffnen, eine geistige Grösse
vielleicht, zum Beispiel die Kirche? Dass
sie sich um die irdische Geschichte
kümmerte, sie leitete, verwaltete, die Interessen
ausgliche? Oder wenn nicht die Kirche,
dann eine UNO?

Oder wären es weise Männer, Gelehrte
und Forscher, Fachleute und Experten?
Würden sie die Macht vernünftig verwalten?

Könnten sie die Macht berechenbar
machen, nachprüfbar?

Das ist die Vision: Einer der Ältesten
sagt dem weinenden Seher: Weine nicht!

344

Ein siegender Löwe wird kommen, er wird
das können:

Da sah ich auf einmal - das Opferlamm.
Als ob es geschlachtet wäre,

stand es da.

Angekündigt ist ein Löwe, Sinnbild des
Stammes Juda, ein neuer David. Und er
kommt, der Erwartete, aber er sieht anders
aus als erwartet. Er, ein Lamm, wie
geschlachtet, d.h. mit dem Schächtschnitt am
Hals, aber lebendig. Lamm oder eigentlich
eher, das wäre exakter übersetzt: kleiner
Widder, Böcklein. Steht da der neue David
Messias con manas maltratadas, mit
misshandelten Händen, mit Splittern überlebender

Seele, con pedazos de alma
sobreviviente.

Das Sternbild des Widders wird geformt
von sieben Sternen, das Sternbild spiegelt
sich im kleinen Widder. Die Vision vom
kleinen Widder mit sieben Hörnern und
sieben Augen zeigt die traumhafte Vereinigung

von Schwäche und Stärke, sie zeigt
die, wie wir glauben, wirkliche Verbindung
von Stärke und Schwäche in Jesus.

Dann erklingt das Lied. Sie singen: Du
bist das Leittier, kleiner Widder, Sieger,
Erster der Ermordeten und Geknechteten
und Vergasten und Geschändeten. Du,
Opferlamm, verwandelst die Opfer der
Geschichte in Könige und Priester für Gott.

Ich will das nicht erläutern und ausführen,

es ist eine Vision, die weiteren Worte
stocken, aber so muss es die Vision meinen:

Und ich hörte:
Alle Geschöpfe im Himmel

und auf der Welt,
in der Tiefe der Erde

und auf den Meeren,
allüberall singen hörte ich sie.

Der Canto general des Himmels wird
aufgenommen von der Erde. Und auch auf
dem Meer singen sie, sogar auf dem Meer,
sagt ein Kommentator, wo doch auf dem
Meer die römischen Galeeren fahren und
die Legionen nach Kleinasien bringen, die
Provinzstatthalter, die Polizeikommandan-



ten und die Steueremissäre. Wo die fuhren,
von wo die herkamen, um das Land unter
ihre drückende Verwaltung zu nehmen, da
singt es jetzt.

Es wird gesungen, denn das Opferlamm
ist nicht tot, es kauft die Opfer los, es
bleiben die Opfer nicht Opfer auf ewig. Sie
werden zu Königen und Priestern. Die also
starben mit einem Gebet auf den Lippen
oder mit einer Verwünschung und einem
Fluch auf den Lippen, die werden, als Priester,

beten für uns andere.
Das ist Weihnacht. Nicht das Ladengeschäft

Johann Wanner ist Weihnacht, sein

Gold, die Engel, die Kugeln, die Halbmonde
und was sonst Schaufenster und

Wohnungen füllt. Nicht die Weihnachtsbäume
sind Weihnacht und auch nicht die Gospel-
songs und nicht die Weihnachtslieder. Das
ist Weihnacht, dass einmal keiner und keine

mehr weinen muss, dass das Unrecht
nicht Unrecht bleibt, sondern verwandelt
werden kann.

(Predigt zum 4. Adventssonntag am 19.
Dezember 1993 in der Kirche St. Leonhard,

Basel.)

Gesprayt auf Sandstein am Waisenhausplatz in Bern:

Mach's wie Gott, werde Mensch!

Mach's. Werde.
Befehlsformen.
Ist das wieder eine dieser Befehlsformeln,
die wir kennen?
Religion als Moral,
als Anspruch,
der sich in den Nacken setzt -
du sollst, du darfst nicht.
Wir kennen das...
von den Grosseltern, den Eltern,
aus der Schule, der Politik,
aus der Kirche.
Schuldgefühle stellen sich ein,
du bist nicht, wie du sein solltest,
ich bin nicht, wie ich sein sollte,
vor unseren Augen werden Fehler
und Schwächen
zu einem gewaltigen Kapital aufgehäuft,
mit dem dann spekuliert wird:
du sollst, du darfst nicht.
Ein enormer Druck.
Du bist nicht, wie du sein solltest.

Ach, lasst mich doch damit in Ruhe!
Wenn Gott so erscheint,
dann hilft uns nur ein Gott,
der uns in Ruhe lässt,
der sich gar nicht um uns kümmert;
statt ein Gott der Befehlsformen
lieber ein Gott, der uns vergisst.

Mach's wie Gott, werde Mensch!

Noch einmal:
Eine dieser vielen Befehlsformeln,
die uns geläufig sind?

Die hören wir zum Beispiel
in gutbürgerlichen Variationen:
Mach's wie die Lehrerin,
sei pünktlich und pflichtbewusst!
oder:
Mach's wie der Nachbar,
sei ordentlich und hilfsbereit!
oder:

345


	Weihnacht oder Der Grosse Gesang

