
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 88 (1994)

Heft: 11

Artikel: "Heilende Kirche werden" : Überlegungen zum Kirchenasyl

Autor: Schmutz, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143864

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143864
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andreas Schmutz

«Heilende Kirche werden»
Überlegungen zum Kirchenasyl

Im Kanton Bern stehen viele abgewiesene Asylsuchende aus Kosovo unter dem Schutz
von Kirchgemeinden. Andreas Schmutz, Pfarrer und Beauftragter der Ämterfür
Migrationsfragen der Evangelisch-reformierten Kirche Bern-Jura, macht sich Gedanken über
seine dabei gemachten Erfahrungen mit den Flüchtlingen, den Behörden und den Kirchen
selbst. DerAutor ist sich bewusst, dass am Thema «Kirchenasyl» die Geister sich scheiden.
Für die einen drückt es eine heilende,für die andern eine zerstörende Seite der Kirche aus.
Wie mit dieser Spannung, ja Spaltung umgehen, ohnefalsche Kompromisse zu schliessen?
Unser Freund beanspruchtfür sich und seine Kirche nicht, die einzig richtige Lösung des

Asylproblems zu kennen. Er vertraut jedoch auf die Kraft der Charismen, die der
Christengemeinde auch zur Heilung gesellschaftlicher Krankheiten geschenkt sind. Der
Beitrag gibt ein Referat wieder, das an der Tagung der KEM (Kooperation Evangelischer
Kirchen und Missionen der Schweiz) vom 6. November 1993 vorgetragen wurde. Der
zeitliche Abstand ändert nichts an der Aktualität des damals Gesagten. Das bestätigt auch
der Nachtrag, den unser Freund zur Veröffentlichung seines Beitrags in diesem Heft
geschrieben hat. Red.

Charismen für die Krankheiten der
Gemeinschaft

Ich soll zum Thema «Heilende Kirche
werden» etwas sagen - und zwar im
Zusammenhang mit dem gesellschaftlichen
Handeln der Kirche. Es liegt nahe, dass ich
dabei von der Erfahrung des Kirchenasyls
für Kosovo-Albanerinnen und -Albaner
ausgehe, in der ich zusammen mit vielen
andern Menschen seit Monaten stecke.

Ich will hier nicht begründen, ob es Aufgabe

der Kirche sei, gesellschaftliche
Verantwortung wahrzunehmen. Die Bibel ist
voll von Geschichten und andern Texten,
aus denen deutlich wird, dass das Verhältnis

des Gottesvolkes oder der Gemeinde zu
den Witwen, den Waisen und den Fremden
eine Art Gradmesser dafür ist, ob sich die
Gemeinde wirklich von der frohen
Botschaft leiten lässt oder ob sie nur um ihrer
selbst willen da ist.

Auch in unserer neuen Kirchenordnung
ist das nicht anders. In Artikel 158 steht:
«Die Kirche arbeitet zum Wohl der Men-

320

sehen partnerschaftlich mit dem Staat
zusammen. Sie unterstützt den Staat in seiner
Aufgabe, für Recht und Frieden zu sorgen
und erinnert ihn an die Grenzen, die ihm,
wie jeder menschlichen Ordnung, durch
Gottes Reich und durch das an Gottes Wort
gebundene Gewissen gesetzt sind.»

Die Frage ist dann allerdings die, ob das

gesellschaftliche Handeln der Kirche ein
heilendes oder ein zerstörendes ist. Bei dieser

Frage gehen die Meinungen in bezug
auf das Kirchenasyl auseinander.

Ich denke, es ist beim gesellschaftlichen
Handeln der Kirche oder der einzelnen
Gläubigen genau gleich wie beim Handeln
im Zusammenhang mit seelischen oder
körperlichen Krankheiten. Nicht nur viele
Einzelmenschen sind krank. Auch die
Gemeinschaft der Menschen, die soziale Welt,
die Völkergemeinschaft ist von Krankheiten

gezeichnet.
Kann die Kirche auch da heilend sein?

Ja! So wie es Charismen oder Geistesgaben
gibt, die in der kleinen Gemeinschaft wirksam

werden können, so gibt es auch Gei-



stesgaben, die im Zusammenhang von
grossen, gesellschaftlichen Prozessen wirksam

werden können. In einer guten, gesunden

Gesellschaft können sich viele
Geistesgaben entfalten. In einer schlechten
verkümmern die Geistesgaben vieler
Menschen.

Geistesgaben sind nach meinem
Verständnis Gaben, durch die der göttliche
Geist wirken kann, durch die aber auch
andere Geister wirken können. Wenn wir
ausdrücken wollen, dass der göttliche,
heilende Geist durch die Fähigkeiten eines
Menschen wirkt, dann reden wir von
spiritueller Kraft. Wenn wir dagegen ausdrük-
ken wollen, dass dunkle, zerstörerische
Mächte durch die Fähigkeiten eines
Menschen wirken, dann reden wir von dämonischen

Kräften.
Wie uns der Apostel Paulus in seinen

Briefen deutlich macht, sind die Geistesgaben

nur dann heilende Gaben, wenn sie dem
Wohl der Gemeinschaft dienen. Sobald sie
ihren eigenen Vorteil suchen, also den Vorteil

des Menschen, der sie bekommen hat,
entwickeln sie eine trennende, zerstörerische

Kraft. Die Frage ist also, wie die
Geistesgaben selber immer neu ausgerichtet
und geläutert werden. Dafür muss man sich
Zeit nehmen. Dieses Sich-für-Gott-Öffnen,
damit Gott heilend an uns wirken kann, hat
viele Formen.

«Mit einem versöhnten Herzen
kämpfen heisst Frieden»

Der Reformator Martin Luther ist einmal
gefragt worden, wie lange er an einem Tag
bete. Er hat darauf geantwortet: «An einem
normalen Tag eine Stunde. Wenn ich sehr
viel zu tun haben, bete ich aber mindestens
zwei Stunden.» Wenn also auf der Aktionsseite

viel geschieht, dann muss man sich
auch auf der Kontemplationsseite mehr
Zeit nehmen, damit das «Tun» nicht einfach
zu einem blinden Aktionismus verkommt,
sondern ein heilendes Tun sein kann.

In der Johanneskirche kommen wir seit
dem Beginn des Kirchenasyls jeden Abend
zu einem Abendgebet zusammen. Wir
singen, zünden uns gegenseitig eine Kerze an.

Wir hören auf die Bibel. Wir tauschen das

aus, was wir erlebt haben oder was wir
meinen begriffen zu haben, und wir versuchen,

uns im freien Gebet so auf Gott
auszurichten, dass wir sehen können, wo die
nächsten Schritte weitergehen. Dieses
Abendgebet ist uns geschenkt worden. Es
ist nicht selbstverständlich und nicht eine
Frage der religiösen Routine, dass man
während einer Aktion die entsprechende
Form der Kontemplation finden kann.

Wir hatten in der Johanneskirche schon
im Juni 1993 ein kurzes Kirchenasyl. Dieses

erste Asyl haben wir bewusst von den
Medien femgehalten, weil wir mit der
Regierung des Kantons Bern einen politischen

Weg gesucht und auch gefunden
haben. Der Kanton Bern hat die Wegweisung
von Asylsuchenden aus Kosovo vorläufig
sistiert und den Bund um eine neue
Länderbeurteilung gebeten.

Zwischen diesem ersten Kirchenasyl im
Juni und dem zweiten seit dem 10. September

1993 hatte ich Gelegenheit, eine Woche
lang an einer Meditationswoche mit
durchgehendem Schweigen teilzunehmen. Ich
war für dieses meditierende Schweigen
sehr dankbar. Immer war aber die Frage in
mir: Was werde ich für eine Situation
antreffen, wenn ich wieder nach Hause gehe?
Wird die Antwort des Bundes so sein, dass
die Albanerinnen und Albaner aus Kosovo
vorläufig bleiben können, oder wird gleich
eine nächste Runde des Kirchenasyls
beginnen?

Franz Toni Schallberger, der Leiter der
Meditation, hat mir geraten, während der
Meditation ganz gut in das Becken auszuatmen,

so könne ich mich am besten auf eine
Situation vorbereiten, von der ich noch gar
nicht weiss, wie sie sein werde. Dieses
Ausatmen hat mir tatsächlich geholfen,
ruhig zu bleiben und bereit zu sein auf das,
was kommen wird.

In einer Besinnung hat Franz Toni einen
Satz von Frère Roger Schutz zitiert, der
mich seither begleitet: «Mit einem
versöhnten Herzen kämpfen heisst Frieden.»
Geht das? Braucht man zum Kämpfen
nicht eine ausreichend grosse Portion
Agressivität und ein starkes Feindbild?

321



Nicht mit Klischees um sich schlagen

Ich glaube, es geht. Der Konflikt, in dem
wir in derAsylpolitik stehen, ist real da. Die
Angst vor grossen Flüchtlingsströmen ist
real da, aber auch die Sorge, dass wir uns
selber zerstören, wenn wir uns gegen Fremdes

und Ungewohntes abkapseln, ist real
da.

Ich weiss selber auch nicht sicher,
welches der richtige Weg wäre in der Asylpolitik.

Sicher dürfen wir aber die Bibel nicht
einfach ausser acht lassen. In der Bibel ist
der Schutz der Fremden von zentraler
Bedeutung, neben dem Schutz der Witwen
und Waisen, also der Schwachen in der
eigenen Gesellschaft. Ich bin der Meinung,
dass wir dagegen kämpfen müssen, dass
die Asylpraxis immer enger wird. Ich will
nicht in einem Land leben, in dem alles
schweigt, wenn Flüchtlinge immer
lautloser in Länder abgeschoben werden, in
denen sie an Leib und Leben gefährdet
sind.

Ich will aber auch den Menschen, die da
anderer Meinung sind als ich, zubilligen,
dass sie sich etwas dabei denken und dass
sie sich darum bemühen, das Richtige zu
tun. Ich habe die «Gegner» in diesem
Kampf, die Behörden, oder die sogenannten

Rechten, in den vergangenen Wochen
nie als Feinde erlebt. Es gibt verschiedene
Rollen, verschiedene Erfahrungen,
verschiedene Befindlichkeiten, verschiedene
Ängste. Das ist real so. Und trotzdem
müssen wir gemeinsam lernen, die grossen

Herausforderungen anzunehmen, die
schon da sind und die noch viel stärker
kommen werden. Das zu lernen, bedeutet
Kampf, Strategie, Handeln. Es bedeutet
aber gerade nicht, mit Feindbildern und
Klischees um sich zu schlagen.

Die Geschichte des Bartimäus, in der
dem blinden Bettler die Augen geöffnet
werden (Mk 10,46-52), kann in unserem
Zusammenhang bedeuten, dass wir plötzlich

auch bei unseren Gegnern das Antlitz
Gottes erkennen können. Wenn Gott den
Menschen nach seinem Bild geschaffen
hat, dann gilt das für alle Menschen, auch
für unsere Gegner in einem Konflikt.

Es geht mir selber während einem
Kampf besser, wenn ich versuche, nicht
total in diesem Kampf aufzugehen,
sondern ab und zu auch darauf zu achten, was
in meinem Herzen vor sich geht. Ein
versöhntes Herz hat man aber nicht einfach,
ein für alle Male. Das Herz kann heute
versöhnt sein und schon morgen wieder
vergiftet. Man muss sein Herz immer neu
für den heilenden göttlichen Geist öffnen,
damit heilende Kraft durch uns wirken
kann.

Trotzdem werden wir durch unser Handeln

immer auch Unheilvolles bewirken,
Fehler machen, Verletzungen zufügen. Nur
wenn wir akzeptieren, dass Menschen Fehler

machen, dass auch wir Fehler machen
und an andern schuldig werden und dass
wir dafür Versöhnung und Vergebung
brauchen, nur dann kann unser Handeln ein
heilendes Handeln sein. Wenn Menschen
ihr Handeln, vor allem ihr öffentliches
Handeln, für unfehlbar halten, dann wird
ihr Handeln unmenschlich und gefährlich.
Dann hat der heilende, göttliche Geist keinen

Platz mehr.

Die Ambivalenz der Macht

Während diesen Monaten des Kirchenasyls

hat mich vor allem die Frage der
Macht beschäftigt. Man spürt Macht, wenn
man mithelfen kann, ein so starkes
Energiefeld aufzubauen, wie es die gegenwärtige

Kirchenasylbewegung darstellt. Es
wäre falsch, dieser Macht einfach
auszuweichen oder Macht an sich als etwas
Schlechtes anzuschauen. Macht hat auch
etwas mit göttlicher Kraft zu tun. Die Jünger

in der Apostelgeschichte treten in Voll-
Macht auf. Aber es ist mir auch sehr deutlich

bewusst geworden, wie ambivalent
Macht ist, wie schnell aus einer heilenden
Macht eine zerstörende Macht werden
kann, wenn sie nicht mehr auf das Wohl der
Gemeinschaft ausgerichtet ist.

Nicht einmal das Gebet ist eine Versicherung

dafür, dass dies nicht geschieht. Es

gibt auch eine Form des Betens, die nicht
den Blick zum Himmel öffnet, die nicht zu
einer Versöhnung des Herzens führt, son-

322



dem die in einen religiösen Fanatismus
führt, eine Form des Betens, die einem
hilft, die eigenen Fehler nicht anschauen zu
müssen und die Verantwortung für sein
Handeln und für die Folgen seines
Handelns auf Gott abzuschieben. Deshalb muss
man wohl vor allem auch für das richtige
Beten beten.

Menschen, die gemeinsam in einer Aktion

für etwas kämpfen, das ihnen wichtig
ist, müssen gut darauf achten, dass sie nicht
nur das Ziel im Auge haben, sondern auch
die Menschen um sich herum. Wenn
Menschen lieblos miteinander umgehen, dann
kann ihr Handeln kaum ein heilendes Handeln

sein.

«Kirchenasyl als Erkenntnismethode»

Es ist noch nicht entschieden, wie die
Beteiligten, die Flüchtlinge und die
gastgebenden Gemeinden, dieses Kirchenasyl
später einmal beurteilen werden: ob als ein
heilendes Handeln oder ob als ein Trauma,
an das sie lieber nicht mehr denken wollen,
weil alle sich nur noch an Stress und
Überforderung erinnern können. Das hängt
stark davon ab, wie die Menschen in einer
solchen Gemeinde miteinander umgehen.
Aber auch die Kirche als Ganzes hat mit
dem Kirchenasyl eine grosse Verantwortung

übernommen und muss sich der Frage
stellen, ob dieses Handeln mehr Heil als
Unheil anrichtet.

Ich glaube, wir haben in den letzten
Wochen aufgedeckt, dass der Staat kaum noch
eine Konzeption für seine Flüchtlingspolitik

hat, dass er nur noch aus Angst vor allen
möglichen Szenarien handelt. Wir haben
offenbar gemacht, dass es für das Handeln
des Staates unwichtig ist, wie die Verhältnisse

in Kosovo oder in Kurdistan wirklich
sind, dass es witzlos ist, eine neue
Länderbeurteilung zu verlangen, weil der Staat vor
allem aus innenpolitischen Sorgen heraus
handelt. Es ist nicht ganz ungefährlich, so
etwas aufzudecken!

Wir haben bewirkt, dass viele Menschen
die Kirche wieder ernster nehmen, ihr
etwas zutrauen. Jetzt müssen wir uns plötzlich

fragen, ob denn auch wir selber die

Kirche noch emst nehmen? Und ob wir uns
selber ernst nehmen?

Wir sind durch das Kirchenasyl in mancher

Hinsicht auf die wirklichen Probleme
gestossen: die wirklichen Probleme des

Staates, der Flüchtlinge, der Kirche oder
auch von uns selber. «Kirchenasyl als
Erkenntnismethode», könnte man fast sagen.
Das Kirchenasyl wird sich vermutlich in
die Länge ziehen. Sind wir in der Lage, auf
längere Zeit mit Flüchtlingen in unseren
Räumen zusammenzuleben? Oder entwik-
keln wir jetzt die gleichen Ängste, die viele
Menschen schon lange haben? Sind wir in
der Lage, mit Spannungen so umzugehen,
dass wir Sorge zueinander tragen, anstatt
uns nur zu stressen.

Sind wir selber bereit, uns auf die
tatsächlichen Probleme einzulassen, im
Vertrauen darauf, dass die heilende Kraft Gottes

uns dabei leiten und dass unser Leben
dadurch nicht total durcheinander geraten
wird? Oder sind wir nur solange motiviert,
die Not von Flüchtlingen emst zu nehmen,
als wir uns in einem Clinch mit dem Staat
befinden?

Ich habe den Eindruck, dass viele
Menschen in diesem Land, nicht zuletzt die
politisch Verantwortlichen, neugierig
geworden sind, ob die Kirche möglicherweise

doch noch eine heilende Kraft sein könnte,

mitten in der Orientierungslosigkeit und
Ratlosigkeit, von der sich immer mehr
Menschen umgeben sehen. Auch ich selber
bin neugierig geworden. Und ich hoffe,
viele andere auch, damit wir zusammen
herausfinden können, ob es so etwas wie
eine heilende Kirche auch bei uns in der
Schweiz geben kann.

Nachtrag

Das Kirchenasyl dauert mittlerweile
mehr als ein Jahr. Am 20. Oktober 1993 hat
Mazedonien das Transitabkommen mit der
Schweiz gekündigt, so dass von diesem
Datum an zwangsweise Ausschaffungen
über Mazedonien nicht mehr möglich sind.
Eine andere Route hat bis vor kurzem nicht
bestanden. Die Behörden von Bund und
Kanton haben es aber nicht unterlassen,

323



periodisch die angeblich kurz bevorstehende

Ausschaffungsmöglichkeit anzukündigen

und dadurch die Flüchtlinge in Panik
zu versetzen. In verschiedenen Kantonen
wurden abgewiesene Asylsuchende aus
Kosovo aufgegriffen und so sehr unter
Druck gesetzt, dass sie «freiwillig» nach
Albanien oder in ein Nachbarland der
Schweiz ausgereist sind. Während dieser
ganzen Zeit haben sich die Vertreterinnen
und Vertreter der Kirchenasylgemeinden
alle drei Wochen getroffen, um die aktuelle
Lage zu analysieren und die nächsten
Schritte zu planen. Das Gespräch mit den
Kantonsbehörden wurde stets aufrechterhalten.

Die betroffenen Asylsuchenden sind -
soweit noch vorhanden - in ihre Wohnungen

zurückgekehrt. Da ihre Anwesenheit
aber nicht geregelt worden ist, haben wir
auch das Kirchenasyl nicht aufgehoben.
Die Flüchtlinge können jederzeit in den
kirchlichen Raum zurückkehren. Zum
Abendgebet in der Johanneskirche kommen

wir zur Zeit einmal pro Woche, am
Dienstagabend, zusammen.

Die vorläufige Lockerung des Embargos
gegen Rest-Jugoslawien und die dadurch
wiederaufgenommene Flugverbindung mit
Belgrad machen es an sich möglich, Asyl¬

suchende direkt in ihr Herkunftsland aus-
zuschaffen. Zur Zeit ist aber noch nicht
klar, ob die Ausschaffungen schon wieder
vollzogen werden. Dies würde logischerweise

dazu führen, dass wir uns wieder
dagegen zur Wehr setzten; denn zumutbar
sind Ausschaffungen nach Kosovo noch
weniger als vor einem Jahr. Im neusten
Lagebericht vom 30. September 1994
schreibt Amnesty International, die
Repression der Polizei gegen die albanische
Bevölkerung sei im Kosovo «gefährlich
eskaliert».

Seit Juni 1994 sind wir zudem mit der
nächsten unverständlichen Rückschaf-
fungsaktion konfrontiert, mit derjenigen
von tamilischen Asylsuchenden. Auch da
haben die drei Landeskirchen im Kanton
Bern sehr entschieden Stellung genommen,

und auch da ist eine breite Solidarität
entstanden.

Die sich zunehmend verhärtende
Asylpolitik der Schweiz ist aber nur vor dem
Hintergrund zu verstehen, dass die
Asylpolitik aller westeuropäischen Länder in
einer koordinierten Politik immer härter
wird. Westeuropa soll gegen Gewaltflüchtlinge

abgeschottet werden. Wer mit dieser
Asylpolitik nicht einverstanden ist, muss
daher einen langen Atem haben.

Frauen in Schwarz, Belgrad: drei Jahre gegen
den Krieg
Eure Politik ist Tod und Untergang

Es ist das dritte Jahr des Krieges und noch immer stehen wir auf der Strasse. Drei Jahre
lang haben wir mit der Farbe schwarz, in die wir unsere Körper gehüllt haben, daran
erinnert, dass der Krieg hier entstanden ist. Drei Jahre lang hat unsere Präsenz als Frauen
dem serbischen Regime gesagt: Eure Politik ist Tod, Untergang und Trauer für all jene, in
deren Namen ihr zu sprechen vorgebt. «Nationale Interessen» sind in Wahrheit ein Mittel,
Macht auszuüben und die Zerstörung voranzutreiben.

324


	"Heilende Kirche werden" : Überlegungen zum Kirchenasyl

