
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 88 (1994)

Heft: 10

Rubrik: Zeichen der Zeit : Versuch über religiösen Fundamentalismus in der
Politik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Zeichen der Zeit
Versuch über religiösen Fundamentalismus in der Politik

Was ist politischer Fundamentalismus?
Rascher als eine Definition sind uns
Beispiele zur Hand, die krassesten aus der Welt
des Islam: etwa die Morddrohungen
«islamischer Fundamentalisten» gegen Taslima
Nasrin in Bangladesh wie zuvor schon das
Todesurteil gegen Salman Rushdie im Iran
des Ajatollah Khomeini. Nach dem Gleichnis

vom Splitter und vom Balken sind wir
jedoch gut beraten, den Fundamentalismus
erst einmal in der «eigenen», der «christlichen»

Geschichte und Gegenwart zum
Thema zu machen. Denn nichts von dem,
was heute dem Islamismus vorgeworfen
wird, ist der Tradition des organisierten
Christentums fremd.

Die bedingungslose Vollstreckung einer
absoluten Wahrheit

Der Ausdruck «Fundamentalismus»
kennzeichnete ursprünglich eine Bewegung

innerhalb des nordamerikanischen
Protestantismus, die sich im Namen der
Irrtumslosigkeit der Bibel gegen die liberale

Theologie wandte, vor allem gegen eine
Versöhnung mit dem «gottlosen Evolutionismus»,

der da zu behaupten schien, der
Mensch stamme vom Affen ab. «The
Fundamentals» hiess eine Schriftenreihe, die
1909 bis 1915 in den USA herauskam und
dem «Fundamentalismus» den Namen gab.
In den letzten Jahren hat sich diese Bezeichnung

noch für zahlreiche andere Bewegungen

eingebürgert. Ihnen gemeinsam ist der
Aufstand gegen eine Moderne, die den
Menschen den Halt in einer religiös geprägten

Gesellschaft entzieht - also ein
Aufstand aus überforderter Selbstbestimmung.

Was ist das «Fundament» dieses
«Fundamentalismus»? Oder anders gefragt: Ist
ein Glaube schon darum fundamentali¬

stisch, weil er sich auf ein Fundament
stützt? Wenn ja, dann wäre jede
Offenbarungsreligion, dann wären auch Christentum,

Judentum und Islam fundamentalistisch.

«Einen andern Grund kann niemand
legen als den, der gelegt ist, und das ist
Jesus Christus», sagt zum Beispiel der Erste

Korintherbrief (3, 11). Es ist aber nicht
irgendein Fundament des Glaubens, von
dem der Fundamentalismus ausgeht,
sondern ein Dogma, das Menschen ein- und
ausgrenzt: in Gläubige und Ungläubige, in
Orthodoxe und Irrende, in Kinder des
Lichts und in Kinder der Finsternis. Der
Glaube, der verlangt, dass wir «die Wahrheit

tun in Liebe» (Eph 4,15), pervertiert so
zu einer «absoluten Wahrheit», die in ihrer
Wirkung erst noch zu einer lieblosen Wahrheit

wird. «Ausserhalb der Kirche kein
Heil», lautete die frühere Doktrin der
katholischen Kirche, formell so erklärt am
Konzil von Florenz 1442. «Ausserhalb der
tridentinischen Messe kein Heil», sagt
noch heute die Sekte des verstorbenen
Marcel Lefebvre.

Religiöser Fundamentalismus ist aber
nicht in jedem Fall mit politischem
Fundamentalismus identisch. Der Glaube an
«absolute Wahrheiten» oder «Dogmen» ist
politisch solange unbedenklich, ja durch die
Religionsfreiheit geschützt, als er sich
nicht mit einer praktischen Intoleranz
gegenüber Andersgläubigen und Andersdenkenden

verbindet. «Absolute Wahrheiten»
oder «Dogmen» werden erst dann zu
politischem Fundamentalismus, wenn sie nur für
sich selbst ein «Recht auf Dasein»
beanspruchen und - was auf dasselbe hinausläuft

- dem «Irrtum» der Andersgläubigen
und Andersdenkenden dieses Recht
absprechen. Dass zum Beispiel Amerikas
Fundamentalisten die Evolutionstheorie

292



verwarfen, ist noch kein politischer
Fundamentalismus, wohl aber, dass sie den
berüchtigten «Affenprozess» von 1925
anstrengten, um die Evolutionstheorie aus
den Schulen zu verbannen.

Politischer Fundamentalismus agiert
demnach im Namen einer absoluten Wahrheit,

die sich der Verständigung unter
Menschen verschiedener religiöser oder
weltanschaulicher Herkunft entzieht. Er glaubt
nicht nur an eine «absolute Wahrheit»,
sondern er will diese auch gegenüber den
«Irrenden» durchsetzen und scheut sich nicht,
dazu staatlichen Zwang, im Extremfall
sogar terroristische Gewalt anzuwenden.
Politischer Fundamentalismus, aufeine
Kurzformel gebracht, ist die bedingungslose
Vollstreckung einer absoluten Wahrheit.

Vom Balken im Auge des (nicht nur
vorkonziliaren) Katholizismus

So «unchristlich» uns heute die Mordbefehle

islamischer Fundamentalisten gegen
«Irrgläubige» wie Salman Rushdie oder
Taslima Nasrin anmuten, sie enthalten
nichts, was nicht auch in der «christlichen»
Tradition schon gedacht und praktiziert
worden wäre. Ein besonderer Balken im
Auge des Katholizismus ist das Ärgernis,
dass selbst ein Kirchenvater wie Thomas
vonAquin (1225-1274) die Todesstrafe für
Ketzer und Ketzerinnen rechtfertigte. Er
fand dafür die Begründung: «Es ist weit
schwerwiegender, den Glauben zu entstellen,

durch den die Seele ihr Leben hat, als
Geld zu fälschen, das nur dem irdischen
Leben dient. Wenn nun die Münzfälscher
und andere Übeltäter ohne weiteres durch
die weltlichen Fürsten von Rechts wegen
dem Tod überliefert werden, so können
umso mehr Häretiker, sobald sie der Häresie

überführt sind, nicht nur aus der
Gemeinschaft ausgeschlossen, sondern rechtens

getötet werden.»1 Mit derselben
Argumentation können heute die islamischen
Fundamentalisten den Autor der Satanischen

Verse oder die feministische Kritikerin
des Koran als Gefahr für das Seelenheil

der Gläubigen denunzieren und «rechtens»
umbringen (lassen).

Begonnen hat dieser politische
Fundamentalismus des organisierten Christentums

mit dem Religionsdekret Theodosius'
des Grossen aus dem Jahr 380. Erstmals
erklärt hier der römische Kaiser die Lehre
der katholischen Kirche zur verbindlichen
Religion für seine Untertanen: «Wir befehlen,

dass diejenigen, welche dies Gesetz
befolgen, den Namen <katholische Christen)

annehmen sollen; die übrigen dagegen,

welche wir für toll und wahnsinnig
erklären, haben die Schande zu tragen, Ketzer

zu heissen. Ihre Zusammenkünfte dürfen

sie nicht als Kirchen bezeichnen. Sie
müssen zuerst von der göttlichen Rache
getroffen werden, sodann auch von der
Strafe unseres Zorns, wozu wir die
Vollmacht dem himmlischen Urteil entlehnen.»2

Von der Konstantinischen Wende (mit
dem Mailänder Toleranzedikt von 313) bis
zum Zweiten Vatikanischen Konzil lehrt
die römische Kirche, dass nur die «Wahrheit

ein Recht auf Dasein» habe, nicht aber
auch der «Irrtum». Die «Wahrheit», das ist
die Kirche, unter Ausschluss aller übrigen
Konfessionen, Religionen und
Weltanschauungen, die keine Rechte beanspruchen

dürfen, vor allem keine Kultusfreiheit
und keine Religionsfreiheit. Noch 1953
wiederholt Pius XII. das Kernstück dieser
Lehre: «Was nicht der Wahrheit und dem
Sittengesetz entspricht, hat objektiv kein
Recht auf Dasein noch auf Propaganda
noch auf Betätigung.»3 Das ändert sich erst
mit der Konzilserklärung über die
Religionsfreiheit 1965, wo endlich das Gewissen

des einzelnen Menschen respektiert
und nicht mehr länger der «Wahrheit»
untergeordnet wird.

Für die «objektive sittliche Ordnung» in
Staat und Gesellschaft hält die römische
Kirche hingegen nach wie vor am überlieferten

Wahrheitsmonopol fest. In Irland
und in Polen hat sie ihre Macht eingesetzt,
um ein absolutes Abtreibungsverbot zu
erwirken. Auch die Enzyklika Humanae Vitae

verbietet nicht nur den katholischen
Gläubigen die «künstliche Empfängnisverhütung»,

sondern verlangt auch vom Staat,
dass er dieses Verbot durchsetzt. Ja, selbst

293



der Weltbevölkerungskonferenz anfangs
September in Kairo nötigte der Vatikan
eine Debatte auf, die mehr mit seinem
fundamentalistischen Wahrheitsanspruch als
mit seiner Sorge um das Wohl der
Menschen, insbesondere der betroffenen
Frauen, zu tun hatte. Die «heilige Allianz»
zwischen «islamischen» und - vom Vatikan

angeführten - «katholischen Staaten»
zeigte ausserdem, dass Fundamentalismus
auch religionsübergreifend wirksam werden

kann (was ihn gewiss nicht weniger
bedrohlich macht).

«Roms» Wahrheitsanspruch gegenüber
Menschen, die nicht einmal zur katholischen

Kirche gehören, ist umso
unverständlicher, als der vatikanischen Morallehre

ein Naturbegriff zugrunde liegt, der
selbst für katholische Gläubige nicht
nachvollziehbar ist. Da werden biologische
Vorgänge zur verbindlichen Norm erklärt, als
ob ein solcher Schluss vom Sein der «Natur»

auf ein Sollen der Ethik zulässig und
nicht vielmehr ein Fehlschluss wäre. Diese
Morallehre wird denn auch gar nicht rational

begründet, sondern mit dem Hinweis
auf die Irrtumsfreiheit des kirchlichen
Lehramts autoritativ verordnet. Sonst, so
heisst es, wäre der Heilige Geist in dieser
schwerwiegenden Frage den reformierten
Kirchen bislang mehr beigestanden als
dem Papst...4

Vom heiligen Krieg, auch «wenn
die Welt untergehen sollte dabei»

Was eine «absolute Wahrheit» in der
Frage von Krieg und Frieden anrichten
kann, mögen die beiden nächsten Beispiele
zeigen:

Der amerikanische Politiker James Mill
berichtete 1971 von einem Gespräch, das er
damals als Präsident des Senats von
Kalifornien mit einem Fundamentalisten
geführt hatte. Der Fundamentalist hielt den
Nuklearkrieg mit der Sowjetunion für
unvermeidlich und berief sich dabei auf die
Bibel:, «Hesekiel sagt uns, dass Gog - also
das Land, das alle Mächte der Finsternis
gegen Israel anführt - aus dem Norden
kommen wird. Bibelforscher erklären,

schon seit Generationen, dass Gog Russland

sein muss..., da Russland sich gegen
Gott gewandt hat.... Es kann nicht mehr
lange dauern, Hesekiel sagt, Feuer und
Schwefel werden auf die Feinde des
Gottesvolkes herabregnen. Das muss heissen:
Sie werden durch Kernwaffen vernichtet
werden.» Der Fundamentalist, der solches
sagte, war - Ronald Reagan. Noch während

der Wahlkampagne 1980 spekulierte
er, dass «wir die Generation sein könnten,
die Harmagedon erlebt». Er hatte das Thema

nicht selbst erfunden, sondern von
Predigern der «elektronischen Kirche»
übernommen. Diese verstanden es auch, ihren
Zuhörerinnen und Zuhörer die Angst vor
dem nuklearen Inferno zu nehmen, da die
Gläubigen dabei nichts zu leiden hätten,
sondern «im Zustand der Entrückung in
den Himmel versetzt» würden.5

Auf einen ebenso brutalen wie transzendenten

Auftraggeber berief sich 1959 der
engste Berater Pius' XII., Gustav Gundlach,

als er gemäss dem Slogan «lieber tot
als rot» den ABC-Krieg «zur Verteidigung
allerhöchster Güter» für ethisch
verantwortbar, ja geboten hielt: «Ja, wenn die
Welt untergehen sollte dabei, dann wäre
das auch kein Argument gegen unsere
Argumentation. Denn wir haben erstens
sichere Gewissheit, dass die Welt nicht ewig
dauert, und zweitens haben wir nicht die
Verantwortung für das Ende der Welt. Wir
können sagen, dass Gott der Herr, der uns
durch seine Vorsehung in eine solche Situation

hineingeführt hat oder hineinkommen
liess, wo wir dieses Treuebekenntnis zu
seiner Ordnung abgeben müssen, dann
auch die Verantwortung übernimmt.»6

Das Schema des politischen Fundamentalismus

ist immer dasselbe: Es macht die
Politik zur Auseinandersetzung, wenn
nicht zum Schlachtfeld zwischen Wahrheit
und Irrtum, Gut und Böse. Wer auf der
rechten Seite steht, dem ist so ziemlich
alles erlaubt. Er ist nicht der Menschlichkeit,

nicht den Menschenrechten, nicht der
demokratischen Willensbildung, sondern
allein seiner jenseitigen absoluten Wahrheit

verpflichtet. Warum das gerade auch
bei «christlich» sozialisierten Menschen so

294



ist? Die Frage müsste vertieft angegangen
und dabei besonders die kirchliche Verkündigung

unter die Lupe genommen werden.
Seit den 70er Jahren belegt die Friedensforschung

den Zusammenhang zwischen
«Orthodoxie» und regelmässigem Kirchenbesuch

einerseits und Gewaltbereitschaft
in politischen Auseinandersetzungen
andererseits.7 Konsequenzen hat die kirchliche
Pastoral daraus aber nie gezogen.

Das kapitalistische Unternehmen als
«leidender Gottesknecht»

Es gehört zur Verkündigung, die Zeichen
der Zeit zu deuten, und das heisst: in
konkreten Ereignissen und Entwicklungen die
Spuren Gottes in der Welt zu erkennen.
Diese Aufgabe, so notwendig sie ist, kann
auch zu einer falschen, gefährlichen, eben
fundamentalistischen Identifikation
irdischer Wirklichkeiten mit der Wirklichkeit
Gottes führen:

Anfangs der 80er Jahre hat ein katholischer

Theologe, Michael Novak, die
moderne «Business Corporation» mit dem
leidenden Gottesknecht nach Jesaja (Kap
52f.) gleichgesetzt. Diese geheimnisvolle
und stumme Knechtsgestalt hat kein
menschliches Antlitz mehr, wird verachtet
und von allen im Stich gelassen. Genau wie
die «kapitalistische Unternehmung», meint
Novak, da auch sie «eine ausserordentlich
verachtete Inkarnation von Gottes Gegenwart

in dieser Welt» sei. Und: «Indem die
kapitalistische Unternehmung kritisiert,
beschränkt oder gar als Gefahr gesehen
oder behandelt wird, wird in ihr Christus
gekreuzigt.»8 Novak leitete die theologische

Abteilung des «American Enterprise
Institute». Seine geradezu blasphemische
Identifikation sollte so etwas wie eine
theologische Offensive gegen die Befreiungstheologie

auslösen.
Novaks Versuch lehnt sich formal

tatsächlich an befreiungstheologische
Deutungsmuster politischer und ökonomischer

Unterdrückung an. Auch der «leidende

Gottesknecht» ist in der Theologie der
Befreiung eine nicht selten verwendete
Metapher für ausgebeutete, erniedrigte und

beleidigte Menschen oder Völker. «El
Salvador - der leidende Gottesknecht» war
zum Beispiel der Titel einer Rede von Jon
Sobrino, die in unserer Zeitschrift erschienen

ist (NW 1990, S. 112ff.). Der Jesuitenpater

aus San Salvador meinte: «Auch ich
habe keine besseren Worte, um zu sagen,
was die Wirklichkeit El Salvadors ist.»
Denn das salvadorianische Volk werde
geschunden und gefoltert. Wer in seinem
Namen rede, werde umgebracht. Und die
Grossen dieser Welt kümmerten sich nicht
um gekreuzigte Völker.

Was aber ist der Unterschied zwischen
Novak und Sobrino? Wenn Novak
fundamentalistisch ist, warum soll es dann
Sobrino nicht sein? Natürlich kommt uns
Novaks Vergleich absurd vor, weil wir die
Realität anders sehen, während uns die ak-
tualitätsbezogene Exegese Sobrinos
einleuchtet: Gekreuzigt wird ja nun wirklich
nicht die kapitalistische Unternehmung,
sondern das unterdrückte Volk. Für den
Vorwurf des Fundamentalismus massgebend

ist jedoch der Anspruch, der sich mit
einer solchen Exegese verbindet. Novak
will die Kritik an der kapitalistischen
Unternehmung tabuisieren, indem er diese zur
«Inkarnation Gottes» erklärt (und dadurch
Gott mit Mammon verwechselt). Anders
Sobrino: Die Jesaja-Stelle macht aus El
Salvador kein «auserwähltes Volk», an
dem die Wirklichkeit Gottes festgemacht
würde. Der Kampf des salvadorianischen
Volkes ist ethisch ja bereits gerechtfertigt
und bedarf zu dieser Rechtfertigung nicht
noch einer zusätzlichen religiösen
Legitimation. Für die Kämpfenden aber ist das
Bild vom leidenden Gottesknecht eine
Quelle der Motivation, der Ermutigung
und der Spiritualität.

Religiöser Fundamentalismus und
Religiöser Sozialismus

Die Überwindung des Fundamentalismus

in der Politik istdie geistesgeschichtliche
Leistung der Aufklärung. Politik ist

autonom und bedarfdaher nicht der religiösen

Legitimation, um ethisch gerechtfertigt
zu sein. Die Werte, um die es in der Politik

295



geht, fallen nicht vom Himmel und sind
auch nicht mit transzendenten Ansprüchen
von dort herunterzuholen. Insbesondere
der Staat muss sich religiös und
weltanschaulich neutral verhalten. Er darf keine
Weltanschauung oder Religion bevorzugen.

Auch nicht zur Abwehr des religiösen
Fundamentalismus oder gar der «Islami-
sierung Europas» (wie neuerdings gesagt
wird). Kirche, die, mit einem besonderen
Wahrheitsanspruch argumentierend, eine
Sonderbehandlung durch den Staat
beanspruchen wollte, verhielte sich fundamentalistisch.

Christliche Politik, christlicher
Staat, Neuevangelisierung Europas sind
fundamentalismusverdächtige Begriffe.

Hier liegt auch das Problem «christlicher

Parteien». Sie sind fundamentalistisch,

wenn sie auf eine religiöse Wahrheit
rekurrieren, um diese zum Politikum zu
machen. Die Demokratie ist gefährdet,
wenn die Wahl einer Partei nicht mehr nach
ethisch-sachlichen Gesichtspunkten
erfolgt, sondern zur Glaubensfrage erklärt
wird. Gewiss treten heute die meisten
«christlichen Parteien» nicht mehr mit
diesem Absolutheitsanspruch an. Warum dann
aber das «hohe C»? Ist damit nicht eben
doch viel Fundamentalistisches verbunden?

Zum Beispiel in der Art und Weise,
wie das Strafrecht gegen den
Schwangerschaftsabbruch bemüht wird? Oder im
Bestreben, die Kirche(n) durch den Staat zu
privilegieren?

Die fundamentalistische Versuchung
gibt es aber nicht nur für die «christliche
Politik», sondern für jede Politik aus dem
Glauben - also auch für den Religiösen
Sozialismus. Im Wissen um diese Versuchung

sollten religiöse Sozialistinnen und
Sozialisten das Reich Gottes in seiner
Weltlichkeit verkünden, als ein Reich für diese
Erde, in dem Frieden, Gerechtigkeit und
Schöpfungsbewahrung real möglich sind.
Wenn sie sich politisch äussern, dürfen sie
das nicht im Namen einer besonderen, nur
ihnen reservierten Wahrheit tun, sondern
auf der Grundlage von Werten, denen alle
Menschen guten Willens zustimmen (können).

Die Menschen sollen politisch nicht
in dem übereinkommen, was sie religiös für

wahr halten, sondern in dem, was ihnen
menschlich wichtig ist.

Aber geht es bei der Berufung auf das
Reich Gottes nicht doch um eine
«Letztbegründung», die ihr «Fundament» jenseits
der Politik hat? Die Frage müsste umgekehrt

werden: Kann, wer glaubt, Politik
anders als in seinem Glauben begründen
und verantworten? Wer gegenüber jeder
Politik aus dem Glauben den Vorwurf des
Fundamentalismus anbringt, begründet nur
wieder einen andern Monopolanspruch,
denjenigen des Agnostizismus.

Im Godesberger Programm der SPD von
1959 ist der Satz enthalten, der demokratische

Sozialismus wolle «keine letzten
Wahrheiten verkünden - nicht aus Ver-
ständnislosigkeit und nicht aus Gleichgültigkeit

gegenüber den Weltanschauungen
oder religiösen Wahrheiten, sondern aus
derAchtung vor den Glaubensentscheidungen

des Menschen, über deren Inhalt weder
eine politische Partei noch der Staat zu
bestimmen haben». Das ist die Absage an
jeden politischen Fundamentalismus, ohne
deshalb der Politik ein Fundament
abzusprechen, das sie in der Religion oder
Weltanschauung der Bürgerinnen und Bürger
haben kann und wohl auch haben muss.
Alles kommt darauf an, dass Menschen
nicht im Namen letzter Wahrheiten um die
politische Macht kämpfen, sondern im
Ringen um den je besseren Entwurf einer
friedlichen, gerechten, weit- und
umweltverträglichen Gesellschaft.

1 Summa Theologica, n,II, 11,3.
2 Zit. nach Rudolf Hernegger, Macht ohne Auftrag,
Olten 1963, S. 370.
3 Zu dieser Entwicklung sei verwiesen auf die beiden
«Zeichen der Zeit»: Lefebvre als Chance?, in: NW
1988, S. 275ff.; Dreissig Jahre nach Eröffnung des

Konzils, in: NW 1992, S. 302ff.
4 Vgl. Hans Küng, Unfehlbar?, Einsiedeln 1970, S.

41ff.
5 Zitate nach einem Vortrag von Andrew G. Lang
anlässlich der KSZE-Konsultation der CFK im Oktober
1986 (Manuskript); Renate Reimann u.a., Rechter
Glaube Rechte Politik?, Hamburg 1986, S. 17ff.
6 In: Stimmen der Zeit, April 1959, S. 13.
7 Vgl. W. Spieler, Fünf Thesen zu Kirche und Politik,
in: NW 1989, S. 199ff.
8 M. Novak, The Corporation: A Theological Inquiry,
Washington 1981, S. 203.

296


	Zeichen der Zeit : Versuch über religiösen Fundamentalismus in der Politik

