
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 88 (1994)

Heft: 10

Artikel: Sünde, Charisma und Befreiung : theologische Überlegungen zur
Synthese von persönlicher und politischer Befreiung

Autor: Thielen, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143858

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143858
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Helmut Thielen

Sünde, Charisma und Befreiung
Theologische Überlegungen zur Synthese von persönlicher
und politischer Befreiung

Der Verfasser dieses Beitrags, Helmut Thielen, ist Soziologe, Landschaftsplanungsingenieur

und Doktor der Agrarwissenschaft. Er darf als einer der produktivsten Köpfe
innerhalb des Religiösen Sozialismus gelten (vgl. die Buchbesprechungen aufden Seiten
307f. dieses Hefts). Weil nun aber kritisches Denken und sozialistisches Engagement nicht
eben dazu angetan sind, akademische Perspektiven zu eröffnen, heisst es in Thielens
«Steckbrief»: «Vielfältige Tätigkeiten zwischen Baustellen, Behörden, wissenschaftlichen
Institutionen und Einrichtungen der politischen Bildung; freier Publizist und Lehrbeauftragter

in Berlin.» Unser Freund hat uns einen Text zukommen lassen, der sich mit der
ganzheitlichen Befreiung des Menschen befasst, vom je verschiedenen Sündenbegriff in
der Theologie der Befreiung und bei Eugen Drewermann ausgeht und die Synthese
zwischen den beiden Positionen wagt: Es gibt keine politische Befreiung ohne persönliche
Befreiung und umgekehrt keine Heilung der Seele ohne Heilung des sozialen Lebens. Dass
die bisherigen Sozialismen Heil undBefreiung allzu auschliesslich von der sozioökonomi-
schen Veränderung der Verhältnisse erwartet haben, ist die wesentliche Ursache ihres
Versagens. Helmut Thielen vertieft und erweitert seinen Beitrag in einem Buch, das noch
diesen Monat im Echter Verlag erscheint und den Titel trägt: «Befreiung - Perspektiven
jenseits der Moderne». Red.

Sünde - konventionell und
befreiungstheologisch verstanden

Zugespitzt und daher sicher etwas
vereinfacht, lässt sich eine konventionelle
Auffassung von Sünde von derjenigen in
der Theologie der Befreiung unterscheiden.

Sie gehören jeweils gegensätzlichen
theologischen Anschauungen über die
Verantwortlichkeit an. Die konventionelle
moralische Position versteht unter Sünde eine
willentliche Verfehlung des gebotenen
richtigen Lebens. Sie spricht daher eine
unbedingte Verurteilung aus und droht
zunächst mit Bestrafung. Auch wenn deren
Aufhebung in Barmherzigkeit in Aussicht
gestellt ist, quält sie den «Sünder» doch
vermöge der Verinnerlichung dieser
vorgängigen Verurteilung mit Schuldgefühlen;

die sie verstärkende Manipulation ist
der Sinn der besonderen Kirchenstrafen.

284

Soweit die Religion als kirchlich institutionalisierte

Macht in früheren Zeiten sich des
«weltlichen Schwertes» bediente, kamen
auch äusserliche Strafen hinzu - im nicht
eben seltenen Extremfall Folter und Tod.

Ganz anders ist nun die Denkweise der
Theologie der Befreiung. In zweifacher
Hinsicht verändert sie das herkömmliche
religiöse Verständnis von Sünde. Sie
versteht diese nicht mehr moralisch, als eine
schuldhafte Verfehlung des Einzelnen
gegenüber Gottes Willen und Geboten,
sondern als eine verkehrte Struktur des Lebens.
Nicht der Einzelne hat sie zuerst verschuldet.

Vielmehr tritt sie von aussen behindernd

und verletzend in menschliches
Leben ein. Ferner erblickt die Theologie der
Befreiung diese Sünde nicht mehr so sehr
in der individuellen, seelischen, als
vielmehr in der wirtschaftlich-gesellschaftlich-politischen

Seite dieses (noch) nicht



zu sich selbst gekommenen menschlichen
Lebens. Die Sünde besteht also nicht zuerst
in dem Schlechten, das einzelne Menschen
tun oder einander antun, sondern in dem
Bösen, das ihnen schuldlos von aussen
widerfährt, vor allem durch die ökonomischen

und politischen Verhältnisse, in die
sie hineingeboren werden, die sie umgeben
und denen sie ausgesetzt sind. Sünde ist der
Inbegriff dieser unmenschlichen Verhältnisse,

die den Menschen und seine Würde
demütigen, beleidigen, verachten, verletzen,

unterdrücken, ausbeuten.
In dieser Auffassung wird das Problem

einer individuellen Verfehlung ethischer
Grundsätze nicht geleugnet. Aber es wird
vermöge einer anderen Konzeption der
Sünde begriffen, die dann eine andere
Lösungsperspektive eröffnet. In ihr gelten die
persönlichen Verfehlungen des einzelnen
Menschen als ein abgeleiteter, verursachter
Teil dieser umfassenden strukturellen Sünde.

Als Opfer ist er auch Täter. Sein Tätersein

ist ein Element seiner Opferrolle. Damit

wird dem Menschen nicht abgenommen,

die Sünde zu verantworten. Denn nur
solche Verantwortung kann etwas ändern.
Aber gleichsam sachgerecht erstreckt sich
das Verständnis von Sünde zum vornherein
auf den Zusammenhang von Innen und
Aussen und auf die Gewichtung dieser
Momente, die zunächst einmal von der
Wirklichkeit vorgegeben ist.

Freilich hat die Theologie der Befreiung
mit diesem Verständnis von Sünde nur
Anschauungen der Aufklärung, zuletzt noch in
den Theorien von Marx und Freud,
übernommen, die längst auch von den
Sozialwissenschaften empirisch bestätigt worden
sind. Es handelt sich um Einsichten, ohne
die Theologie sich jeder objektiven
Verbindlichkeit begeben würde.

Angst - Aggression - strukturelle
Gewalt

Eugen Drewermann hat nun dieser
befreienden statt moralischen Konzeption
von Sünde ein hochbedeutsames Moment
hinzugefügt. In seinem Ansatz, das
Problem der Sünde zu bedenken, whd psycho¬

logisch das subjektive Moment hervorgehoben.

Der ökonomisch-politische
Sündenbegriff hatte dieses Moment vernachlässigt

oder übergangen - allerdings mit
gutem Grund: um nicht in die Falle der
moralischen Problemverkürzung zu treten,
die dem Leiden an Verelendung und
Unterdrückung und den verkehrten Reaktionen
hierauf noch die moralische Strafe hinzufügt.

Aber gerade dieser moralisch repressiven

Position läuft Drewermanns Analyse
und Heilungsperspektive zuwider. Zwar ist
sein Sündenbegriff subjektiv zentriert, aber
er ist genauso a-moralisch und strukturell
in seiner Grundform wie derjenige der
Theologie der Befreiung. Sünde entspringt
für ihn nämlich aus dem Angstpotential der
menschlichen Seele, das unvermeidbar
aller menschlichen Existenz mitgegeben ist.

Geworfen ins Dasein als zu früh geborenes,

daher unangepasstes Tier, einer
unsicheren bis feindlichen Umwelt und
zugleich ruhelosen, chaotischen inneren
Triebstrebung ausgeliefert, reagiert die
Seele notwendig mit Angst. Die Regel ist
nun eine verhängnisvolle Strategie der
Angstbewältigung. Sie besteht in vielfältigen

Wegen der Aggression als
Sicherungsmechanismus, der das Gegenteil des von
ihm Beabsichtigten bewirken muss: Ge-
gen-Aggression, allgemeiner Kampf,
Vervielfachung der Bedrohung und so der
Angstquellen - ein circulus vitiosus in
Form der schlechten Unendlichkeit einer
Spirale.

Die Ökonomie des Eigentums, seiner
Sicherung und Vermehrung in der Konkurrenz,

ist die versachlichte Festsetzung dieser

aggressiven Angstbewältigungs- und
Sicherungsstrategie.1 Die Machtpolitik der
Befriedung durch wechselweise oder von
Machtmonopolen ausgehende Abschrek-
kung - nach der Phase regelloser Gewalttätigkeit,

in die solche regulierte Abschrek-
kung immer wieder umschlägt - ist die
versachlichte Festsetzung der falschen
Angstbewältigung in der Politik.2 Der
psychosozial unmittelbare
Angst-Aggressions-Mechanismus bekommt durch seine
Objektivierung in Ökonomie und Politik
als sich verselbständigenden, eigengesetz-

285



liehen Lebensbereichen den Schein des
Rationalen.

Die Ökonomie, so sieht es aus, schafft
Reichtum für die Bedürfnisbefriedigung,
die Politik Frieden unter den Menschen.
Soziale Ungleichheit in der Ökonomie - bis
hin zu Verarmung und Verelendung grosser
Massen - und das periodische Umschlagen
des machtpolitischen Abschreckungsfriedens

in Krieg und Aufruhr erscheinen vom
Standpunkt dieser Rationalität als
unerwünschte Nebenfolgen. Sie sollen verhindert

oder doch gebändigt und verringert
werden durch einen klugen, regulierenden
Umgang mit dieser Ökonomie von
Privateigentum und Konkurrenz und mit jener
Politik der abschreckenden Macht. Aber
diese Rationalität ist ein sich selbst nicht
begreifender und sich gleichsam für bare
Münze nehmender Schein. Denn die Analyse

zeigt, dass der Ausgangspunkt von
Angst und Gewaltreaktion, der ja in dieser
Ökonomie und Politik nicht aufgehoben,
sondern «rational» konserviert, verwandelt
und verfestigt wird, diese formale Rationalität

immer wieder sprengen und letzten
Endes aufheben muss.3

Was oberflächlicher Betrachtung als ein
geordnetes vernünftiges Reich von dieser
Welt erscheint, erweist sich als zutiefst
irrational, nämlich als angst- und gewaltgetrieben

und in Gewalt, die wieder Angst
erzeugt, immer erneut übergehend. Es ist
die strukturelle Gewalt der ökonomischen
Verhältnisse, die Marx ihren «stummen
Zwang» nannte, und die direkte Gewalt der
Machtpolitik, vor allem der Staatsaparate,
die bekanntlich am konsequentesten von
der anarchistischen Theorie kritisiert worden

ist.

Befreiung des inneren Menschen durch
Glauben, des äusseren Menschen durch
«Heilung» von Ökonomie und Politik

Die grundlegende Angst des Menschen
als zentrales Moment der «condition
humaine» kann nur beruhigt werden in einer
vorgängigen Liebe, als bergende Beziehung.

Das ist nun in Drewermanns Analyse
der zweite springende Punkt, nach der Fest¬

stellung der auch sozial konstitutiven und
spezifisch menschlichen primären Angst.
Etwas von dieser Liebe hat diejenige von
Müttern zu Kindern, auch jene zwischen
Erwachsenen. Aber durch die Angst, die
sich immer wieder einmischt, wird diese
Liebe stets erneut aufgebrochen durch
Überforderung, Misstrauen, Eifersucht,
Aggression, Besitzstreben. Daher kann die
Angst nur in der Liebe eines ganz angstfreien

Wesens, eines in dieser Bedeutung Absoluten,

beruhigt werden: eben Gottes. «In der
Welt habt ihr Angst» - von dieser
unvermeidlichen Grunderfahrung des Menschen
geht Jesu Evangelium aus. Es antwortet auf
diese konstitutive Angst mit dem Glauben
als Leben vor Gott, im Vertrauen auf ihn:
«dass ihr in mir Frieden habt» (Joh 16,33).

So weit Drewermanns Anschauung, wie
er sie in seinem grossen Grundlagenwerk
«Strukturen des Bösen» entfaltet hat.4 Sie
ist richtig. Aber sie wird nicht leugnen, dass
die primäre Angst unendlich gesteigert
wird durch die angstmachenden ökonomischen

und politischen Systeme, in deren
verselbständigten! Weltlauf, etwa als
kapitalistische Wachstumsökonomie, sie sich
materialisiert hat. Dass jemand nicht Gott
und dem Mammon gleichzeitig dienen
kann (Mt 6,24), dass Gott nahezu keine
Chance hat bei der grossen Mehrzahl der
Menschen, solange die Seele versklavt
wird von Hunger, Schmerz, Krankheit und
Not, vor allem von den Auswirkungen des
Geld- und Kapitaleigentums und der
Machtpolitik - Konkurrenz, Geltungsstreben,

Minderwertigkeit, Überlegenheit,
Aggression usw. -, das ist eine biblische
Einsicht.5

Sie gibt den spezifisch nicht-materiellen,
in der Menschenwürde gelegenen Grund
an, sich von solcher Ökonomie und Politik
zu befreien durch ein ganz anderes,
gemeinschaftliches Arrangement der sozialen

Institutionen, und vermittelt die Legitimität

der befreiungstheologischen Reflexion
eines solchen praktischen Weges. Der

Glaube kann nicht leben in der Welt des
Geldes und der Macht. Und er birgt in
seinem Inneren eine andere: das «Reich
Gottes» in seinem Kommen «auf Erden

286



wie im Himmel» als zentralen Willen Gottes

(Mt 6,10).
Die Befreiung von der Angst durch das

Empfangen des Heiligen Geistes der Liebe
Gottes in der menschlichen Seele und
durch ihr Neugeboren- und Geborgenwerden

in diesem Geist kann also nicht
auskommen ohne den scheinbaren Umweg
über die Auflösung der spezifisch äusseren,
ökonomischen und politischen Angstquellen

- aus einem ganz elementaren spezifisch

gläubigen Grund heraus: Sie stehen
Gottes Liebe im Wege. Es sind zwar die
falsche Ökonomie und Politik nicht die
primären Angstquellen, sondern abgeleitet
als Angstbewältigungsstrategien. Dennoch
können sie im Glauben nicht umgangen
werden, fordern ihn vielmehr durch ihr
Eigengewicht und durch ihren Zusammenhang

mit Angst heraus.
Nun ist allerdings die Angst nicht die

einzige Quelle der falschen Ökonomie und
Politik. Wie Marx gezeigt hat, bringen die
bedürftige physische Seite und der soziale
Charakter des Menschen gesellschaftliche
Arbeit als «materielle» Antwort auf diese
«materielle» Dimension der «condition
humaine» hervor. Femer haben Ökonomie
und Politik, nachdem sie einmal aus der
psychosozialen Angstdynamik und aus der
physiologischen ungesicherten Bedürftigkeit

entstanden sind, ihr Eigengewicht.
Dazu gehört schliesslich auch ihre eigene
psychische Bedeutung als sekundäre, aber
höchst wirksame Angstquellen.

Die Heilung der Seele im Glauben ist
also vermittelt mit der «Heilung» von
Ökonomie und Politik. Diese Vermittlung lässt
sich nun ebensosehr für die gegenteilige,
von der Befreiungstheologie hervorgehobene

Seite des Heilungsweges zeigen.
Denn Befreiungstheologie hat die Erfahrung

gemacht, dass ihr Bestreben, die
Strukturen der Sünde im materiellen Leben
zu verändern, sich in Widersprüche
verstrickt, wenn sie nicht zugleich der Seele
das ihre gibt. Befreiungspraxis bleibt - mit
Varianten, Verschiebungen - in der
bestehenden Ökonomie und Politik hängen,
wenn sie sich nur und zuerst ökonomischer
und politischer Mittel bedient und diese

den gegebenen Verhältnissen entnimmt,
also den Teufel mit Beelzebub auszutreiben

sucht.

Charismen der Befreiung für die
Befreiung der Charismen

Demgegenüber können Kraft und Phantasie

für einen spezifisch anderen äusseren
ökonomisch-politischen Veränderungsweg
nur aus der gleichzeitigen Heilung der
Einzelseele im Empfangen des lebendigen
göttlichen Geistes wachsen. Der Weg der
Beruhigung der Angst in der persönlichen
Liebe Gottes, die auch die menschliche
Liebesmöglichkeit und ihre guten Wirkungen

trägt, ist der ökonomischen und politischen

Befreiung zweifach vorangesetzt. Er
nimmt der sündigen Ökonomie und Politik
etwas von ihrer psychisch deformierenden
Kraft und von ihrem Beharrungsvermögen.
Und er schenkt die besonderen Gaben, die
Charismen, für eine besondere, die
herkömmliche Ökonomie und Politik nicht
mehr in den falschen Mitteln - manchmal
sogar in den Zielen - fortsetzende Befreiung

von dieser Ökonomie und von dieser
Politik. Andererseits ist die Befreiung von
Ökonomie und Politik dann kein Selbstzweck.

Sie erfüllt sich erst im Frieden von
mitmenschlichen Beziehungen und in
gemeinschaftlichen Institutionen, schliesslich

in der Charismatik als dem ganz befreiten

Glaubensleben der Seele.
Eine genauere Betrachtung zeigt also,

wie die Heilung der Seele und die Heilung
des sozialen Lebens miteinander
zusammenhängen. Jede Seite für sich und von der
anderen abgelöst, muss in die Irre führen,
nur den einzelnen Menschen oder die kleine

Gruppe heilen oder aber nur Ökonomie
und Politik ändern zu wollen. Die unmittelbar

politische Auffassung, die für ihren
Weg auf die innere Heilung glaubt verzichten

zu können oder sie geringschätzt,
begreift nicht, dass sie bisher ihre Ziele auch
vermöge dieses Verzichts und dieser
Geringschätzung nicht erreicht hat.

Das ist nun nicht so zu verstehen, dass

man widerwillig, ungeduldig und von
vornherein als Mittel zum Zweck religiös

287



Charismatik und weltlich Therapie treiben,
sie gleichsam als Generator anwerfen sollte
für die Erzeugung von politischer Energie.
Sondern: «Trachtet am ersten nach dem
Reich Gottes und nach seiner Gerechtigkeit,

so wird euch solches alles zufallen»
(Mt 6,33) - das heisst hier: Nur die Heilung
und Entfaltung der Seele und der
mitmenschlichen Beziehungen, die um ihrer
selbst willen gesucht werden, können,
gleichsam absichtslos, von sich aus die
Kräfte und gestalteten Schöpfungen
freisetzen, die der endgültigen Befreiung von
der Haben-Ökonomie und von der Machtpolitik

förderlich sind. Darin drückt sich
die Einsicht aus, dass das Ziel nur erreicht
werden kann, wenn es zugleich die Art des
Weges wird.

Aber genauso gilt auch das Umgekehrte:
Es muss die Missachtung oder
Geringschätzung der negativen menschlichen
Bedeutung der falschen ökonomischen und
politischen Institutionen dazu führen, dass
die charismatisch, liturgisch und therapeutisch

oder auch in unmittelbar mitmenschlicher

Gemeinschaft geweckten guten
Kräfte der Seele immer wieder zerschlagen
werden von den Auswirkungen der
verkehrten Institutionen. Auch das verlangt,
den Kampf um die Auflösung und Ablösung

der falschen Verhältnisse durch
menschen- und gottgemässe Ordnungen gara
ernst zu nehmen - als Selbstzweck. Denn es

geht auch hier um die Alternative von
Menschlichkeit oder Unmenschlichkeit,
die sich in der Sachstruktur von Ökonomie
und Politik verkörpert. So ist also die
Gleichzeitigkeit und Wechselwirkung der
inneren und der äusseren Heilung im Angesicht

Gottes der einzig erfolgversprechende
Weg. Diese Einsicht ist säkularisiert

ausgedrückt in Marx' berühmtem Satz aus
den Feuerbachthesen, Revolution sei das
Zusammenfallen der Veränderung des
Menschen und der Umstände.6

Das Beispiel der Urgemeinde: geistlich
charismatisch und sozial egalitär

Sowohl die Marxsche Einsicht wie die
theologische Reflexion fassen bloss in Ge-

288

danken eine zentrale Erfahrung aus den
Anfängen des Christentums. Die
Glaubensgemeinschaften waren vor der
Transformation in Kirche als politisch-religiösen
Machtapparat sowohl geistlich charismatisch

wie sozial egalitär verfasst in der
lebendigen Unmittelbarkeit des Heiligen
Geistes und in einer sozialen Ökonomie
des gegenseitigen Schenkens und gemeinsamen

Teilens aus einem Gemeinschaftseigentum

nach Massgabe des Bedarfs der
jeweiligen einzelnen Persönlichkeit.7

Obgleich Rosa Luxemburgs kleine Studie

über die Frühgeschichte des Christentums

von Sympathie bestimmt ist, verfehlt
ihr Versuch, diesen charismatisch getragenen

christlichen Kommunismus und
Anarchismus rational zu erkennen, doch zwei
wesentliche Punkte. Theoretisch vermochte

sie nicht die konstitutive Formkraft der
Charismatik, der anbetenden Erfahrung
des Heiligen Geistes, zu erfassen, aufgrund
der atheistischen Schranke ihres konventionell

marxistischen Denkens. Das ist ihr
nun keineswegs vorzuwerfen, teilt sie dieses

Defizit doch mit den meisten Namensund

Kirchenchristen, vor allem mit
Theologen, die auch nicht aus lebendiger
Erfahrung wissen, was das eigentlich ist:
Gottes Heiliger Geist der Liebe. Deshalb
haben die Linken unter ihnen auch keine
Probleme damit, sich einem konventionellen

Marxismus beizugesellen oder gar
unterzuordnen. Empirisch hingegen war
Luxemburgs Beurteilung schlicht falsch, es
habe sich hier um einen gleichsam
idyllischen Verteilungskommunismus gehandelt.

Denn die produktiven Grundlagen der
Fischer, Handwerker und vielleicht auch
Ackersleute waren, dem damaligen Stand
von Produktivkräften und Arbeitsteilung
entsprechend, konstitutiver Bestandteil
eines christlichen Kommunismus?

Dialektik des seelischen und des
ökonomisch-politischen Wegs der
Befreiung

Am Ende dieser Betrachtung zeigt es
sich, dass der seelische und der
ökonomisch-politische Weg der Befreiung und



Heilung, der Versöhnung und Erlösung
sehr eng, dialektisch, miteinander
verschränkt sind. Nicht nur ist der seelische
Weg Voraussetzung des ökonomisch-politischen,

sondern auch der seelische Weg
kommt nur zu sich selbst, indem zugleich
der ökonomisch-politische gegangen wird.
Der ökonomisch-politische Weg ist in dem
seelischen Weg schon enthalten, sofern
dieser der richtigen Veränderung von
Ökonomie und Politik gemäss ist. Ebenso ist
der seelische Weg in der richtigen
ökonomisch-politischen Veränderung enthalten,
in einer seelengemässen Ökonomie und
Anti-Politik als Veränderung, die von der
Heilung und Befreiung der Seele ausgeht
und zu ihr hinführt.

Das ist nun nicht so zu verstehen, dass
äusserlich jede Seite die Bedingung der
anderen ist. Vielmehr verhält es sich
dialektisch so, dass jede die andere in sich
selbst trägt als konstitutiv für ihr je Eigenes.

Das Seelische trägt als Seelisches in
sich selbst die richtige Ökonomie und Politik.

Die richtige Ökonomie und Politik sind
in sich selbst seelenvoll. Wie für diese Vision,

so ist auch für den ihr gemässen Weg
eine spezifische Politik der Seele ins Auge
zu fassen und eine spezifische Seele der -
richtigen, auf den Weg zu bringenden -
Ökonomie und (Anti-)Politik.

Auf den ersten Blick und im bisherigen
Diskurs erscheinen einerseits Charismatik
oder Drewermanns psychologische Theologie

und Seelsorge und andererseits die
politische Befreiungstheologie als
unvereinbar. Aber die Reflexion hat gezeigt, dass
sie beide ihr jeweils Eigenes verfehlen
ohne die anscheinend andere oder
entgegengesetzte Seite als eigene Innenseite, das
jeweils Andere als ein Moment des jeweiligen

Selbst zu praktizieren und zu verstehen.

Charismatik - so sehr sie auch durch
Meditation, Gebet, Liturgie und Gespräch
die Seele für den Heiligen Geist und für
Jesus Christus öffnen mag - bleibt ohne
den Weg zu einer ganz anderen Ökonomie
und Politik in ökonomische und politische
Strukturen und deren seelische Folgen
verstrickt oder ihnen ausgesetzt, die ihr
widersprechen und sie bedrohen. Oder Charis¬

matik lebt mit ihnen in fataler Koexistenz,
ohne diese Bedrohung zu begreifen oder
wahrhaben zu wollen.

Der Versuch der unmittelbar und bloss
politischen Befreiung von der falschen
Ökonomie und Politik bleibt ohne die
Inspiration für eine Ökonomie der Gemeinschaft,

ohne die stets erneute Begegnung
der Seele mit dem Heiligen Geist der Liebe
Gottes gefangen in eben der Ökonomie und
Politik, aus der man heraus möchte. Das ist
der tiefste und innerste Grund für den Fehlweg

und den Zusammenbruch nicht nur des

sogenannten Realsozialismus, sondern
auch aller anderen Wege, die dem Irrtum
erlegen sind, das Reich von dieser Welt mit
seinen eigenen Waffen überwinden zu können.

Damit sind die äusseren Gründe nicht
bestritten: der erbarmungslose, vielfältige,
listenreiche Kampf, der gegen diese Wege
von den ökonomischen und politischen
Gegnern geführt worden ist. Aber die
bisherigen Bewegungen der Befreiung hätten
in diesem Kampf bessere Karten gehabt,
wären realer, nämlich menschenfreundlicher

und attraktiver und eben daher auch
sozialistischer und kommunistischer
gewesen, hätten nicht selbst ihre Identität
beschädigt und Würde verloren, wären eben
darum Widerstands- und kampffähiger
gewesen, vermöge einer innigen Verschrän-
kung mit den Kräften von Seele und Geist.

1 Zum Zusammenhang von elementarer menschlicher
Angst und Ökonomie des Eigentums: Eugen Drewermann,

Das Matthäusevangelium, Teil 1: Bilder von
Erfüllung, Olten 1992, S. 547-553 (zu Mt 6,19-21),
S. 559-570 (zu Mt 6,24). - Eine systematische Interpretation

aus der Sicht des Religiösen Sozialismus gibt:
Aurei von Jüchen, Jesus zwischen reich und arm.
Mammonworte und Mammongeschichten im Neuen Testament,

Stuttgart 1985.
2 Zum Verhältnis von Angst und Macht-Politik: Eugen
Drewermann, a.a.O., S. 482-519 (zu Mt 5,38 bis 6,1-4);
Der Krieg und das Christentum. Von der Ohnmacht und
Notwendigkeit des Religiösen, Regensburg 1984; Der
tödliche Fortschritt. Von der Zerstörung der Erde und
des Menschen im Erbe des Christentums, Freiburg
1991.
3 Dass die Irrationalität der Macht die Absicht ihrer
(verantwortungs-)ethischen Zähmung und Nutzung
nicht zulassen kann, sondern als Ideologie instrumentalisiert,

diskutiere ich in: Subversion und Gemeinschaft.
Befreiung in der Zeitenwende, Hamburg 1993, S. 138-
148.

289



4 Eugen Drewermann, Strukturen des Bösen, 3 Bände,
Paderborn/München/Wien/Zürich 1978.
5 Mit grosser Schärfe wurde sie noch von den ersten
Kirchenvätern akzentuiert. Siehe: Konrad Farner,
Theologie des Kommunismus?, Zürich 1985, S. 9-89.
Durchgebrochen ist dieses Wissen bei manchen
Ketzern, vor allem in Thomas Müntzers Theologie des

Heiligen Geistes und ihren Folgen bis hin zur Münsteraner

Täuferrepublik. Siehe: Thomas Müntzer, Schriften
und Briefe (Hg. Gerhard Wehr), Gütersloh 1978.
6 Karl Marx, Thesen über Feuerbach in: MEW, Bd. 3,
S. 5/6.

7 Den Zusammenhang von geistlicher Charismatik
und sozialer Egalität als Merkmal des frühen Christentums

hebt hervor: Eduardo Hoonaert, Für eine
Befreiungstheologie von Laien, in: Raul Fornet-Betancourt,
Theologien in der Sozial- und Kulturgeschichte
Lateinamerikas. Die Perspektive derArmen, Bd. 1 : Interdisziplinäre

und interkulturelle Forschung in der Theologie.
Autochthone Theologien und Kulturen, Eichstätt 1992,
S. 38-65.
8 Rosa Luxemburg, Kirche und Sozialismus, in:
Internationalismus und Klassenkampf, Neuwied und Berlin
1974, S. 44-77.

fà m mVa

m si ii m s«. m
m mara 9tS

VOR 50 JAHREN

Aufhebung der Vorzensur über die Neuen Wege

Wir haben unseren Lesern und Freunden etwas Gutes mitzuteilen. Endlich, nach mehr
als drei Jahren der Unterdrückung, hört die Herrschaft des Gesslerhutes über die «Neuen
Wege» auf: die Vorzensur ist durch einen Beschluss der entscheidenden Instanzen
aufgehoben worden. Es muss dazu bemerkt werden, dass wir uns der Vorzensur nie
unterzogen haben. Wir haben vielmehr, als diese Massregel gegen uns ergriffen wurde,
zunächst das Erscheinen der «Neuen Wege» eingestellt. Später haben wir dann mit
vertraulichen Heften wieder eingesetzt und diese haben sich nach und nach wieder so
ziemlich zu den alten «Neuen Wegen» entwickelt. Aber sie waren «illegal». Es blieb
verboten, sie öffentlich auszulegen und öffentlich für sie zu werben. Sie durften den Titel
«Neue Wege» nicht aufdem Umschlag tragen. Sie konnten namentlich auch nicht mehr ins
Ausland, was eine besonders schwere Einbusse war. (Wir denken dabei besonders an die
Verbindung mit Palästina!)...

Und nun ist es die nächste Aufgabe, diesen Schaden nach Möglichkeit gutzumachen.
Die ihrer Fessel entledigten «Neuen Wege» müssen wieder zu den Menschen. Sie haben
vielleicht in diesen kommenden Jahren gewaltiger Umwälzungen und folgenschwerer
Entscheidungen noch eine besondere Aufgabe. Darum bitten wir alle unsere Freunde, für
die Verbreitung der alten und neuen «Neuen Wege» zu tun, was in ihren Kräften liegt....

Was im übrigen diesen ganzen Kampf der «Neuen Wege» und seinen Ausgang betrifft,
so ist es nicht nötig, dass wir uns noch darüber äussern. Sein Segen wird ihm nicht fehlen;
wir aber kehren unser Antlitz nach vorwärts.

Die Redaktion

(Juli/August-Heft 1944, S. 407f.)

290


	Sünde, Charisma und Befreiung : theologische Überlegungen zur Synthese von persönlicher und politischer Befreiung

