Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 88 (1994)

Heft: 10

Artikel: Sunde, Charisma und Befreiung : theologische Uberlegungen zur
Synthese von personlicher und politischer Befreiung

Autor: Thielen, Helmut

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143858

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143858
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Helmut Thielen

Siinde, Charisma und Befreiung

Theologische Uberlegungen zur Synthese von personlicher
und politischer Befreiung

Der Verfasser dieses Beitrags, Helmut Thielen, ist Soziologe, Landschaftsplanungs-
Ingenieur und Doktor der Agrarwissenschaft. Er darf als einer der produktivsten Kopfe
innerhalb des Religiosen Sozialismus gelten (vgl. die Buchbesprechungen auf den Seiten
307f. dieses Hefts). Weil nun aber kritisches Denken und sozialistisches Engagement nicht
eben dazu angetan sind, akademische Perspektiven zu erdffnen, heisst es in Thielens
«Steckbrief»: «Vielfiltige Tdtigkeiten zwischen Baustellen, Behorden, wissenschaftlichen
Institutionen und Einrichtungen der politischen Bildung; freier Publizist und Lehrbeauf-
tragter in Berlin.» Unser Freund hat uns einen Text zukommen lassen, der sich mit der
ganzheitlichen Befreiung des Menschen befasst, vom je verschiedenen Siindenbegriff in
der Theologie der Befreiung und bei Eugen Drewermann ausgeht und die Synthese
zwischen den beiden Positionen wagt: Es gibt keine politische Befreiung ohne personliche
Befreiung und umgekehrt keine Heilung der Seele ohne Heilung des sozialen Lebens. Dass
die bisherigen Sozialismen Heil und Befreiung allzu auschliesslich von der soziookonomi-
schen Verdnderung der Verhdltnisse erwartet haben, ist die wesentliche Ursache ihres
Versagens. Helmut Thielen vertieft und erweitert seinen Beitrag in einem Buch, das noch
diesen Monat im Echter Verlag erscheint und den Titel trdgt: «Befreiung — Perspektiven

jenseits der Moderne».

Siinde - konventionell und
befreiungstheologisch verstanden

Zugespitzt und daher sicher etwas ver-
einfacht, ldsst sich eine konventionelle
Auffassung von Siinde von derjenigen in
der Theologie der Befreiung unterschei-
den. Sie gehoren jeweils gegensitzlichen
theologischen Anschauungen iiber die Ver-
antwortlichkeit an. Die konventionelle mo-
ralische Position versteht unter Siinde eine
willentliche Verfehlung des gebotenen
richtigen Lebens. Sie spricht daher eine
unbedingte Verurteilung aus und droht zu-
néchst mit Bestrafung. Auch wenn deren
Aufhebung in Barmherzigkeit in Aussicht
gestellt ist, quilt sie den «Siinder» doch
vermoge der Verinnerlichung dieser vor-
gingigen Verurteilung mit Schuldgefiih-
len; die sie verstirkende Manipulation ist
der Sinn der besonderen Kirchenstrafen.

284

Red.

Soweit die Religion als kirchlich institutio-
nalisierte Macht in fritheren Zeiten sich des
«weltlichen Schwertes» bediente, kamen
auch dusserliche Strafen hinzu — im nicht
eben seltenen Extremfall Folter und Tod.
Ganz anders ist nun die Denkweise der
Theologie der Befreiung. In zweifacher
Hinsicht verdndert sie das herkommliche
religiose Verstidndnis von Siinde. Sie ver-
steht diese nicht mehr moralisch, als eine
schuldhafte Verfehlung des Einzelnen ge-
geniiber Gottes Willen und Geboten, son-
dern als eine verkehrte Struktur des Lebens.
Nicht der Einzelne hat sie zuerst verschul-
det. Vielmehr tritt sie von aussen behin-
dernd und verletzend in menschliches Le-
ben ein. Ferner erblickt die Theologie der
Befreiung diese Siinde nicht mehr so sehr
in der individuellen, seelischen, als viel-
mehr in der wirtschaftlich-gesellschaft-
lich-politischen Seite dieses (noch) nicht



zu sich selbst gekommenen menschlichen
Lebens. Die Siinde besteht also nicht zuerst
in dem Schlechten, das einzelne Menschen
tun oder einander antun, sondern in dem
Bosen, das ihnen schuldlos von aussen
widerfihrt, vor allem durch die 6konomi-
schen und politischen Verhiltnisse, in die
sie hineingeboren werden, die sie umgeben
und denen sie ausgesetzt sind. Siinde ist der
Inbegriff dieser unmenschlichen Verhilt-
nisse, die den Menschen und seine Wiirde
demiitigen, beleidigen, verachten, verlet-
zen, unterdriicken, ausbeuten.

In dieser Auffassung wird das Problem
einer individuellen Verfehlung ethischer
Grundsitze nicht geleugnet. Aber es wird
vermoge einer anderen Konzeption der
Siinde begriffen, die dann eine andere Lo-
sungsperspektive erdffnet. In ihr gelten die
personlichen Verfehlungen des einzelnen
Menschen als ein abgeleiteter, verursachter
Teil dieser umfassenden strukturellen Siin-
de. Als Opfer ist er auch Tdter. Sein Téter-
sein ist ein Element seiner Opferrolle. Da-
mit wird dem Menschen nicht abgenom-
men, die Siinde zu verantworten. Denn nur
solche Verantwortung kann etwas éndern.
Aber gleichsam sachgerecht erstreckt sich
das Versténdnis von Siinde zum vornherein
auf den Zusammenhang von Innen und
Aussen und auf die Gewichtung dieser
Momente, die zunidchst einmal von der
Wirklichkeit vorgegeben ist.

Freilich hat die Theologie der Befreiung
mit diesem Verstidndnis von Siinde nur An-
schauungen der Aufkldrung, zuletzt noch in
den Theorien von Marx und Freud, iiber-
nommen, die langst auch von den Sozial-
wissenschaften empirisch bestitigt worden
sind. Es handelt sich um Einsichten, ohne
die Theologie sich jeder objektiven Ver-
bindlichkeit begeben wiirde.

Angst — Aggression — strukturelle
Gewalt

Eugen Drewermann hat nun dieser be-
freienden statt moralischen Konzeption
von Siinde ein hochbedeutsames Moment
hinzugefiigt. In seinem Ansatz, das Pro-
blem der Siinde zu bedenken, wird psycho-

logisch das subjektive Moment hervorge-
hoben. Der 6konomisch-politische Siin-
denbegriff hatte dieses Moment vernach-
lassigt oder ilibergangen — allerdings mit
gutem Grund: um nicht in die Falle der
moralischen Problemverkiirzung zu treten,
die dem Leiden an Verelendung und Unter-
driickung und den verkehrten Reaktionen
hierauf noch die moralische Strafe hinzu-
fligt. Aber gerade dieser moralisch repres-
siven Position lduft Drewermanns Analyse
und Heilungsperspektive zuwider. Zwar ist
sein Siindenbegriff subjektiv zentriert, aber
er ist genauso a-moralisch und strukturell
in seiner Grundform wie derjenige der
Theologie der Befreiung. Siinde entspringt
fiir ihn ndmlich aus dem Angstpotential der
menschlichen Seele, das unvermeidbar al-
ler menschlichen Existenz mitgegeben ist.

Geworfen ins Dasein als zu friih gebore-
nes, daher unangepasstes Tier, einer unsi-
cheren bis feindlichen Umwelt und zu-
gleich ruhelosen, chaotischen inneren
Triebstrebung ausgeliefert, reagiert die
Seele notwendig mit Angst. Die Regel ist
nun eine verhidngnisvolle Strategie der
Angstbewdltigung. Sie besteht in vielfilti-
gen Wegen der Aggression als Sicherungs-
mechanismus, der das Gegenteil des von
ihm Beabsichtigten bewirken muss: Ge-
gen-Aggression, allgemeiner Kampf, Ver-
vielfachung der Bedrohung und so der
Angstquellen — ein circulus vitiosus in
Form der schlechten Unendlichkeit einer
Spirale.

Die Okonomie des Eigentums, seiner Si-
cherung und Vermehrung in der Konkur-
renz, ist die versachlichte Festsetzung die-
ser aggressiven Angstbewiltigungs- und
Sicherungsstrategie.' Die Machtpolitik der
Befriedung durch wechselweise oder von
Machtmonopolen ausgehende Abschrek-
kung —nach der Phase regelloser Gewaltti-
tigkeit, in die solche regulierte Abschrek-
kung immer wieder umschligt — ist die
versachlichte Festsetzung der falschen
Angstbewiltigung in der Politik.> Der psy-
chosozial unmittelbare Angst-Aggressi-
ons-Mechanismus bekommt durch seine
Objektivierung in Okonomie und Politik
als sich verselbstandigenden, eigengesetz-

285



lichen Lebensbereichen den Schein des
Rationalen.

Die Okonomie, so sieht es aus, schafft
Reichtum fiir die Bediirfnisbefriedigung,
die Politik Frieden unter den Menschen.
Soziale Ungleichheit in der Okonomie — bis
hin zu Verarmung und Verelendung grosser
Massen — und das periodische Umschlagen
des machtpolitischen Abschreckungsfrie-
dens in Krieg und Aufruhr erscheinen vom
Standpunkt dieser Rationalitéit als uner-
wiinschte Nebenfolgen. Sie sollen verhin-
dert oder doch gebindigt und verringert
werden durch einen klugen, regulierenden
Umgang mit dieser Okonomie von Privat-
eigentum und Konkurrenz und mit jener
Politik der abschreckenden Macht. Aber
diese Rationalitét ist ein sich selbst nicht
begreifender und sich gleichsam fiir bare
Miinze nehmender Schein. Denn die Ana-
lyse zeigt, dass der Ausgangspunkt von
Angst und Gewaltreaktion, der ja in dieser
Okonomie und Politik nicht aufgehoben,
sondern «rational» konserviert, verwandelt
und verfestigt wird, diese formale Rationa-
litdt immer wieder sprengen und letzten
Endes aufheben muss.’

Was oberfldchlicher Betrachtung als ein
geordnetes verniinftiges Reich von dieser
Welt erscheint, erweist sich als zutiefst ir-
rational, nimlich als angst- und gewaltge-
trieben und in Gewalt, die wieder Angst
erzeugt, immer erneut iibergehend. Es ist
die strukturelle Gewalt der 6konomischen
Verhiltnisse, die Marx ihren «stummen
Zwang» nannte, und die direkte Gewalt der
Machtpolitik, vor allem der Staatsaparate,
die bekanntlich am konsequentesten von
der anarchistischen Theorie kritisiert wor-
den ist.

Befreiung des inneren Menschen durch
Glauben, des dusseren Menschen durch
«Heilung» von Okonomie und Politik

Die grundlegende Angst des Menschen
als zentrales Moment der «condition hu-
maine» kann nur beruhigt werden in einer
vorgdngigen Liebe, als bergende Bezie-
hung. Das ist nun in Drewermanns Analyse
der zweite springende Punkt, nach der Fest-

286

stellung der auch sozial konstitutiven und
spezifisch menschlichen priméren Angst.
Etwas von dieser Liebe hat diejenige von
Miittern zu Kindern, auch jene zwischen
Erwachsenen. Aber durch die Angst, die
sich immer wieder einmischt, wird diese
Liebe stets erneut aufgebrochen durch
Uberforderung, Misstrauen, Eifersucht,
Aggression, Besitzstreben. Daher kann die
Angst nur in der Liebe eines ganz angstfrei-
en Wesens, eines in dieser Bedeutung Abso-
luten, beruhigt werden: eben Gottes. «Inder
Welt habt ihr Angst» — von dieser unver-
meidlichen Grunderfahrung des Menschen
geht Jesu Evangelium aus. Es antwortet auf
diese konstitutive Angst mit dem Glauben
als Leben vor Gott, im Vertrauen auf ihn:
«dass ihr in mir Frieden habt» (Joh 16,33).

So weit Drewermanns Anschauung, wie
er sie in seinem grossen Grundlagenwerk
«Strukturen des Bosen» entfaltet hat.* Sie
istrichtig. Aber sie wird nicht leugnen, dass
die primdre Angst unendlich gesteigert
wird durch die angstmachenden 6konomi-
schen und politischen Systeme, in deren
verselbstidndigtem Weltlauf, etwa als kapi-
talistische Wachstumsékonomie, sie sich
materialisiert hat. Dass jemand nicht Gott
und dem Mammon gleichzeitig dienen
kann (Mt 6,24), dass Gott nahezu keine
Chance hat bei der grossen Mehrzahl der
Menschen, solange die Seele versklavt
wird von Hunger, Schmerz, Krankheit und
Not, vor allem von den Auswirkungen des
Geld- und Kapitaleigentums und der
Machtpolitik — Konkurrenz, Geltungsstre-
ben, Minderwertigkeit, Uberlegenhelt Ag-
gression usw. —, das ist eine biblische Ein-
sicht.’

Sie gibt den spezifisch nicht-materiellen,
in der Menschenwiirde gelegenen Grund
an, sich von solcher Okonomie und Politik
zu befreien durch ein ganz anderes, ge-
meinschaftliches Arrangement der sozia-
len Institutionen, und vermittelt die Legiti-
mitét der befreiungstheologischen Reflexi-
on eines solchen praktischen Weges. Der
Glaube kann nicht leben in der Welt des
Geldes und der Macht. Und er birgt in
seinem Inneren eine andere: das «Reich
Gottes» in seinem Kommen «auf Erden



wie im Himmel» als zentralen Willen Got-
tes (Mt 6,10).

Die Befreiung von der Angst durch das
Empfangen des Heiligen Geistes der Liebe
Gottes in der menschlichen Seele und
durch ihr Neugeboren- und Geborgenwer-

den in diesem Geist kann also nicht aus-

kommen ohne den scheinbaren Umweg
iiber die Auflosung der spezifisch dusseren,
okonomischen und politischen Angstquel-
len — aus einem ganz elementaren spezi-
fisch glﬁubigen Grund heraus: Sie stehen
Gottes Liebe im Wege. Es sind zwar die
falsche Okonomie und Politik nicht die
primiren Angstquellen, sondern abgeleitet
als Angstbewiltigungsstrategien. Dennoch
konnen sie im Glauben nicht umgangen
werden, fordern ihn vielmehr durch ihr Ei-
gengewicht und durch ihren Zusammen-
hang mit Angst heraus.

Nun ist allerdings die Angst nicht die
einzige Quelle der falschen Okonomie und
Politik. Wie Marx gezeigt hat, bringen die
bediirftige physische Seite und der soziale
Charakter des Menschen gesellschaftliche
Arbeit als «materielle» Antwort auf diese
«materielle» Dimension der «condition
humaine» hervor. Ferner haben Okonomie
und Politik, nachdem sie einmal aus der
psychosozialen Angstdynamik und aus der
physiologischen ungesicherten Bediirftig-
keit entstanden sind, ihr Eigengewicht.
Dazu gehort schliesslich auch ihre eigene
psychische Bedeutung als sekundére, aber
hochst wirksame Angstquellen.

Die Heilung der Seele im Glauben ist
also vermittelt mit der «Heilung» von Oko-
nomie und Politik. Diese Vermittlung lasst
sich nun ebensosehr fiir die gegenteilige,
von der Befreiungstheologie hervorgeho-
bene Seite des Heilungsweges zeigen.
Denn Befreiungstheologie hat die Erfah-
rung gemacht, dass ihr Bestreben, die
Strukturen der Siinde im materiellen Leben
zu veridndern, sich in Widerspriiche ver-
strickt, wenn sie nicht zugleich der Seele
das ihre gibt. Befreiungspraxis bleibt — mit
Varianten, Verschiebungen — in der beste-
henden Okonomie und Politik hingen,
wenn sie sich nur und zuerst 6konomischer
und politischer Mittel bedient und diese

den gegebenen Verhiltnissen entnimmt,
also den Teufel mit Beelzebub auszutrei-
ben sucht.

Charismen der Befreiung fiir die
Befreiung der Charismen

Demgegeniiber konnen Kraft und Phan-
tasie fiir einen spezifisch anderen dusseren
okonomisch-politischen Veranderungsweg
nur aus der gleichzeitigen Heilung der Ein-
zelseele im Empfangen des lebendigen
gottlichen Geistes wachsen. Der Weg der
Beruhigung der Angst in der persénlichen
Liebe Gottes, die auch die menschliche
Liebesmoglichkeit und ihre guten Wirkun-
gen trigt, ist der 6konomischen und politi-
schen Befreiung zweifach vorangesetzt. Er
nimmt der siindigen Okonomie und Politik
etwas von ihrer psychisch deformierenden
Kraft und von ihrem Beharrungsvermogen.
Und er schenkt die besonderen Gaben, die
Charismen, fiir eine besondere, die her-
kommliche Okonomie und Politik nicht
mehr in den falschen Mitteln — manchmal
sogar in den Zielen — fortsetzende Befrei-
ung von dieser Okonomie und von dieser
Politik. Andererseits ist die Befreiung von
Okonomie und Politik dann kein Selbst-
zweck. Sie erfiillt sich erst im Frieden von
mitmenschlichen Beziehungen und in ge-
meinschaftlichen Institutionen, schliess-
lich in der Charismatik als dem ganz befrei-
ten Glaubensleben der Seele.

Eine genauere Betrachtung zeigt also,
wie die Heilung der Seele und die Heilung
des sozialen Lebens miteinander zusam-
menhéngen. Jede Seite fiir sich und von der
anderen abgeldst, muss in die Irre fiihren,
nur den einzelnen Menschen oder die klei-
ne Gruppe heilen oder aber nur Okonomie
und Politik &ndern zu wollen. Die unmittel-
bar politische Auffassung, die fiir ihren
Weg auf die innere Heilung glaubt verzich-
ten zu konnen oder sie geringschitzt, be-
greift nicht, dass sie bisher ihre Ziele auch
vermoge dieses Verzichts und dieser Ge-
ringschétzung nicht erreicht hat.

Das ist nun nicht so zu verstehen, dass
man widerwillig, ungeduldig und von
vornherein als Mittel zum Zweck religios

287



Charismatik und weltlich Therapie treiben,
sie gleichsam als Generator anwerfen sollte
fiir die Erzeugung von politischer Energie.
Sondem: «Trachtet am ersten nach dem
Reich Gottes und nach seiner Gerechtig-
keit, so wird euch solches alles zufallen»
(Mt 6,33) —das heisst hier: Nur die Heilung
und Entfaltung der Seele und der mit-
menschlichen Beziehungen, die um ihrer
selbst willen gesucht werden, konnen,
gleichsam absichtslos, von sich aus die
Krifte und gestalteten Schopfungen frei-
setzen, die der endgiiltigen Befreiung von
der Haben-Okonomie und von der Macht-
politik férderlich sind. Darin driickt sich
die Einsicht aus, dass das Ziel nur erreicht
werden kann, wenn es zugleich die Art des
Weges wird.

Aber genauso gilt auch das Umgekehrte:
Es muss die Missachtung oder Gering-
schitzung der negativen menschlichen Be-
deutung der falschen okonomischen und
politischen Institutionen dazu fiihren, dass
die charismatisch, liturgisch und therapeu-
tisch oder auch in unmittelbar mitmensch-
licher Gemeinschaft geweckten guten
Krifte der Seele immer wieder zerschlagen
werden von den Auswirkungen der ver-
kehrten Institutionen. Auch das verlangt,
den Kampf um die Auflosung und Ablo-
sung der falschen Verhéltnisse durch men-
schen- und gottgemdsse Ordnungen ganz
ernst zu nehmen — als Selbstzweck. Denn es
geht auch hier um die Alternative von
Menschlichkeit oder Unmenschlichkeit,
die sich in der Sachstruktur von Okonomie
und Politik verkorpert. So ist also die
Gleichzeitigkeit und Wechselwirkung der
inneren und der dusseren Heilung im Ange-
sicht Gottes der einzig erfolgversprechen-
de Weg. Diese Einsicht ist sdkularisiert
ausgedriickt in Marx’ beriihmtem Satz aus
den Feuerbachthesen, Revolution sei das
Zusammenfallen der Verinderung des
Menschen und der Umsténde.®

Das Beispiel der Urgemeinde: geistlich
charismatisch und sozial egalitir

Sowohl die Marxsche Einsicht wie die
theologische Reflexion fassen bloss in Ge-

288

danken eine zentrale Erfahrung aus den
Anfingen des Christentums. Die Glau-
bensgemeinschaften waren vor der Trans-
formation in Kirche als politisch-religiosen
Machtapparat sowohl geistlich charisma-
tisch wie sozial egalitdr verfasst in der
lebendigen Unmittelbarkeit des Heiligen
Geistes und in einer sozialen Okonomie
des gegenseitigen Schenkens und gemein-
samen Teilens aus einem Gemeinschafts-
eigentum nach Massgabe des Bedarfs der
jeweiligen einzelnen Personlichkeit.’

Obgleich Rosa Luxemburgs kleine Stu-
die iiber die Friihgeschichte des Christen-
tums von Sympathie bestimmt ist, verfehlt
ihr Versuch, diesen charismatisch getrage-
nen christlichen Kommunismus und Anar-
chismus rational zu erkennen, doch zwei
wesentliche Punkte. Theoretisch vermoch-
te sie nicht die konstitutive Formkraft der
Charismatik, der anbetenden Erfahrung
des Heiligen Geistes, zu erfassen, aufgrund
der atheistischen Schranke ihres konven-
tionell marxistischen Denkens. Das ist ithr
nun keineswegs vorzuwerfen, teilt sie die-
ses Defizit doch mit den meisten Namens-
und Kirchenchristen, vor allem mit Theo-
logen, die auch nicht aus lebendiger Er-
fahrung wissen, was das eigentlich ist:
Gottes Heiliger Geist der Liebe. Deshalb
haben die Linken unter ihnen auch keine
Probleme damit, sich einem konventionel-
len Marxismus beizugesellen oder gar un-
terzuordnen. Empirisch hingegen war Lu-
xemburgs Beurteilung schlicht falsch, es
habe sich hier um einen gleichsam idyl-
lischen Verteilungskommunismus gehan-
delt. Denn die produktiven Grundlagen der
Fischer, Handwerker und vielleicht auch
Ackersleute waren, dem damaligen Stand
von Produktivkriften und Arbeitsteilung
entsprechend, konstitutiver Bestandteil ei-
nes christlichen Kommunismus.®

Dialektik des seelischen und des
okonomisch-politischen Wegs der
Befreiung

Am Ende dieser Betrachtung zeigt es

-sich, dass der seelische und der 6kono-

misch-politische Weg der Befreiung und



Heilung, der Verséhnung und Erlosung
sehr eng, dialektisch, miteinander ver-
schrinkt sind. Nicht nur ist der seelische
Weg Voraussetzung des dkonomisch-poli-
tischen, sondern auch der seelische Weg
kommt nur zu sich selbst, indem zugleich
der 6konomisch-politische gegangen wird.
Der 6konomisch-politische Weg ist in dem
seelischen Weg schon enthalten, sofern
dieser der richtigen Verdnderung von Oko-
nomie und Politik gemiss ist. Ebenso ist
der seelische Weg in der richtigen 6kono-
misch-politischen Veranderung enthalten,
in einer seelengemdssen Okonomie und
Anti-Politik als Verdnderung, die von der
Heilung und Befreiung der Seele ausgeht
und zu ihr hinfiihrt.

Das ist nun nicht so zu verstehen, dass
ausserlich jede Seite die Bedingung der
anderen ist. Vielmehr verhilt es sich dia-
lektisch so, dass jede die andere in sich
selbst tragt als konstitutiv fiir ihr je Eige-
nes. Das Seelische trédgt als Seelisches in
sich selbst die richtige Okonomie und Poli-
tik. Die richtige Okonomie und Politik sind
in sich selbst seelenvoll. Wie fiir diese Visi-
on, so ist auch fiir den ihr geméssen Weg
eine spezifische Politik der Seele ins Auge
zu fassen und eine spezifische Seele der —
richtigen, auf den Weg zu bringenden —
Okonomie und (Anti-)Politik.

Auf den ersten Blick und im bisherigen
Diskurs erscheinen einerseits Charismatik
oder Drewermanns psychologische Theo-
logie und Seelsorge und andererseits die
politische Befreiungstheologie als unver-
einbar. Aber die Reflexion hat gezeigt, dass
sie beide ihr jeweils Eigenes verfehlen
ohne die anscheinend andere oder entge-
gengesetzte Seite als eigene Innenseite, das
jeweils Andere als ein Moment des jeweili-
gen Selbst zu praktizieren und zu verste-
hen. Charismatik — so sehr sie auch durch
Meditation, Gebet, Liturgie und Gesprich
die Seele fiir den Heiligen Geist und fiir
Jesus Christus 6ffnen mag — bleibt ohne
den Weg zu einer ganz anderen Okonomie
und Politik in 6konomische und politische
Strukturen und deren seelische Folgen ver-
strickt oder ihnen ausgesetzt, die ihr wider-
sprechen und sie bedrohen. Oder Charis-

matik lebt mit ihnen in fataler Koexistenz,
ohne diese Bedrohung zu begreifen oder
wahrhaben zu wollen.

Der Versuch der unmittelbar und bloss
politischen Befreiung von der falschen
Okonomie und Politik bleibt ohne die In-
spiration fiir eine Okonomie der Gemein-
schaft, ohne die stets erneute Begegnung
der Seele mit dem Heiligen Geist der Liebe
Gottes gefangen in eben der Okonomie und
Politik, aus der man heraus méchte. Das ist
der tiefste und innerste Grund fiir den Fehl-
weg und den Zusammenbruch nicht nur des
sogenannten Realsozialismus, sondern
auch aller anderen Wege, die dem Irrtum
erlegen sind, das Reich von dieser Welt mit
seinen eigenen Waffen iiberwinden zu kon-
nen. Damit sind die dusseren Griinde nicht
bestritten: der erbarmungslose, vielfiltige,
listenreiche Kampf, der gegen diese Wege
von den ©konomischen und politischen
Gegnern gefiihrt worden ist. Aber die bis-
herigen Bewegungen der Befreiung hitten
in diesem Kampf bessere Karten gehabt,
wiéren realer, namlich menschenfreundli-
cher und attraktiver und eben daher auch
sozialistischer und kommunistischer ge-
wesen, hatten nicht selbst ihre Identitét be-
schidigt und Wiirde verloren, wiren eben
darum widerstands- und kampfféhiger ge-
wesen, vermoge einer innigen Verschrin-
kung mit den Kriften von Seele und Geist.

1 Zum Zusammenhang von elementarer menschlicher
Angst und Okonomie des Eigentums: Eugen Drewer-
mann, Das Matthdusevangelium, Teil 1: Bilder von
Erfiillung, Olten 1992, S. 547-553 (zu Mt 6,19-21),
S. 559-570 (zu Mt 6,24). — Eine systematische Interpre-
tation aus der Sicht des Religiosen Sozialismus gibt:
Aurel von Jiichen, Jesus zwischen reich und arm. Mam-
monworte und Mammongeschichten im Neuen Testa-
ment, Stuttgart 1985.

2 Zum Verhiltnis von Angst und Macht-Politik: Eugen
Drewermann, a.a.0., S. 482-519 (zu Mt 5,38 bis 6,1-4);
Der Krieg und das Christentum. Von der Ohnmacht und
Notwendigkeit des Religitsen, Regensburg 1984; Der
todliche Fortschritt. Von der Zerstérung der Erde und
des Menschen im Erbe des Christentums, Freiburg
1991.

3 Dass die Irrationalitidt der Macht die Absicht ihrer
(verantwortungs-)ethischen Z#hmung und Nutzung
nicht zulassen kann, sondern als Ideologie instrumenta-
lisiert, diskutiere ich in: Subversion und Gemeinschaft.
Befreiung in der Zeitenwende, Hamburg 1993, S. 138—
148.

289



4 Eugen Drewermann, Strukturen des Bosen, 3 Binde,
Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich 1978,

5 Mit grosser Schirfe wurde sie noch von den ersten
Kirchenvitern akzentuiert. Siehe: Konrad Farner,
Theologie des Kommunismus?, Ziirich 1985, S. 9-89.
Durchgebrochen ist dieses Wissen bei manchen Ket-
zern, vor allem in Thomas Miintzers Theologie des
Heiligen Geistes und ihren Folgen bis hin zur Miinstera-
ner Tduferrepublik. Siehe: Thomas Miintzer, Schriften
und Briefe (Hg. Gerhard Wehr), Giitersloh 1978.

6 Karl Marx, Thesen iiber Feuerbach in: MEW, Bd. 3,
S. 5/6.

7 Den Zusammenhang von geistlicher Charismatik
und sozialer Egalitit als Merkmal des friilhen Christen-
tums hebt hervor: Eduardo Hoonaert, Fiir eine Befrei-
ungstheologie von Laien, in: Raul Fornet-Betancourt,
Theologien in der Sozial- und Kulturgeschichte Latein-
amerikas. Die Perspektive der Armen, Bd. 1: Interdiszi-
plindre und interkulturelle Forschung in der Theologie.
Autochthone Theologien und Kulturen, Eichstétt 1992,
S. 38-65.

8 Rosa Luxemburg, Kirche und Sozialismus, in: Inter-
nationalismus und Klassenkampf, Neuwied und Berlin
1974, S. 44-77.

VOR 50 JAHREN

Aufhebung der Vorzensur iiber die Neuen Wege

Wir haben unseren Lesern und Freunden etwas Gutes mitzuteilen. Endlich, nach mehr
als drei Jahren der Unterdriickung, hort die Herrschaft des Gesslerhutes iiber die «Neuen
Wege» auf: die Vorzensur ist durch einen Beschluss der entscheidenden Instanzen
aufgehoben worden. Es muss dazu bemerkt werden, dass wir uns der Vorzensur nie
unterzogen haben. Wir haben vielmehr, als diese Massregel gegen uns ergriffen wurde,
zunichst das Erscheinen der «Neuen Wege» eingestellt. Spiter haben wir dann mit
vertraulichen Heften wieder eingesetzt und diese haben sich nach und nach wieder so
ziemlich zu den alten «Neuen Wegen» entwickelt. Aber sie waren «illegal». Es blieb
verboten, sie dffentlich auszulegen und 6ffentlich fiir sie zu werben. Sie durften den Titel
«Neue Wege» nicht auf dem Umschlag tragen. Sie konnten namentlich auch nicht mehr ins
Ausland, was eine besonders schwere Einbusse war. (Wir denken dabei besonders an die
Verbindung mit Paléstina!l)...

Und nun ist es die néchste Aufgabe, diesen Schaden nach Méglichkeit gutzumachen.
Die ihrer Fessel entledigten «Neuen Wege» miissen wieder zu den Menschen. Sie haben
vielleicht in diesen kommenden Jahren gewaltiger Umwailzungen und folgenschwerer
Entscheidungen noch eine besondere Aufgabe. Darum bitten wir alle unsere Freunde, fiir
die Verbreitung der alten und neuen «Neuen Wege» zu tun, was in ihren Kréften liegt....

Was im iibrigen diesen ganzen Kampf der «Neuen Wege» und seinen Ausgang betrifft,
so ist es nicht notig, dass wir uns noch dariiber dussern. Sein Segen wird ihm nicht fehlen;
wir aber kehren unser Antlitz nach vorwirts.

Die Redaktion

(Juli/August-Heft 1944, S. 4071.)
290



	Sünde, Charisma und Befreiung : theologische Überlegungen zur Synthese von persönlicher und politischer Befreiung

