
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 88 (1994)

Heft: 10

Artikel: Radikalität

Autor: Sölle, Dorothee

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143856

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143856
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dorothée Solle

Radikalität

«Ärgert dich aber dein rechtes Auge, so
reiss es aus und wirf es von dir» (Mt 5,29),
sagte der Radikale aus Nazareth. Ein Extremist?

Ein Verrückter? Die Geschichte der
Ketzer wäre nicht denkbar ohne die Radikalität

des Bruchs mit bestimmten Lebensformen,

die als selbstverständlich galten. Radikal

ist, wer nicht normal ist. Das Normale -
das im konservativen Diskurs der letzten
Jahre als Ziel deutscher Neuorientierung
angepriesen wird! - hat für Radikale die
Qualität eines zähen widerlichen Schlamms.
Dass alle nach ihm stinken, macht ihn nicht
besser. Lässt er sich abwaschen?

Kein Zufall, dass das Bedürfnis nach der
«Reinheit» der Katharer Pate gestanden hat
beim deutschen Wort «Ketzer». «Wer ist
meine Mutter und wer sind meine Brüder?»
(Mt 12,48) antwortete derselbe Radikale,
hinreichend sarkastisch, auf die Zumutungen

familiärer Nestwärme und Fürsorge.
Erwerbsarbeit und Sesshaftigkeit,
Auskommen und Familiengründung waren
nicht seine Sache, keine Beheimatung hier,
sondern der Auszug aus all diesen Gehäusen,

zusammen mit den Freundinnen und
Gefährten, die heute in der neutestamentlichen

Wissenschaft oft als «Wanderradika-
le» bezeichnet werden.

Aber geht das zusammen, Religion und
Radikalität? Als ich Mitte der siebziger Jahre

nach den USA kam, lernte ich eine
Zeitschrift kennen, die nur ein knappes
Jahrzehnt überdauert hat: «Radical Religion» -
was für ein Titel! «RR» wurde mir ein
Codewort; endlich kam das zusammen, was in
den grosskirchlichen Apparaten so sorgfältig,

im Protestantismus etwa mittels der
Lehre von den zwei Reichen, auseinandergehalten

worden ist. Hat Religion nicht von
Anfang an diesen Zug, an die Wurzel
(radix) zu gehen? Warum erscheint sie dann so
oft soft und lauwarm?

Ketzer sind Menschen, welche die
domestizierte Religion verlassen aus Religiosität,

aus Gottesliebe. «Glaube doch nicht»,
so Augustinus, «dass Ketzereien durch ein

paar hergelaufene kleine Seelen entstehen
konnten. Nur grosse Menschen haben
Ketzereien hervorgebracht.» Die Menschen,
die die Radikalität der Religion gelebt
haben, wollten ja nicht Ketzer oder Abweichler

sein, sondern wurden dazu gemacht.
Die offizielle Begründung im kanonischen
Recht hiess, dass sie, obwohl getaufte und
sich mit ihrer Religion identifizierende
Christen, bestimmte Lehren der Kirchen
ablehnten. Die Häresie setzt eine
funktionierende Orthodoxie voraus, die
Zusammenstellung definierter Glaubenswahrheiten.

Wer sie aus Irrtum oder Unkenntnis
nicht annahm, war häresieverdächtig; als
wirklich gefährlich wurden die Ketzer
angesehen, die formal und beharrlich auf
ihren Irrlehren bestanden.

Aber diese kirchenjuristische Formulierung

der Streitigkeiten geht an der
Lebenswirklichkeit der Ketzer vorbei. Die Radikalen

der Religion nahmen erst in zweiter
Linie Anstoss an dem Lehrgebäude oder
der Ideologie; entscheidend für sie war ihr
anderes Verständnis der Lebensweise.
Nicht die Orthodoxie, sondern die Orthopraxie

war strittig und führte zu Trennungen.

Ein Priester in Cambray wurde
verbrannt, nachdem er sich geweigert hatte,
das Sakrament aus den Händen unwürdiger
Geistlicher zu empfangen. Messen solcher
in Luxus und Sittenlosigkeit lebender Priester

wurden boykottiert; es legte sich nahe,
sie als ungültig anzusehen und so den
Schritt in die Ketzerei zu tun.

Die Radikalen gingen anders um mit
dem Evangelium. Er war für sie nicht
vereinbar mit dem Pnvnk klerikaler Gewänder
und Gebäude, der Sprache des Kultes und

277



der Liturgie, dem Luxus und den Schlemmereien

der Oberschicht, der Herrschaft
von Männern über Frauen, der Macht von
Landbesitzern über Landlose, der Beziehung

zu Staat und Krieg. Kurz: Ihre Abweichung

von der Normalität konstruierte ein
anderes Verhalten zu Eigentum, Sexualität,
Macht und Gewalt. Ketzer und Ketzerinnen

waren sie hinsichtlich der als «normal»
angesehenen Realitäten: Geld und
Militarismus, Steuern und Obrigkeit, Männerwissen

und Naturbeherrschung. Die Hexen
wurden nicht verbrannt, weil sie sich von
irgendwelchen Lehrmeinungen der Kirche
getrennt hätten, sondern weil sie eine andere,

frauenbezogene Heilkunde praktizierten.

«Radical religion» war und ist ein
Gegenentwurf zu ermässigter Religion, die
heute meist als «civil religion» erscheint.
Aber was bedeutet diese Radikalität geleb-
ter Religion? Haben wir nicht ebenfalls
Grund, ihr zu misstrauen? Ist sie nicht
einseitig, intolerant, unaufgeklärt, macht sie
nicht «fanatisch», wie das feuilletonisti-
sche Äquivalent zu «radikal» heisst? Wirkt
sie nicht penetrant «missionarisch»? Macht
sie nicht blind für so vieles, was wir zum
Leben brauchen: Intimität und Schutz,
Genuss und Freude, Kompromissfähigkeit
und die lange Geduld?

Die inhärenten Gefahren radikaler Religion

hängen mit der leidenschaftlich
praktizierten Selbstverleugnung zusammen.
Die meisten radikal-religiösen Bewegungen

haben ihre zerstörerischen Schwierigkeiten

nicht allein mit der sie unterdrückenden

Macht und der schlammigen Welt da
draussen gehabt, sondern ebenso mit sich
selber. Da ist die asketische Verleugnung
des Leibes und seiner Bedürfnisse, und die
nicht weniger destruktive, gehorsame
Verleugnung der eigenen Einsicht. Wie weit
lässt sich denn die Radikalität treiben; bis
zur vollständigen sexuellen Enthaltsamkeit,

wie sie die Bogomilen proklamierten?
Oder bis zum Sich-zu-Tode-Hungern, wie
es eine grosse Radikale unseres Jahrhunderts,

Simone Weil, vorgelebt hat? Und wie
weit geht der radikale Gehorsam unter
einem den Willen aller aufsaugenden Führer;

278

bis zum kollektiven Selbstmord wie in der
kalifornischen Sekte?

«Und wenn dich deine rechte Hand zur
Sünde verführt, so hau sie ab und wirf sie
von dir. Es ist besser, dass eins deiner Glieder

verderbe, und nicht der ganze Leib in
die Hölle geworfen werde» (Mt 5,30). Ich
finde dieses Wort schwer erträglich. Es
signalisiert eine Entfremdung von jeder
Schöpfungsfrömmigkeit, jeder Bejahung
der ganzen, von Gott als «gut» angesehenen

Schöpfung. Wäre es nicht notwendig,
Radikalität mit einer noch zu definierenden
Liberalität zu verbinden? Wenn von dem
Nazarener nur die hier angeführten Worte
überliefert wären, vielleicht noch das aller
überlieferten Religion und Sitte ins Gesicht
schlagende «Lasst die Toten ihre Toten
begraben!» (Mt 8,22), hätten wir dann nicht
ein falsches - zwanghaftes, gewalttätiges -
Bild? Radikale haben immer wieder
Trennungen vollzogen, von der Familie, dem
eigenen Clan, dem Berufsstand, der Gilde,
dem eigenen Volk; sie haben nicht nur Besitz

und Wohlleben, sondern auch Ansehen
und Ehre, ja Selbstachtung aufs Spiel
gesetzt. Richtig verstanden, sind solche Akte
des Selbstopfers Ausdruck einer extremen
Freiheit.

In einem provenzalischen Märchen der
Katharer muss der Held die «weisse
Jungfrau», eine Erlösungsgestalt, die ihm mehrfach

das Leben gerettet hat, in kleine Stük-
ke zerschneiden und in siedendem Wasser
gar kochen, bis die Knochen sich lösen
lassen. Mit Hilfe dieser Knochen kann er
dann seine schwerste Probe bestehen und
einen glatten Turm besteigen. Die Motive
dieses Märchens finden sich auch in anderen

Überlieferungen, aber im Kontext der
Katharer, die selber furchtbaren Verfolgungen

und Prüfungen ihrer Beständigkeit
ausgesetzt waren, haben sie ein anderes
Gewicht. «Das schwarze Gebirge» und sein
Unhold symbolisieren das Böse in der
Welt, das mit geistigen Waffen, nicht mit
Gewalt überwunden wird. «Liebe das Böse
gut» war ein Leitsatz der Bogomilen, auch
dies eine andere, nicht-normale Antwort
auf Bedrohung und Angst.

Vielleicht war das Kleid, das der Radika-



le aus Assisi seinem reichen Tuchhändlervater

vor die Füsse warf, um den Bruch zu
seiner Welt auszudrücken, das, was Jesus
die Hand oder das Auge nannte. Franz
definierte das Leben anders, als es in der Zeit
des entstehenden Bankwesens definiert
wurde: Der normale Erwerbstrieb und die
Hochachtung des Geldes war ihm das, was
Menschen von Gott trennt.

Armut, die freiwillige, nicht aufgezwungene,

gehört in das Herz jeder Ketzerbewegung.

Haben und Sein werden in eine andere

Beziehung gesetzt als die «normale», die
darin besteht, dass das Habenwollen die
Lebensaktivitäten diktiert und das Sein
auffrisst. Es ist, als sei der Kompromiss mit
dem Haben, den wir immer wieder eingehen,

unerträglich geworden in der Liebe zu
Frau Armut, die Radikale praktizieren. Der
Erfolg, den die Ketzerbewegungen
zeitweilig hatten, erklärt sich aus diesem Zug.
Eine der durchaus mystischen Geschichten
der Franziskustradition erzählt von einem
Bruder, der ein Stück Geld, das eine Frau in
einer Nische der Kirche hinterliess,
angenommen hat. Franz trägt ihm auf, das Geld
im Munde zum Dunghaufen zu tragen. Er
soll es nicht mit seinen Händen berühren,
sondern dort hintragen, wo es hingehört.

Ein Sozialarbeiter, der mit rauschgiftabhängigen

Jugendlichen lebte, erzählte mir
eine heutige Geschichte: Er zündete vor
den Augen der Jungen einen Hundertmarkschein

an. Ohne radikale Brüche mit den
höchsten Werten der bestehenden Ordnung
- ihren Kleidern, ihren Kultgegenständen,
ihren Legitimationsritualen - sind Ketzer
nicht denkbar.

Die radikale Schärfe richtet sich dabei

gegen die Zwänge, die das Leben binden
und reglementieren. Sie richtet sich gegen
das Ich, das sich von ihnen fesseln lässt und
der Kraft Gottes in uns misstraut. In den
Worten Jesu ist Radikalität nicht autoritär
gegen die Kleinen oder die Schwachen
gerichtet. Sie hat ihre Grenze an der Barmherzigkeit,

nicht so sehr mit den eigenen
Schwächen, als mit denen der anderen.
Wenn Liberalität das bedeutet, dieses
Rechnen mit der Schwäche und Vertrauen
auf eine Gnade jenseits des eigenen Han¬

delns, dann liesse sich von einer Versöhnung

von radikalen und liberalen Impulsen
träumen.

Der entscheidende Konflikt, in den radikale

Religion immer wieder geraten ist,
besteht in der Spannung zwischen
Gewaltverzicht und Gewaltanwendung. Dass
privates Eigentum auch Sicherung und
Verteidigung braucht, Geld das Militärwesen
nach sich zieht, wusste Thomas Müntzer so
gut wie Franz von Assisi. Lässt sich die
waffenlose Freiheit der Radikalen
durchhalten? Die Geschichte der Ketzer ist
zweideutig. In vielen historischen Situationen
sind die Ketzer wieder Anbeter des verworfenen

Götzen Macht und Gewalt geworden.

Andere sind zugrunde gegangen.
Heute erleben wir die Selbstliquidierung

autoritärer Religion, in der auch die
humanitären Formen dieses Menschheitsunternehmens

als überflüssig wegfallen. Statt
radikaler Reform steht die Abschaffung des

utopischen Denkens, Wünschens, Träumern

auf dem Programm. Statt einer
bewussten kämpferischen Ablehnung der
Religion ein müdes Abwinken. Statt der
Kritik der Religion aus Religion und
ihren menschheitlichen Interessen der
schmerzfreie und kostenlose Auszug in die
Selbstgenügsamkeit. Der Trivialatheismus
kommt mir vor wie das geistlose Stieren
auf den eigenen Tellerrand; nach dem Motto

des Autoaufklebers «Fressen-Ficken-
Fernsehn» hat sich die berühmte Sinnfrage
doch wohl erledigt. Werden auch diese
Götzen ihre Ketzer finden?

Die grossen Lebensthemen der mystischen

Radikalen waren Besitz und
Besitzlosigkeit, Gewalt und Gewaltlosigkeit, Ich
und Ichlosigkeit. Zwischen diesen Polen
suchten sie neue Lebensformen, oft
verzerrt, unbarmherzig gegen die alte Schöpfung,

gegen sich selber. Die heute
herrschende Weltkultur stellt eine historisch
neue radikale Entradikalisierung dar. Die
Option für Besitz, Gewalt und Ich bedarf
keiner Legitimation mehr; sie ist «das
Normale». Sterben die Radikalen also aus? Das
anzunehmen wäre historisch kurzsichtig -
und in anderer Hinsicht eine allzu gottlose
Annahme.

279


	Radikalität

