
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 88 (1994)

Heft: 9

Artikel: Über die durchaus nicht unheilige Allianz in der EWR-Gegnerschaft

Autor: Haller, Gret

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143852

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143852
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gret Haller

Über die durchaus nicht unheilige Allianz in
der EWR-Gegnerschaft

Einepersönliche Vorbemerkung: Das Nein der Schweiz zum EWR hat mein politisches
Selbstverständnis in einer Art ins Wanken gebracht, wie nie etwas zuvor. Auch meine
Abwahl aus der Berner Stadtregierung vor sechs Jahren war für mich nicht ein so
nachhaltiger politischer Einschnitt wie der 6. Dezember 1992.

Anfänglich wusste ich nur, dass nachher nichts mehr so war wie vorher, ich wusste aber
nicht inwiefern. Mit der Zeit merkte ich, dass ich nicht mehr in der Lage war, mit Leuten
politisch zusammenzuarbeiten, die aus dem links-grün-feministischen Lager gegen den
EWR angetreten waren, und dies durchaus auch in Themen, die mitAussenpolitik nichts zu
tun hatten. Zwischen mir und diesen Leuten war etwas zerbrochen. Da ich mich immer
diesem Lager zugerechnet hatte, und da die Basis meiner politischen Überzeugung nach
wie vor eine feministische Grundhaltung ist, war diese Erkenntnis, die da über mich
hereinbrach, natürlich eine schmerzliche, und ich habe sie deshalb nur nach und nach
zulassen können, so dass mir im nachhinein verständlich wird, warum ich so lange
brauchte, um den Gründen für diesen Bruch aufdie Spur zu kommen.

Mit einem Referat anlässlich der diesjährigen Delegiertenversammlung des Verkehrs-
Clubs Schweiz (VCS) ist es mir anderthalb Jahre später nun endlich gelungen, Ansätze
einer Erklärung für das zu formulieren, was mir passiert ist.

Verbindungslinien zwischen
ökologischer und europäischer Politik

Seit dem 20. Februar 1994 versuche ich
immer wieder, Politikerinnen und Politikern

im Ausland zu erklären, dass das
schweizerische Ja zur Alpeninitiative ein
Bekenntnis zur Ökologie gewesen ist, nicht
aber ein antieuropäisches Votum. Manchmal

versteige ich mich in meinem Eifer
auch zur Formulierung, die Abstimmung
sei geradezu ein Bekenntnis zu einem
ökologischen Europa gewesen. Wenn ich dann
vorsichtig gefragt werde, was denn eigentlich

am 6. Dezember 1992 bei uns passiert
sei, dann wird mein Eifer jeweils wieder
ein wenig gebremst. Zwar komme ich
durch solche Fragen nicht in einen
Argumentationsnotstand, aber es wird dann
jeweils etwas komplizierter, und ich muss
differenzierter argumentieren.

Ich möchte auf die Stichworte Schweiz,

Europa und Ökologie nun etwas näher
eingehen. Damit meine ich nicht die Fragestellung,

ob ökologische Zielsetzungen besser
auf schweizerischer oder besser auf
europäischer Ebene verwirklicht werden können.

Darauf gibt man heute pragmatische
Antworten: Wir wissen alle, dass eine
ökologische Insel in der Mitte Europas wenig
nützt. Und andererseits hat die Alpeninitiative

gezeigt, dass Europa möglicherweise
auch durch nationale Entscheide beein-
flusst werden kann.

Mir geht es hier aber um etwas anderes,
etwas Grundsätzlicheres. Ich möchte die
Frage stellen, ob es Zusammenhänge gibt
oder Verbindungslinien zwischen einer
ökologisch orientierten Politik und der
Politik der europäischen Integration. Und um
dem näher auf den Grund zu kommen,
mache ich jetzt einen ziemlich grossen
Sprung, der vielleicht zunächst als etwas
unzusammenhängend erscheinen mag.

247



Erfolg basiert auf gegenseitiger
Bezogenheit

In der Naturwissenschaft, genauer in der
Biologie, werden seit etwa einem Jahrzehnt
Dinge gedacht, die den Darwinismus in
Frage stellen. Darwin führte die Entwicklung

aller Lebewesen auf einen
Konkurrenzkampfzurück, in dem sich immer jene
Erscheinungsformen weiterentwickeln, die
sich im Kampf gegen andere als die
stärkeren erweisen, während die schwächeren

in der Entwicklungsgeschichte auf der
Strecke bleiben, sich gar nicht entwickeln
oder aussterben. Im Feinbereich, bei den
einzelnen Zellen, wird nun genau das
Gegenteil entdeckt: Es vermögen sich im Ent-
wicklungsprozess offenbar jene Zellformationen

durchzusetzen, innerhalb deren sich
die einzelnen Zellen möglichst frühzeitig
miteinander in Verbindung setzen, sich
ergänzen, gut zusammenarbeiten und gegenseitig

aufeinander Rücksicht nehmen. Diese

Organismen erweisen sich als lebensfähiger,

und zwar nicht einmal unbedingt im
Kampf gegen andere.

Ich mache einen weiteren Sprung zu
etwas ganz anderem: Wenn private Firmen,
die auch Forschung betreiben, möglichst
rasch zu Resultaten kommen wollten, hatten

sie früher die Tendenz, einzelne
Forschungskräfte in ein gegenseitiges
Wettbewerbsverhältnis zu bringen und dem
Gewinner - oder vielleicht selten der Gewinnerin

- Privilegien im beruflichen
Fortkommen zu sichern. Heute scheint man
noch effizientere Methoden gefunden zu
haben, nämlich die Forschungskräfte
gruppenweise einzusetzen, und zwar eben gerade

nicht in Konkurrenzsituation mit anderen.

Der freie Gedankenaustausch
untereinander führt die Beteiligten offenbar
ebenso rasch zu Resultaten. Und es kommt
erst noch billiger, weil man keine
Konkurrenzequipen bezahlen muss.

Ähnliches wäre möglicherweise in
Managementtheorien festzustellen. Stichworte

wie «partizipativer Führungsstil» haben
sich sehr rasch verbreitet. Auch im Bereich
der vielfältigen Therapiemethoden ist ein
analoger Wandel zu bemerken. Immer häu-

248

figer tritt an Stelle einer Einzeltherapie der
Einbezug des ganzen Umfeldes der
betreffenden Person: Gruppen- oder
Familientherapien, oder wie sie alle heissen. Immer
steht dahinter die Vorstellung beziehungsweise

die Tatsache, dass jeder Mensch in
ständiger Bezogenheit auf die Menschen
rund um ihn herum lebt.

Das für mich frappierendste Beispiel
stammt von jenen Militärpsychologen, die
im KSZE-Prozess den Begriffder «gemeinsamen

Sicherheit» erfunden und damit das
Ende des Kalten Krieges eingeläutet haben.
Zuvor hatte jeder der beiden Blöcke nur
seine eigene Sicherheit im Auge gehabt.
Dies führte logischerweise zu einer
Rüstungseskalation, denn wenn eine Seite so
viel Rüstungspotential bereitgestellt hatte,
dass sie sich selber sicher fühlte, wirkte das

logischerweise als sehr bedrohlich für die
andere Seite, so dass diese massiv aufrüsten
müsste, um sich sicher zu fühlen, was die
erstgenannte Seite wiederum massiv
bedrohte. Das Geniale an der Erfindung des

Begriffs der gemeinsamen Sicherheit liegt
darin, dass nur jene Konstellation effektiv
Sicherheit bringen kann, die in beiden Seiten

Sicherheitsgefühle auslöst. Beide Seiten

sollen sich nicht nur überlegen, was eine
Massnahme für sie selber bedeutet, sondern
auch, was sie im Gegenüber für Gefühle
auslöst. Also hier wiederum dasselbe: Nur
jene Vorgehensweise bringt Erfolg, die auf
der gegenseitigen Bezogenheit basiert.

Das Dreieck Mensch - Natur - Gott

Ich persönlich habe die Begriffe, die mir
das Gemeinsame an allen diesen Phänomenen

zeigen können, in der feministischen
Theologie gefunden. Ich bin persönlich
über den Feminismus politisiert worden, so
dass es für mich naheliegt, Grunderklärungen

dort zu suchen.
Feministische Theologinnen haben die

Begriffe Subjekt und Objekt in Frage
gestellt. Sie haben alle Menschen zu Subjekten

erhoben, womit natürlich vor allem der
Umgang des Subjekts «Mann» mit dem
Objekt «Frau» wegfällt. Das Subjekt erhebt
sich nicht mehr über das Objekt, um es zu



unterwerfen, sondern zwischen den
verschiedenen Subjekten entsteht eine Beziehung.

Carter Heyward und übrigens auch
Dorothée Solle umschreiben denn auch
Gott (oder das Göttliche) als «Macht in
Beziehung».

Von da ist der Sprung zur ökologischen
Theologie nicht mehr weit. Genau so, wie
die feministische Theologie die Frau vom
Objekt zum Subjekt erhebt, tut es die ökologische

Theologie mit der Natur. Die Natur
ist nicht länger Objekt, sie ist Subjekt, und
das Subjekt Mensch tritt zu ihr in Beziehung.

Spiegelbildlich dazu findet sich in
der Schöpfungstheologie der Ansatz, dass
Gott (oder das Göttliche) nicht Herrscher ist
über die Schöpfung, sondern sich gleichsam

im lebendigen Evolutionsprozess zeigt
und vom Menschen auch so erfahren werden

kann.
Sehr vereinfacht gesagt kann man sich

ein Dreieck vorstellen zwischen dem Subjekt

Mensch, dem Subjekt Natur und dem
Subjekt Gott, alle durch Beziehung miteinander

verbunden. Und die entstehende
Beziehung, die sich weiter entwickelnde
Beziehung macht das Lebendige aus, das
Sich-Weiterentwickeln, das Leben
überhaupt. Dies zu ermöglichen, ist das Ziel
jeder ökologischen Philosophie, jeder
ökologischen Lebensweise und jeder ökologischen

Politik.
Lassen Sie mich noch zwei kurze Sätze

von Martin Buber zitieren, die in fast
wunderbarer Weise vieles von dem zusammenfassen,

was ich eben zu sagen versuchte.
Der erste Satz heisst: «Im Anfang ist die
Beziehung.» Dieser Satz lehnt sich an den
ersten Satz der Bibel an. Der zweite Satz
heisst: «Alles wirkliche Leben ist Begegnung.»

Dieser Satz basiert gleichsam auf
dem ersten, und er ist nicht nur eine soziale,
eine gesellschaftliche und eine religiöse
Grundaussage, sondern er ist auch ein
ökologisches Programm.

Ökologie heisst auch
In-Beziehung-treten-Wollen

Nun möchte ich zu den Zusammenhängen

zurückkommen, von denen zu reden

ich Ihnen eingangs versprochen habe. Wer
Beziehungen eingeht - zu anderen
Menschen, zur Natur, vielleicht auch zu
irgendwelchen göttlichen Kräften -, geht über die
Grenzen der eigenen Persönlichkeit hinaus,

findet eine Erfüllung darin, diese
Grenzen zu überschreiten und sich dem
Anderen, dem Gegenüber zuzuwenden.
Wer sich so verhält, ist neugierig gegenüber

dem, was sich ausserhalb von ihm
abspielt, ein solcher Mensch ist
beziehungsfähig, ein solcher Mensch ist liebesfähig,

er ist aber auch bereit, Enttäuschungen

zu erleben.
Genau dasselbe spielt sich auf der Ebene

des Nationalstaates ab: Wer sich für Politik
interessiert, wer auf nationaler Ebene an
Abstimmungen teilnimmt, identifiziert
sich in irgendeiner Weise mit dem Staat
«Schweiz». Wer aus dieser Position heraus
Beziehungen eingehen möchte über die
Schweizer Grenzen hinaus, geht gleichsam
mit der eigenen politischen Persönlichkeit
über die schweizerischen Grenzen hinaus.
Und da kann ich den Satz von vorhin in
etwas abgänderter Form nur wiederholen:
Wer sich so verhält, ist neugierig gegenüber

dem, was sich ausserhalb der Schweiz
abspielt, ein solcher Mensch ist politisch
beziehungsfähig, er ist aber auch bereit,
Enttäuschungen zu erleben.

Dies ist ein ur-ökologisches Verhalten,
wie ich es in meinen vorherigen Ausführungen

dargelegt habe. Es ist ein
In-Beziehung-treten-Wollen, auch ein
In-Beziehung-treten-Wollen mit Dingen, die durchaus

verbesserungsfähig wären, insbesondere

in ökologischer Hinsicht.
Ökologie heisst eben auch

In-Beziehung-treten-Wollen. Jedes Nicht-in-Bezie-
hung-treten-Wollen, sogar das Nicht-in-
Beziehung-treten-Wollen zu etwas, das
verbessert werden sollte, oder selbst zu
etwas, das man irgendwie für «böse» hält, ist
demgegenüber ein zutiefst unökologisches
Verhalten. Es belässt nämlich das Gegenüber

- und ich sage nochmals, das gilt auch
für ein zunächst als böse erscheinendes
Gegenüber - im Zustand des Objekts, weil
ich als Subjekt diesem Gegenüber die
Beziehung verweigere und es damit zum

249



Objekt degradiere. Damit verweigere ich
dem Gegenüber sogar die Chance, verbessert

zu werden. Und genau das - die
Degradierung des Gegenübers zum Objekt - ist
der Grundmechanismus jeglicher
Naturzerstörung. Es ist also der Grundmechanismus

jedes ökologisch schädlichen Verhaltens.

Das Gemeinsame in der Ablehnung des
EWR

Nachdem ich diese fast philosophisch
anmutende Aussage gemacht habe, werde
ich nun sehr konkret, und zwar was das
Nein zum EWR am 6. Dezember 1992
anbelangt, das von einem Teil der ökologischen

Bewegung mitgetragen wurde. Sie
werden mir nun sagen, ich solle aufhören,
in der Vergangenheit zu wühlen, es gehe
um die Zukunft. Und genau das tue ich
nicht, weil ich aufgrund meines politischen
Weges, den ich bisher gegangen bin, genau
zu unterscheiden weiss zwischen reiner
Vergangenheitsverarbeitung und den Lehren,

die man (und frau) aus Erlebtem ziehen
kann, um die Gegenwart zu begreifen. Die
nächste Abstimmung über Europa kommt
nämlich bestimmt - in welcher Form auch
immer -, und dann stellt sich die genau
gleiche Frage wieder.

Viele haben bei der EWR-Abstimmung
von einer «unheiligen Allianz» gesprochen.

Dies bedeutet, dass die Gegnerschaft
von rechts und von links oder grün aus ganz
unterschiedlichen Motiven zu einem
«Nein» gekommen sei. Aber eine solche
Interpretation ist schlicht und einfach
falsch. Der Unterschied lag zwar darin,
dass die rechtsstehenden Gegnerinnen und

Gegner nationalistische Motive in den
Vordergrund stellten, während linke oder grüne

Gegnerinnen und Gegner Europa als
unökologisch, unsozial oder undemokratisch

abstempelten oder es als «Männerprojekt»

abqualifizierten. Das Gemeinsame in
der ablehnenden Argumentation - und das
ist politisch viel bedeutsamer - lag jedoch
darin, dass man es ablehnte, mit etwas
Bösem in Beziehung zu treten. Und angesichts
dessen spielt es dann gar keine Rolle mehr,
warum das Gegenüber böse ist.

Die Ablehnung der europäischen Idee
aller Integrationsgegner basiert ohne
Unterschied auf ein und demselben Gedanken:

Man ist sich zu gut dafür mitzumachen,

man ist besser als die anderen. Und:
Man macht das andere zum Objekt, dem
man die Beziehung verweigert. Man lehnt
es ab, mit dem anderen in Beziehung zu
treten, um es zu verändern, man schreibt
das andere definitiv ab. Eine solche
Haltung ist nie lebensorientiert.

Wenn die Menschheit überhaupt ein
nächstes Zeitalter erleben wird - und ob
das der Fall ist, weiss ich mit dem besten
Willen nicht -, so wird es das Zeitalter der
Beziehung sein. Gemeint ist ein Bezogensein

aufeinander, ein Bezogensein
zwischen den Menschen, ein Bezogensein
zwischen Menschen und Natur und
vielleicht auch ein Bezogensein zwischen dem
Menschen und dem Göttlichen, wobei - da
mache ich eine Einschränkung - jede Person

für sich selber entscheiden sollte, ob
diese letztgenannte Dimension für sie auch
noch dazugehört oder nicht. Jedenfalls ist
der Ansatz der Begegnung, des Aufeinan-
derzugehens das einzig Lebendige und
Weiterführende.

Nachbemerkung: Da der Anlass, der mich gezwungen oder mir die Chance gegeben
hat, das Geschehene endlich wenigstens ansatzweise formulieren zu können, ein Referat
im Rahmen einer ökologisch tätigen Organisation war, habe ich den Beziehungsgedanken
vor allem in seiner ökologischen Dimension angesprochen. Noch wichtiger istfür mich die
feministische Dimension, denn ökologisch verantwortbares Verhalten istfür mich
notwendigerweise eine Folgefeministischen Gedankengutes und nicht etwa umgekehrt. Feminismus

definiert sichfür mich vereinfacht gesagt durch ein möglichst gewaltfreies Verhältnis
zwischen den Menschen einerseits und der Menschen gegenüber der Natur andererseits.

250



So müsste ich denn eigentlich den Text nochmals schreiben, mit Betonung der
feministischen Dimension, wobei die Begründung allerdings genau dieselbe bleiben
würde: Ein Nicht-in-Beziehung-treten-Wollen zu etwas anderem, sogar zu etwas, das
einem als böse erscheint, ist mit meiner feministischen Grundhaltung nicht vereinbar.
Natürlich gibt es Grenzen: Würde ich in einem faschistischen Umfeld leben, so sähe ich
keine Möglichkeit, dieses Umfeld durch Aufnahme von Beziehungen zu verbessern, da der
Faschismus eine lebensorientierte Beziehung zwischen Menschen ideologisch ablehnt.

Offensichtlich hat esfür mich das Erleben des 6. Dezember 1992 gebraucht, damit ich
realisieren konnte, wie zentral in meinerpolitischen Grundüberzeugung der Begegnungsansatz

ist. Dies wird sicher auch so bleiben. Aber jetzt, da ich diesen Zugang gefunden
habe, wird mir auch derBruch verständlich, der sich danachfür mich ereignet hat. Es wird
nicht mehr so werden, wie es für mich vorher war. Aber ich will ja aufjene Leute auch
wieder zugehen können, mit denen der Bruch geschah. Sonst hätte ich das Obenstehende
zu Unrecht formuliert.

Hans-Peter Studer

Über neue Rahmenbedingungen für die
Wirtschaft zu neuen Spielregeln für die Arbeit

«Jenseits etablierter Lehrmeinungen» denkt Hans-Peter Studer über den Gigantismus
der Wachstumsökonomie nach. Er bleibt aber nicht bei der Kritik stehen, sondern zeigt uns
auch Alternativen auf, um die Rahmenbedingungen der Marktwirtschaft radikal zu
verändern und den systembedingten Egoismus der heutigen Konkurrenzwirtschaft in
Schranken zu weisen. Als Folge würden Arbeit und Einkommen auch international wieder
gerechter verteilt; darüber hinaus würden die Menschen die Erde nicht mehr nachhaltig
zerstören, sondern wieder lernen, sie zu bewahren und zu lieben. Bekannt geworden ist
Hans-Peter Studer mit seinem 1992 bereits in dritterAuflage erschienenen Buch: Jenseits
von Kapitalismus und Kommunismus, Kritik der materialistischen Gesellschaft und Wege
zu ihrer Überwindung (osiris-verlag, Speicherschwendi). Der Autor arbeitet als selbständiger

Umwelt- und Gesundheitsökonom. Red.

Diskussionsgrundlagen jenseits Wohlstand entsteht. Dieser kommt jedoch
etablierter Lehrmeinungen nur einem kleinen Teil der Menschen zugu¬

te und basiert auf einer stets gigantischeren
Jeder soll möglichst ungehindert seinen NaturZerstörung. Je mehr zudem der

mateeigenen Nutzen verfolgen können, und rielle Gütersegen überhandnimmt, desto
dann wird daraus das optimale Gesamt- weniger hat er mit Lebensglück und Le-
wohl resultieren. So will es die ökonomi- bensqualität zu tun - so klug sollten zumin-
sche Theorie seit Adam Smith. Wie wir dest wir in den reichen Industrieländern
mittlerweile wissen, stimmt dieses Postulat inzwischen geworden sein. Die sozialen
dahingehend, dass so zwar immer mehr und ökologischen Folgekosten aber, die er

251


	Über die durchaus nicht unheilige Allianz in der EWR-Gegnerschaft

