
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 88 (1994)

Heft: 7-8

Rubrik: Zeichen der Zeit : "Aussichten auf den Bürgerkrieg"?

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Zeichen der Zeit
«Aussichten auf den Bürgerkrieg»?

«Wann setzen sich die Neuen Wege mit
Hans Magnus Enzensbergers <Aussichten
auf den Bürgerkrieg) auseinander?» fragte
mich neulich ein Leser unserer Zeitschrift.
Zu Recht sah er in diesem Essay* einen
Angriff auf jene «universalistische» -
d.h. weltweit verbindliche - Ethik, der
sich auch der Religiöse Sozialismus
verpflichtet weiss. An ihre Stelle tritt bei
Enzensberger eine Art Binnenmoral, die
sich weigert, überall in der Welt für
Menschenrechte und Menschlichkeit
einzutreten, und diese nur verteidigt, wenn
sie im eigenen Land bedroht sind. Aber
wird damit nicht eine falsche, ja unmögliche

Alternative beschworen? Bedeutet
die Absage an eine universalistische Ethik
etwas anderes als die Rückkehr zum «sacro
egoismo», der nur noch die eigenen Interessen

gelten lässt? Und wäre das Projekt
der Moderne nicht gescheitert, wenn es auf
ein Privileg westlicher Staaten beschränkt
würde?

Zu einer ersten Bekanntschaft mit
Enzensbergers Essay hat mir Peter Arbenz
verholfen. Es war im März dieses Jahres
an einem Seminar des Schweizerischen
Arbeitskreises für ethische Forschung in der
Kartause Ittingen, wo der ehemalige Leiter
des Bundesamtes für Flüchtlinge seine
Ideen zu einer «Migrationspolitik der
90er Jahre» vortrug. Zuhanden der
Diskussion in Arbeitsgruppen legte er einen
Ausschnitt aus diesem Essay vor. Darin
stand zu lesen:

«Dass die Solidarität mit aller Welt ein
nobles Ziel ist, wird niemand bestreiten.
Wer sie wirklich leisten will und kann, ist
zu bewundern. Doch wie leicht sich der
Anspruch darauf, jederzeit für das uferlos
Gute einzustehen, mit der alltäglichen Bar¬

barei verträgt, das zeigt der Blick auf das

jeweils eigene Land. Den Deutschen zum
Beispiel steht es schlecht an, sich als
Garanten des Friedens und als Weltmeister
der Menschenrechte aufzuführen, solange
deutsche Schläger- und Mordbrennerbanden

Tag und Nacht Furcht und Schrecken
verbreiten... Und bevor wir den verfeindeten

Bosniern in den Arm fallen, müssen
wir den Bürgerkrieg im eigenen Land
austrocknen. Für die Deutschen muss es
heissen: Nicht Somalia ist unsere Priorität,
sondern Hoyerswerda und Rostock, Mölln
und Solingen. Dazu reichen unsere
Handlungsmöglichkeiten, das ist jedem
Einzelnen zuzumuten, dafür haben wir zu
haften» (90f.).

Was hat dieses Zitat mit dem von Arbenz
erarbeiteten «Dreikreisemodell» zu tun,
das künftige Migrationskontingente von
Nähe und Ferne der Herkunft fremder
Menschen abhängig machen will? Steckt
dahinter nicht der Versuch, Desolidarisie-
rung mit der Dritten Welt durch die aus den
Fugen geratene Solidarität in der eigenen
Gesellschaft zu rechtfertigen?

Aufgefallen ist mir die Rezeption dieses
Essays durch noch weiter rechts stehende
Politiker. Am Montag nach dem erwähnten
Seminar begegnet mir der Essay in einem
«Spiegel»-Interview (21.3.94) des CSU-
Politikers Peter Gauweiler. Dieser lobt
den «ehemaligen Anhänger der Revolte»,
der nun eingesehen habe, «dass wir am
wirksamsten Bürgerkriege nicht irgendwo
in Bosnien, sondern in unseren U-Bahnhöfen

bekämpfen sollen». Eignet sich der
Essay also auch zur Begründung von «Law
and Order»-Parolen? Gauweiler spricht
«von einer neuen lagerübergreifenden
Bürgerlichkeit».

237



«Universalistische Ethik
als moralische Falle»

Seine Kritik an der «universalistischen
Ethik» begründet Enzensberger mit dem
angeblichen Scheitern der Menschenrechte.

Ihrer Allgemeinen Erklärung von
1948 entnimmt er einen langen Katalog
von sozialen und liberalen Grundrechten,
darunter die Rechte auf Leben, soziale
Sicherheit und Arbeit sowie auf
Gewissensfreiheit, freie Religionsausübung und
Meinungsäusserung, um festzustellen:
«Vier Fünftel der Weltbevölkerung leben
unter Verhältnissen, die der Rhetorik der
Deklaration hohnsprechen» (72). Aus
diesem Widerspruch zwischen einer universalen

Verbindlichkeit und einer fast ebenso
universalen Missachtung der Menschenrechte

können zwei entgegengesetzte
Schlüsse gezogen werden: entweder der
Schluss, dass alles Menschenmögliche zu
tun sein, um die Wirklichkeit mit der Norm
in Übereinstimmung zu bringen, oder der
Schluss, dass die Norm unbrauchbar, da
durch die Wirklichkeit widerlegt sei.
Enzensberger plädiert für den zweiten
Schluss und verweist den ersten in die
«Rhetorik des Universalismus» (73).

Nach Enzensberger müssen die
Menschenrechte zwangsläufig scheitern, weil
sie «keine Differenz von Nähe und Ferne»
zulassen, sondern «unbedingt und
abstrakt» gelten wollten. Es folgt als Kernsatz
dieser Kritik: «Die Idee der Menschenrechte

erlegt jedermann eine Verpflichtung
auf, die prinzipiell grenzenlos ist. Darin
zeigt sich ihr theologischer Kern, der alle
Säkularisierungen überstanden hat. Jeder
soll für alle verantwortlich sein. In diesem
Verlangen ist die Pflicht enthalten, Gott
ähnlich zu werden, denn es setzt
Allgegenwart, ja Allmacht voraus. Da aber
alle unsere Handlungsmöglichkeiten endlich

sind, öffnet sich die Schere zwischen
Anspruch und Wirklichkeit immer weiter.
Bald ist die Grenze zur objektiven
Heuchelei überschritten, dann erweist sich der
Universalismus als moralische Falle» (74).

Da überzieht einer den Anspruch der
Menschenrechte, um diesen wegen ihres

überzogenen Anspruchs den Prozess zu
machen. Anders als Enzensberger
behauptet, ist nicht «jedermann» Adressat
der Menschenrechte und gelten diese nicht
«prinzipiell grenzenlos». Adressat der
Menschenrechte sind nicht die einzelnen
Menschen, sondern die politischen
Gemeinschaften, vornehmlich die Staaten.
Als liberale Freiheiten sind diese Rechte
Abwehrrechte gegen den Staat und als
soziale Grundrechte Ansprüche an den
Staat. Bei einer supranationalen Instanz
wie dem Europäischen Gerichtshof für
Menschenrechte werden nicht Einzelpersonen

eingeklagt, sondern Staaten. Und
auch die Allgemeine Erklärung der
Menschenrechte wurde von Staaten für Staaten
verabschiedet. Gewiss, die Menschen sollen

sich für die Anerkennung dieser Rechte
einsetzen - in ihren Staaten; denn
verwirklicht und durchgesetzt werden diese
Rechte durch die Staaten, nicht durch die
Individuen.

Indem Enzensberger unterstellt, die
Menschenrechte verlangten ihre Verwirklichung

unmittelbar von den Menschen
selbst, hat er leichtes Spiel, gegen diesen
«Universalismus» zu polemisieren: «Überall,

heisst es, finden fortwährend Massaker
statt, Menschen verhungern, werden
vertrieben, gefoltert, vergewaltigt, und ihr seht
tatenlos zu, geht euren alltäglichen
Beschäftigungen nach, legt die Hände in
den Schoss...» (74). Solche Rhetorik
überfordere die Individuen und sei in ihrer
Wirkung kontraproduktiv: «Moralische
Forderungen, die in keinem Verhältnis zu den
Handlungsmöglichkeiten stehen, führen
am Ende dazu, dass die Geforderten gänzlich

streiken und jede Verantwortung leugnen.

Darin liegt der Keim einer Barbari-
sierung, die sich bis zur wütenden Aggression

steigern kann» (79).
Was Enzensberger angreift, ist nicht die

Ethik der Menschenrechte, sondern die
gutbürgerliche, unpolitische Meinung, um
die Welt zu verbessern, komme es darauf
an, die Menschen zu ändern und nicht
die Strukturen. Dass gerade dies eine
Überforderung wäre, wenn die einzelnen, losgelöst

von der Veränderung sozialer Struk-

238



turen, sich und damit die Welt verbessern
müssten, ist offensichtlich. Das gilt schon
in der eigenen Gesellschaft, das gilt erst
recht in der Völkergemeinschaft. Eine
Sozialethik, die nach Strukturen, Institutionen

oder Rechtsnormen fragt, die mehr
Gerechtigkeit in der eigenen Gesellschaft
und weltweit schaffen könnten, wird bei
Enzensberger genauso ausgeblendet wie
in der traditionellen bürgerlichen Moral,
die alles von der guten Gesinnung
abhängig macht und jede Ethik ablehnt, die
politisch wird.

Aber trifft Enzensbergers Kritik an der
Forderung nach dem «unbegrenzten
Einsatz, überall und jederzeit» (85), nicht
wenigstens den Kern der biblischen Ethik, die
alle Menschen zu einer geschwisterlichen,
solidarischen Völkergemeinschaft verbindet?

Natürlich wären wir überfordert, wenn
wir überall helfen sollten, wo gefoltert oder
geschossen wird, wo Menschen verelenden
und verhungern. Wir könnten uns nicht einmal

all die Orte merken, wo solche Hilfe
nötig wäre. Nur schon die täglichen
Schreckensmeldungen in den Medien zu
verarbeiten, übersteigt unsere Kapazität.
Aber ist mit dieser objektiven Unmöglichkeit

des «unbegrenzten Einsatzes» die
«universalistische Ethik» der Solidarität
schon widerlegt?

Solidarität mit allen Menschen besagt
nicht, dass alle mit allen in eine solidarische

Beziehung treten sollen, was sie
doch gar nicht können. Es genügt, das
wenige zu tun, das in unseren begrenzten
Möglichkeiten liegt, um dennoch Zeichen
einer universalen Solidarität zu setzen.
Auch Solidaritätsgruppen können und
wollen nicht überall helfen, wo Hilfe
gebraucht wird. Aber sie wollen mit einem,
vielleicht noch so begrenzten Projekt Hilfe
leisten und durch dieses Beispiel weitere
Gruppen oder Einzelpersonen ermutigen,
mit einem andern Projekt Ähnliches zu tun.
Nicht alle können die AWA-Indianer
begleiten, in der Boykottbewegung gegen
Nestlé mitmachen, in Somalia Kranke und
Verwundete pflegen - um Beispiele aus
diesem Heft zu erwähnen -, aber alle
können wenigstens an einem derartigen

Projekt sich beteiligen oder es unterstützen.

Wenn nämlich alle andern sich auch an
einem solchen Projekt beteiligten oder es
unterstützten, würde die Welt schon ganz
anders aussehen - würde auch das
Bewusstsein geschaffen, das für die
sozialethisch geforderte Systemveränderung
erforderlich wäre. Solidarität besagt also
nicht, dass jede Einzelperson alles tun
müsste, was überhaupt zu tun wäre,
sondern dass sie das ihr Mögliche tun sollte,
da ja alles getan würde, was überhaupt
getan werden könnte, wenn auch alle
andern das ihnen Mögliche täten.

«Überall brennt es vor der eigenen
Haustür»

«Rhetorisch» ist nicht die «universalistische

Ethik», wie Enzensberger meint, wohl
aber sein eigener Überredungsversuch,
der das Ziel hat, Moral auf das zu
beschränken, was «vor der eigenen Haustür»
passiert. Aporien werden beschworen, um
neue zu schaffen und den Rückzug in die
biedermännische Gartenlaube oder in die
Stammtischecke als Akt der Vernunft zu
preisen. So wird aus der Aporie, dass
einzelne Menschen die Welt nicht verändern
können, auf die Ausweglosigkeit einer
Weltveränderung überhaupt geschlossen.
So wird die Feststellung, es gebe «bisher
keinen internationalen Mechanismus zur
Eindämmung der sich vermehrenden
Bürgerkriege» (80), zur Absage an internationale

Hilfe überhaupt.
Mit der Leugnung eines Zusammenhangs

zwischen Reichtum und Armut ist
der Stachel einer «universalistischen»
Gewissensfrage gezogen. Die Behauptung,
«wir» lebten auf Kosten der Dritten Welt,
gehört in den Bereich «wahnhafter
Zuschreibungen» (42). Die Menschenrechte
haben die ideologische Funktion, den
Reichen ein schlechtes Gewissen zu
machen und diese - in grotesker Umkehrung
der Verhältnisse - zugunsten der Armen zu
erpressen: «Die an alle und jeden gerichtete
Zumutung wendet sich an jenes Wir,
das die Menschenrechte proklamiert und
das schlechte Gewissen erfunden hat, also

239



an den Westen; an jene Gegend der Welt,
die als reich gilt und die sich nach wie vor
für zivilisiert hält» (76f.). Dass «wir» es
sind, die Fluchtgelder horten, Waffen
exportieren, unsinnige Kredite gewähren,
mit dem IWF die Schuldzinsen armer
Länder eintreiben und dadurch ganze
Bevölkerungen auspowern, ist Enzensberger
keine Überlegung wert. Selbst wenn
Solidarität mit aller Welt zuviel verlangt wäre -
ist es auch zuviel verlangt, wenigstens
moralisch verwerfliche Handlungen
gegenüber andern Ländern zu unterlassen?

Wenn wir nicht verantwortlich sind für
das Elend in der Welt, dann haben wir auch
keinen Grund, es überwinden zu helfen.
Selbst jene, die sich zu Lasten der Fernsten
bereichern, erhalten nun die Ausrede,
sie müssten sich zuerst um die Nächsten,
ihre Eigenen, sich selber kümmern: «Doch
insgeheim weiss jeder, dass er sich
zuallererst um seine Kinder, seine Nachbarn,
seine unmittelbare Umgebung kümmern
muss. Selbst das Christentum hat immer
vom Nächsten und nicht vom Fernsten
gesprochen» (87). Und überhaupt, wir haben
Dringlicheres zu tun, als den Fernsten zu
helfen: «Überall brennt es vor der eigenen

Haustür» (90). Dass eine Binnenmoral,
die sich nur um das kümmert, was vor
der eigenen Haustür passiert, den «sacro
egoismo» zum Prinzip macht und für eine
interdependent gewordene Welt zerstörerisch

ist, bleibt unbedacht. Das Feuer nur
hier zu löschen, wo es doch von hier aus in
andern Kontinenten geschürt wird und von
dort her wieder zu uns herüberweht, ist die
falsche Alternative, eine die den Bürgerkrieg

nicht eindämmt, sondern immer neu
entfacht.

Zwischendurch erinnert sich Enzensberger

an «die marxistische Analyse».
Dann heisst es: «Unstrittig produziert
der Weltmarkt mit jedem Jahr weniger
Gewinner und mehr Verlierer, und zwar
nicht nur in der Zweiten und Dritten Welt,
sondern auch in den Kernländern des
Kapitalismus. Fallen dort ganze Länder, ja
Kontinente aus den internationalen
Tauschbeziehungen heraus, so sind es hier
wachsende Teile der Bevölkerung, die im

Wettbewerb der Qualifikationen, der sich
rapide verschärft, nicht mithalten
können» (39). Was aus dieser Analyse folgt, ist
nicht der Kampf der neuen und alten
Verlierer um mehr Gerechtigkeit, sondern
Fatalismus. «Aus ökologischen, demographischen

und wirtschaftlichen Gründen
wird das Modernisierungsgefälle nie mehr
auszugleichen sein». «Das Projekt der
Modernisierung» ist damit «gescheitert»,
da die «Zurückgebliebenen» sich «in einer
aussichtslosen Lage» (44) befinden.

Enzensberger bringt auf den Begriff,
was asyl- und migrationspolitischen
Strategien zugrunde liegt. Der Fernste bleibt
auch dann noch aussen vor, wenn er das
nächste Objekt von Ausbeutung ist. Folgen
Flüchtlingsströme den Fluchtgeldströmen
aus der Dritten Welt in eine der
kapitalistischen Metropolen, so waschen wir
unsere Hände in Unschuld. In konzentrischen

Dreikreisemodellen schotten sich
die westeuropäischen Staaten zur eigenen
«Festung» ab. Enzensberger verschafft
ihnen dazu das gute Gewissen.

Zwar sagt er in einem Anflug von
Selbstkritik: «Es ist nicht leicht zu sagen,
wo bei solchen Gedankengängen die Deutung

aufhört und die Menschenverachtung
beginnt» (49). Aber zumindest kokettiert
da einer mit Menschenverachtung, wenn
anders er noch vielsagend hinzufügt, «dass
wir zu viele sind» (48). Es sei zwar nicht so
gemeint, als ob wir «einem biologischen
Imperativ» folgen und «die Bevölkerung
auf ein Mass» reduzieren müssten, «das
die Biosphäre ertragen» könnte. So sei es
nicht gemeint. Aber wie denn sonst?

«Kampf aller gegen alle»

Enzensbergers Fatalismus bekommt
eine beklemmende Erklärung: Was sich
da abspielt, sei naturbedingt. Der Autor
stimmt in den Chor jener Staatsphilosophen

ein, die, wie einst Thomas Hobbes,
von einem pessimistischen Menschenbild
ausgehen, auch wenn er nicht wie dieser
nach dem totalitären Staat ruft. Die
Prämisse ist dieselbe: Der Naturzustand heisst
«Kampf aller gegen alle» (36). «Bürger-

240



krieg» sei daher «die Primärform aller
kollektiven Konflikte» (9), ursprünglicher
noch als der Staatenkrieg. Das bestätige
sich heute, am Ende der «pax atomica»,
erneut. Nachdem diese aufgehört habe, die
Menschen zu disziplinieren, würden überall

Bürgerkriege ausbrechen. Enzensberger
zählt an die vierzig offene Bürgerkriege,
die derzeit auf der ganzen Welt geführt
würden. Und sie würden nicht etwa für eine
Idee, ein Projekt, ein Ziel geführt, sondern
ihre einzige Strategie heisse: «Raub, Mord
und Plünderung» (18).

Nach Enzensberger hat der Bürgerkrieg
bereits «in den Metropolen Einzug
gehalten» (18), zwar noch nicht als
Massenerscheinung, aber «molekular», ausgetragen

nicht nur von Geheimdiensten,
Mafiosi, Skinheads und Neonazis, sondern
auch «von unbescholtenen Bürgern, die
sich über Nacht in Hooligans, Brandstifter,
Amokläufer und Serienkiller verwandeln»
(19). Jeder U-Bahnwagen kann zu einem
«Bosnien en miniature» (30) werden.
Wehrlose, vor allem Betagte, Behinderte,
Frauen und Kinder sind die bevorzugten
Opfer. «Wer keine Maschinenpistole hat,
gilt als Ungeziefer» (22). Dieser Bürgerkrieg

in den Metropolen hat mit den
Bürgerkriegen in der übrigen, vor allem Dritten
Welt eines gemeinsam: Es geht um keine
Ideen, Ideale, Ideologien, sondern nur
um ausgelebte Destruktivität. Ob einer als
Tschetnik in Ex-Jugoslawien oder als
Amokläufer in Texas in die Menge
schiesst, ob er als Bandenführer in Liberia
Menschen foltert oder als Skin seine
Bierflasche über den Kopf eines unbeteiligten
Rentners zertrümmert, immer ist der
gemeinsame Nenner die blinde Zerstörung
und Selbstzerstörung, das Fehlen jeder
Legitimation oder ideologischen Begründung.

Was Leute vom Schlage Gauweilers an
einem solchen Essay fasziniert, ist dieses
an Pessimismus nicht mehr zu überbietende

Menschenbild. Enzensberger schreibt
zweifellos nach ihrem Geschmack, wenn
Sozialdemokratie und Sozialarbeit, die den
Menschen mehr zubilligen, als nur Bestien
zu sein, unter das Stichwort «politischer

Kitsch» (38) fallen. Es fehlt nur noch die
totalitäre Konsequenz, die alle Macht dem
Staat überträgt, um mit dessen Zuchtrute
dem Kampf aller gegen alle ein Ende zu
setzen. So will es die Linie von Thomas
Hobbes über de Maistre und Donoso Cortes

bis Carl Schmitt. So will es Enzensberger

nicht, das sei eingeräumt, oder noch
nicht, das sei befürchtet.

Und wie will er mit den Konsequenzen
der «Bürgerkriege» fertig werden, mit den
Flüchtlingen, die in unseren Metropolen
Zuflucht suchen und die das bevorzugte
Opfer des «molekularen Bürgerkrieges»
sind? Darauf gibt Enzensberger keine
Antwort. Es bleibt bei der Beschreibung:
«Wer nicht flieht, mauert sich ein. Im
internationalen Massstab wird überall an der
Befestigung des Limes gearbeitet, der vor
den Barbaren schützen soll» (56). Sind es
aber nicht auch «Barbaren», die Krieg
gegen Flüchtlinge führen? Steht darum
über dem Essay das Nietzsche-Zitat: «Nur
Barbaren können sich verteidigen»? Was

empfiehlt uns Enzensberger nun eigentlich,

Barbaren zu werden oder uns
aufzugeben? Das dritte, das uns von dieser
falschen Alternative einer Binnenmoral
befreien würde, wäre gerade «im
internationalen Massstab» nicht der «Limes»,
sondern die Solidarität.

Es gibt die Abbildung der Realität, die
neue Realitäten schafft, die Auseinandersetzung

mit dem Bürgerkrieg, die ihn
weiterführt. «In das, wovon ich rede, bin
ich verwickelt... Ich habe ein intellektuelles

und moralisches Minenfeld betreten...
Ich bin mit niemandem einverstanden,
nicht einmal mit mir selber» (62f.). Das
letzte Wort in dieser Sache ist noch
nicht gesprochen, aber auch als vorletztes
Wort will die Herausforderung bedacht
sein.

* Hans Magnus Enzensberger, Aussichten auf den

Bürgerkrieg, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main
1993. - Die Zahlen in Klammern beziehen sich auf die
Seiten dieser Schrift.

241


	Zeichen der Zeit : "Aussichten auf den Bürgerkrieg"?

