Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 88 (1994)
Heft: 7-8
Rubrik: Zeichen der Zeit : "Aussichten auf den Burgerkrieg"?

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Willy Spieler

Zeichen der Zeit

«Aussichten auf den Birgerkrieg»?

«Wann setzen sich die Neuen Wege mit
Hans Magnus Enzensbergers <Aussichten
auf den Biirgerkrieg> auseinander?» fragte
mich neulich ein Leser unserer Zeitschrift.
Zu Recht sah er in diesem Essay* einen
Angriff auf jene «universalistische» —
d.h. weltweit verbindliche — Ethik, der
sich auch der Religidse Sozialismus ver-
pflichtet weiss. An ihre Stelle tritt bei
Enzensberger eine Art Binnenmoral, die
sich weigert, tberall in der Welt fiir
Menschenrechte und Menschlichkeit ein-
zutreten, und diese nur verteidigt, wenn
sie im eigenen Land bedroht sind. Aber
wird damit nicht eine falsche, ja unmogli-
che Alternative beschworen? Bedeutet
die Absage an eine universalistische Ethik
etwas anderes als die Riickkehr zum «sacro
egoismo», der nur noch die eigenen Inter-
essen gelten ldsst? Und wire das Projekt
der Moderme nicht gescheitert, wenn es auf
ein Privileg westlicher Staaten beschrinkt
wiirde?

Zu einer ersten Bekanntschaft mit En-
zensbergers Essay hat mir Pefer Arbenz
verholfen. Es war im Marz dieses Jahres
an einem Seminar des Schweizerischen Ar-
beitskreises fiir ethische Forschung in der
Kartause Ittingen, wo der ehemalige Leiter
des Bundesamtes fiir Fliichtlinge seine
Ideen zu einer «Migrationspolitik der
90er Jahre» vortrug. Zuhanden der Dis-
kussion in Arbeitsgruppen legte er einen
Ausschnitt aus diesem Essay vor. Darin
stand zu lesen:

«Dass die Solidaritit mit aller Welt ein
nobles Ziel ist, wird niemand bestreiten.
Wer sie wirklich leisten will und kann, ist
zu bewundern. Doch wie leicht sich der
Anspruch darauf, jederzeit fiir das uferlos
Gute einzustehen, mit der alltéiglichen Bar-

barei vertragt, das zeigt der Blick auf das
jeweils eigene Land. Den Deutschen zum
Beispiel steht es schlecht an, sich als
Garanten des Friedens und als Weltmeister
der Menschenrechte aufzufiihren, solange
deutsche Schlager- und Mordbrennerban-
den Tag und Nacht Furcht und Schrecken
verbreiten... Und bevor wir den verfein-
deten Bosniern in den Arm fallen, miissen
wir den Biirgerkrieg im eigenen Land
austrocknen. Fiir die Deutschen muss es
heissen: Nicht Somalia ist unsere Prioritét,
sondern Hoyerswerda und Rostock, Molln
und Solingen. Dazu reichen unsere Hand-
lungsmoglichkeiten, das ist jedem Ein-
zelnen zuzumuten, dafiir haben wir zu
haften» (90f.).

Was hat dieses Zitat mit dem von Arbenz
erarbeiteten «Dreikreisemodell» zu tun,
das kiinftige Migrationskontingente von
Nihe und Ferne der Herkunft fremder
Menschen abhiingig machen will? Steckt
dahinter nicht der Versuch, Desolidarisie-
rung mit der Dritten Welt durch die aus den
Fugen geratene Solidaritit in der eigenen
Gesellschaft zu rechtfertigen?

Aufgefallen ist mir die Rezeption dieses
Essays durch noch weiter rechts stehende
Politiker. Am Montag nach dem erwihnten
Seminar begegnet mir der Essay in einem
«Spiegel»-Interview (21.3.94) des CSU-
Politikers Peter Gauweiler. Dieser lobt
den «ehemaligen Anhinger der Revolte»,
der nun eingesehen habe, «dass wir am
wirksamsten Biirgerkriege nicht irgendwo
in Bosnien, sondern in unseren U-Bahn-
hofen bekdampfen sollen». Eignet sich der
Essay also auch zur Begriindung von «Law
and Order»-Parolen? Gauweiler spricht
«von einer neuen lageriibergreifenden Biir-
gerlichkeit».

237



«Universalistische Ethik
als moralische Falle»

Seine Kritik an der «universalistischen
Ethik» begriindet Enzensberger mit dem
angeblichen Scheitern der Menschen-
rechte. Threr Allgemeinen Erklirung von
1948 entnimmt er einen langen Katalog
von sozialen und liberalen Grundrechten,
darunter die Rechte auf Leben, soziale
Sicherheit und Arbeit sowie auf Gewis-
sensfreiheit, freie Religionsausiibung und
Meinungsiusserung, um festzustellen:
«Vier Fiinftel der Weltbevolkerung leben
unter Verhiltnissen, die der Rhetorik der
Deklaration hohnsprechen» (72). Aus die-
sem Widerspruch zwischen einer univer-
salen Verbindlichkeit und einer fast ebenso
universalen Missachtung der Menschen-
rechte kOnnen zwei entgegengesetzte
Schliisse gezogen werden: entweder der
Schluss, dass alles Menschenmogliche zu
tun sein, um die Wirklichkeit mit der Norm
in Ubereinstimmung zu bringen, oder der
Schluss, dass die Norm unbrauchbar, da
durch die Wirklichkeit widerlegt sei.
Enzensberger pliddiert fiir den zweiten
Schluss und verweist den ersten in die
«Rhetorik des Universalismus» (73).

Nach Enzensberger miissen die Men-
schenrechte zwangsliufig scheitern, weil
sie «keine Differenz von Nihe und Ferne»
zulassen, sondern «unbedingt und ab-
strakt» gelten wollten. Es folgt als Kernsatz
dieser Kritik: «Die Idee der Menschen-
rechte erlegt jedermann eine Verpflichtung
auf, die prinzipiell grenzenlos ist. Darin
zeigt sich ihr theologischer Kern, der alle
Sékularisierungen {iiberstanden hat. Jeder
soll fiir alle verantwortlich sein. In diesem
Verlangen ist die Pflicht enthalten, Gott
dhnlich zu werden, denn es setzt All-
gegenwart, ja Allmacht voraus. Da aber
alle unsere Handlungsmaoglichkeiten end-
lich sind, 6ffnet sich die Schere zwischen
Anspruch und Wirklichkeit immer weiter.
Bald ist die Grenze zur objektiven Heu-
chelei tliberschritten, dann erweist sich der
Universalismus als moralische Falle» (74).

Da iiberzieht einer den Anspruch der
Menschenrechte, um diesen wegen ihres

238

iiberzogenen Anspruchs den Prozess zu
machen. Anders als Enzensberger be-
hauptet, ist nicht «jedermann» Adressat
der Menschenrechte und gelten diese nicht
«prinzipiell grenzenlos». Adressat der
Menschenrechte sind nicht die einzelnen
Menschen, sondern die politischen Ge-
meinschaften, vornehmlich die Staaten.
Als liberale Freiheiten sind diese Rechte
Abwehrrechte gegen den Staat und als
soziale Grundrechte Anspriiche an den
Staat. Bei einer supranationalen Instanz
wie dem Europdischen Gerichtshof fiir
Menschenrechte werden nicht Einzelper-
sonen eingeklagt, sondern Staaten. Und
auch die Allgemeine Erkldrung der Men-
schenrechte wurde von Staaten fiir Staaten
verabschiedet. Gewiss, die Menschen sol-
len sich fiir die Anerkennung dieser Rechte
einsetzen — in ihren Staaten; denn ver-
wirklicht und durchgesetzt werden diese
Rechte durch die Staaten, nicht durch die
Individuen.

Indem Enzensberger unterstellt, die
Menschenrechte verlangten ihre Verwirk-
lichung wunmittelbar von den Menschen
selbst, hat er leichtes Spiel, gegen diesen
«Universalismus» zu polemisieren: «Uber-
all, heisst es, finden fortwihrend Massaker
statt, Menschen verhungern, werden ver-
trieben, gefoltert, vergewaltigt, und ihr seht
tatenlos zu, geht euren alltidglichen Be-
schiftigungen nach, legt die Hinde in
den Schoss...» (74). Solche Rhetorik iiber-
fordere die Individuen und sei in ihrer Wir-
kung kontraproduktiv: «Moralische For-
derungen, die in keinem Verhéltnis zu den
Handlungsmoglichkeiten stehen, fiihren
am Ende dazu, dass die Geforderten génz-
lich streiken und jede Verantwortung leug-
nen. Darin liegt der Keim einer Barbari-
sierung, die sich bis zur wiitenden Aggres-
sion steigern kann» (79).

Was Enzensberger angreift, ist nicht die
Ethik der Menschenrechte, sondern die
gutbiirgerliche, unpolitische Meinung, um
die Welt zu verbessern, komme es darauf
an, die Menschen zu &dndern und nicht
die Strukturen. Dass gerade dies eine Uber-
forderung wire, wenn die einzelnen, losge-
16st von der Verdnderung sozialer Struk-



turen, sich und damit die Welt verbessern
miissten, ist offensichtlich. Das gilt schon
in der eigenen Gesellschaft, das gilt erst
recht in der Volkergemeinschaft. Eine
Sozialethik, die nach Strukturen, Institutio-
nen oder Rechtsnormen fragt, die mehr Ge-
rechtigkeit in der eigenen Gesellschaft
und weltweit schaffen konnten, wird bei
Enzensberger genauso ausgeblendet wie
in der traditionellen biirgerlichen Moral,
die alles von der guten Gesinnung ab-
héngig macht und jede Ethik ablehnt, die
politisch wird.

Aber trifft Enzensbergers Kritik an der
Forderung nach dem «unbegrenzten Ein-
satz, iiberall und jederzeit» (85), nicht we-
nigstens den Kern der biblischen Ethik, die
alle Menschen zu einer geschwisterlichen,
solidarischen Vilkergemeinschaft verbin-
det? Natiirlich wéren wir iberfordert, wenn
wir liberall helfen sollten, wo gefoltert oder
geschossen wird, wo Menschen verelenden
und verhungern. Wir konnten uns nicht ein-
mal all die Orte merken, wo solche Hilfe
notig wire. Nur schon die tédglichen
Schreckensmeldungen in den Medien zu
verarbeiten, iibersteigt unsere Kapazitét.
Aber ist mit dieser objektiven Unmoglich-
keit des «unbegrenzten Einsatzes» die
«universalistische Ethik» der Solidaritit
schon widerlegt?

Solidaritiat mit allen Menschen besagt
nicht, dass alle mit allen in eine solida-
rische Beziehung treten sollen, was sie
doch gar nicht konnen. Es geniigt, das we-
nige zu tun, das in unseren begrenzten
Moglichkeiten liegt, um dennoch Zeichen
einer universalen Solidaritit zu setzen.
Auch Solidaritdtsgruppen konnen und
wollen nicht iiberall helfen, wo Hilfe ge-
braucht wird. Aber sie wollen mit einem,
vielleicht noch so begrenzten Projekt Hilfe
leisten und durch dieses Beispiel weitere
Gruppen oder Einzelpersonen ermutigen,
mit einem andern Projekt Ahnliches zu tun.
Nicht alle konnen die AWA-Indianer be-
gleiten, in der Boykottbewegung gegen
Nestlé mitmachen, in Somalia Kranke und
Verwundete pflegen — um Beispiele aus
diesem Heft zu erwidhnen —, aber alle
konnen wenigstens an einem derartigen

Projekt sich beteiligen oder es unterstiit-
zen. Wenn ndmlich alle andern sich auch an
einem solchen Projekt beteiligten oder es
unterstiitzten, wiirde die Welt schon ganz
anders aussehen — wiirde auch das Be-
wusstsein geschaffen, das fiir die sozial-
ethisch geforderte Systemverianderung er-
forderlich wire. Solidaritdt besagt also
nicht, dass jede Einzelperson alles tun
miisste, was liberhaupt zu tun wire, son-
dern dass sie das ihr Mogliche tun sollte,
da ja alles getan wiirde, was liberhaupt
getan werden konnte, wenn auch alle an-
dern das ithnen Mogliche titen.

«Uberall brennt es vor der eigenen
Haustiir»

«Rhetorisch» ist nicht die «universalisti-
sche Ethik», wie Enzensberger meint, wohl
aber sein eigener Uberredungsversuch,
der das Ziel hat, Moral auf das zu be-
schrinken, was «vor der eigenen Haustiir»
passiert. Aporien werden beschworen, um
neue zu schaffen und den Riickzug in die
biederminnische Gartenlaube oder in die
Stammtischecke als Akt der Vernunft zu
preisen. So wird aus der Aporie, dass ein-
zelne Menschen die Welt nicht verdndern
konnen, auf die Ausweglosigkeit einer
Weltveridnderung iiberhaupt geschlossen.
So wird die Feststellung, es gebe «bisher
keinen internationalen Mechanismus zur
Einddimmung der sich vermehrenden
Biirgerkriege» (80), zur Absage an interna-
tionale Hilfe liberhaupt.

Mit der Leugnung eines Zusammen-
hangs zwischen Reichtum und Armut ist
der Stachel einer «universalistischen» Ge-
wissensfrage gezogen. Die Behauptung,
«wir» lebten auf Kosten der Dritten Welt,
gehort in den Bereich «wahnhafter Zu-
schreibungen» (42). Die Menschenrechte
haben die ideologische Funktion, den
Reichen ein schlechtes Gewissen zu ma-
chen und diese — in grotesker Umkehrung
der Verhiltnisse — zugunsten der Armen zu
erpressen: «Die an alle und jeden gerichtete
Zumutung ... wendet sich an jenes Wir,
das die Menschenrechte proklamiert und
das schlechte Gewissen erfunden hat, also

239



an den Westen; an jene Gegend der Welt,
die als reich gilt und die sich nach wie vor
fiir zivilisiert hdlt» (76f.). Dass «wir» es
sind, die Fluchtgelder horten, Waffen ex-
portieren, unsinnige Kredite gewdhren,
mit dem IWF die Schuldzinsen armer
Liander eintreiben und dadurch ganze Be-
volkerungen auspowern, ist Enzensberger
keine Uberlegung wert. Selbst wenn Soli-
daritit mit aller Welt zuviel verlangt wire —
ist es auch zuviel verlangt, wenigstens
moralisch verwerfliche Handlungen ge-
geniiber andern Landern zu unterlassen?

Wenn wir nicht verantwortlich sind fiir
das Elend in der Welt, dann haben wir auch
keinen Grund, es iiberwinden zu helfen.
Selbst jene, die sich zu Lasten der Fernsten
bereichern, erhalten nun die Ausrede,
sie miissten sich zuerst um die Ndchsten,
ihre Eigenen, sich selber kiimmern: «Doch
insgeheim weiss jeder, dass er sich zu-
allererst um seine Kinder, seine Nachbarn,
seine unmittelbare Umgebung kiimmern
muss. Selbst das Christentum hat immer
vom Nichsten und nicht vom Fernsten ge-
sprochen» (87). Und iiberhaupt, wir haben
Dringlicheres zu tun, als den Fernsten zu
helfen: «Uberall brennt es vor der eige-
nen Haustiir» (90). Dass eine Binnenmoral,
die sich nur um das kiimmert, was vor
der eigenen Haustiir passiert, den «sacro
egoismo» zum Prinzip macht und fiir eine
interdependent gewordene Welt zersto-
rerisch ist, bleibt unbedacht. Das Feuer nur
hier zu 16schen, wo es doch von hier aus in
andern Kontinenten geschiirt wird und von
dort her wieder zu uns heriiberweht, ist die
falsche Alternative, eine die den Biirger-
krieg nicht einddimmt, sondern immer neu
entfacht.

Zwischendurch erinnert sich Enzens-
berger an «die marxistische Analyse».
Dann heisst es: «Unstrittig produziert
der Weltmarkt ... mit jedem Jahr weniger
Gewinner und mehr Verlierer, und zwar
nicht nur in der Zweiten und Dritten Welt,
sondern auch in den Kernldndern des Kapi-
talismus. Fallen dort ganze Lander, ja Kon-
tinente aus den internationalen Tausch-
beziechungen heraus, so sind es hier
wachsende Teile der Bevolkerung, die im

240

Wettbewerb der Qualifikationen, der sich
rapide verschirft, nicht mithalten kon-
nen» (39). Was aus dieser Analyse folgt, ist
nicht der Kampf der neuen und alten Ver-
lierer um mehr Gerechtigkeit, sondem
Fatalismus. «Aus okologischen, demogra-
phischen und wirtschaftlichen Griinden
wird das Modernisierungsgefille nie mehr
auszugleichen sein». «Das Projekt der
Modernisierung» ist damit «gescheitert»,
da die «Zuriickgebliebenen» sich «in einer
aussichtslosen Lage» (44) befinden.

Enzensberger bringt auf den Begriff,
was asyl- und migrationspolitischen Stra-
tegien zugrunde liegt. Der Fernste bleibt
auch dann noch aussen vor, wenn er das
nichste Objekt von Ausbeutung ist. Folgen
Fliichtlingsstrome den Fluchtgeldstromen
aus der Dritten Welt in eine der kapita-
listischen Metropolen, so waschen wir
unsere Hinde in Unschuld. In konzentri-
schen Dreikreisemodellen schotten sich
die westeuropéischen Staaten zur eigenen
«Festung» ab. Enzensberger verschafft
ihnen dazu das gute Gewissen.

Zwar sagt er in einem Anflug von
Selbstkritik: «Es ist nicht leicht zu sagen,
wo bei solchen Gedankengéngen die Deu-
tung aufhort und die Menschenverachtung
beginnt» (49). Aber zumindest kokettiert
da einer mit Menschenverachtung, wenn
anders er noch vielsagend hinzufiigt, «dass
wir zu viele sind» (48). Es sei zwar nicht so
gemeint, als ob wir «einem biologischen
Imperativ» folgen und «die Bevélkerung
auf ein Mass» reduzieren miissten, «das
die Biosphire ertragen» konnte. So sei es
nicht gemeint. Aber wie denn sonst?

«Kampf aller gegen alle»

Enzensbergers Fatalismus bekommt
eine beklemmende Erkldrung: Was sich
da abspielt, sei naturbedingt. Der Autor
stimmt in den Chor jener Staatsphiloso-
phen ein, die, wie einst Thomas Hobbes,
von einem pessimistischen Menschenbild
ausgehen, auch wenn er nicht wie dieser
nach dem totalitdren Staat ruft. Die Pri-
misse ist dieselbe: Der Naturzustand heisst
«Kampf aller gegen alle» (36). «Biirger-



krieg» sei daher «die Primérform aller
kollektiven Konflikte» (9), urspriinglicher
noch als der Staatenkrieg. Das bestitige
sich heute, am Ende der «pax atomica»,
erneut. Nachdem diese aufgehort habe, die
Menschen zu disziplinieren, wiirden iiber-
all Biirgerkriege ausbrechen. Enzensberger
zahlt an die vierzig offene Biirgerkriege,
die derzeit auf der ganzen Welt gefiihrt
wiirden. Und sie wiirden nicht etwa fiir eine
Idee, ein Projekt, ein Ziel gefiihrt, sondern
ihre einzige Strategie heisse: «Raub, Mord
und Pliinderung» (18).

Nach Enzensberger hat der Biirgerkrieg
bereits «in den Metropolen Einzug ge-
halten» (18), zwar noch nicht als Massen-
erscheinung, aber «molekular», ausge-
tragen nicht nur von Geheimdiensten,
Mafiosi, Skinheads und Neonazis, sondern
auch «von unbescholtenen Biirgern, die
sich iiber Nacht in Hooligans, Brandstifter,
Amoklaufer und Serienkiller verwandeln»
(19). Jeder U-Bahnwagen kann zu einem
«Bosnien en miniature» (30) werden.
Wehrlose, vor allem Betagte, Behinderte,
Frauen und Kinder sind die bevorzugten
Opfer. «Wer keine Maschinenpistole hat,
gilt als Ungeziefer» (22). Dieser Biirger-
krieg in den Metropolen hat mit den Biir-
gerkriegen in der iibrigen, vor allem Dritten
Welt eines gemeinsam: Es geht um keine
Ideen, Ideale, Ideologien, sondern nur
um ausgelebte Destruktivitit. Ob einer als
Tschetnik in Ex-Jugoslawien oder als
Amokldufer in Texas in die Menge
schiesst, ob er als Bandenfiihrer in Liberia
Menschen foltert oder als Skin seine Bier-
flasche iiber den Kopf eines unbeteiligten
Rentners zertrimmert, immer ist der ge-
meinsame Nenner die blinde ZerstGrung
und Selbstzerstorung, das Fehlen jeder
Legitimation oder ideologischen Begriin-
dung.

Was Leute vom Schlage Gauweilers an
einem solchen Essay fasziniert, ist dieses
an Pessimismus nicht mehr zu iiberbieten-
de Menschenbild. Enzensberger schreibt
zweifellos nach ihrem Geschmack, wenn
Sozialdemokratie und Sozialarbeit, die den
Menschen mehr zubilligen, als nur Bestien
zu sein, unter das Stichwort «politischer

Kitsch» (38) fallen. Es fehlt nur noch die
totalitare Konsequenz, die alle Macht dem
Staat iibertragt, um mit dessen Zuchtrute
dem Kampf aller gegen alle ein Ende zu
setzen. So will es die Linie von Thomas
Hobbes iiber de Maistre und Donoso Cor-
tes bis Carl Schmitt. So will es Enzens-
berger nicht, das sei eingerdumt, oder noch
nicht, das sei befiirchtet.

Und wie will er mit den Konsequenzen
der «Biirgerkriege» fertig werden, mit den
Fliichtlingen, die in unseren Metropolen
Zuflucht suchen und die das bevorzugte
Opfer des «molekularen Biirgerkrieges»
sind? Darauf gibt Enzensberger keine
Antwort. Es bleibt bei der Beschreibung:
«Wer nicht flieht, mauert sich ein. Im in-
ternationalen Massstab wird iiberall an der
Befestigung des Limes gearbeitet, der vor
den Barbaren schiitzen soll» (56). Sind es
aber nicht auch «Barbaren», die Krieg
gegen Fliichtlinge fithren? Steht darum
iiber dem Essay das Nietzsche-Zitat: «Nur
Barbaren konnen sich verteidigen»? Was
empfiehlt uns Enzensberger nun eigent-
lich, Barbaren zu werden oder uns auf-
zugeben? Das dritte, das uns von dieser
falschen Alternative einer Binnenmoral
befreien wiirde, wire gerade «im interna-
tionalen Massstab» nicht der «Limes»,
sondern die Solidaritét.

Es gibt die Abbildung der Realitit, die
neue Realitdten schafft, die Auseinander-
setzung mit dem Biirgerkrieg, die ihn
weiterfiihrt. «In das, wovon ich rede, bin
ich verwickelt... Ich habe ein intellektuel-
les und moralisches Minenfeld betreten...
Ich bin mit niemandem einverstanden,
nicht einmal mit mir selber» (62f.). Das
letzte Wort in dieser Sache ist noch
nicht gesprochen, aber auch als vorletztes
Wort will die Herausforderung bedacht
sein.

* Hans Magnus Enzensberger, Aussichten auf den
Biirgerkrieg, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main
1993. — Die Zahlen in Klammern beziehen sich auf die
Seiten dieser Schrift.

241



	Zeichen der Zeit : "Aussichten auf den Bürgerkrieg"?

