
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 88 (1994)

Heft: 7-8

Artikel: Gerechtigkeit und Friede an der Synode für Afrika

Autor: Ludin, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143845

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143845
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Walter Ludin

Gerechtigkeit und Friede an der Synode
für Afrika

«Ohne Beschäftigung mit Gerechtigkeit und Frieden gibt es keine Evangelisierung und
keine christliche Gemeinde.» Während der SynodefürAfrika waren immer wieder solche
Sätze zu hören, auch von Bischöfen, die im allgemeinen als «unpolitisch» galten. Offenbar
spüren heute die Führer der katholischen Kirche Afrikas, dass sie die Frohe Botschaft
nicht verkünden können, ohne auch die «schlimmen Botschaften» zu benennen: die
Leiden, die den Alltag in vielen Regionen des Kontinents bestimmen. Walter Ludin hat als
Journalist an dieser Synode vom 10. April bis 8. Mai in Rom teilgenommen. Hier sein
Berichtfür die Neuen Wege. Red.

Unter die Räuber gefallen

In einer der über 200 Interventionen der
ersten Hälfte der Synode wurden die
«Situationen des Leidens» mit den folgenden
Stichworten beschrieben: «Kriege und
Stammeskonflikte, Flüchtlinge und
Verschleppte, Mangel und Krankheiten, Hunger

und Unwissen, wirtschaftliche Misserfolge

und politisches Chaos, Strukturen der
Unterdrückung und Verletzungen der
Menschenrechte» (Telesphore Mpundu,
Präsident der Bischofskonferenz von
Sambia). Ähnlich meinte ein anderer
Bischof: «Millionen von Menschen verhungern

auf einem Kontinent, der so reich mit
materiellen Ressourcen gesegnet ist.
Tausende talentierter Leute sterben durch
gefühllose Diktatoren» (Joseph Ajomo, Nigeria).

Viele weitere Votanten und dann auch
die beiden Schlussdokumente der Synode
nennen für das Elend Afrikas interne und
externe Ursachen. Zu den «hausgemachten»

Gründen der Not sagte beispielsweise
Bischof Julius Babatunde aus Nigeria: «Es
ist traurig, dass die meisten politischen
Führer Afrikas nicht verstanden haben,
dass wahre Führerschaft Dienst bedeutet.
Statt dessen sind sie machthungrig,
habgierig und korrupt. Sie haben sich auf
Kosten der Menschen, denen sie dienen sollten,

bereichert.»

214

Unter jenen, die auf die externen Ursachen

zu sprechen kamen, war ein Gast
(Auditor) der Synode: Joseph Matthiam,
ehemaliger Botschafter des Senegals beim
Vatikan. In den «importierten Wirtschaftssystemen»

sah er ein Mittel, um die
afrikanischen Staaten «zwar nicht mehr zu Kolonien,

aber zu Filialen oder Zweigstellen der
Industrieländer zu machen». Sie seien auch
für die Bereicherung der Eliten auf Kosten
der Massen verantwortlich. Weiter würde
die von internationalen Organisationen
auferlegte Sparpolitik den sozialen Frieden
und die politische Stabilität gefährden.

Das Resultat von all dem: «Afrika bietet
das Bild eines Verwundeten, der nach dem
Überfall der Räuber am Strassenrand
verlassen liegengeblieben ist» (so der Scheut-
velder Missionar Jacques Thoma, einer
der acht Ordens-Generalobern, die
Mitglieder der Synode waren). Der Norden
aber schaut weg: «Es ist uns bewusst, dass

er an einer Entwicklung Afrikas um seiner
selbst willen nicht interessiert ist» (so eine
der französischsprachigen Arbeitsgruppen).

In ihrer Schlussbotschaft macht die
Synode dazu die bittere Feststellung: «Man
müsste endlich damit aufhören, uns auf der
Weltszene in einem lächerlichen und
unbedeutenden Licht zu zeigen, nachdem
man eine strukturelle Ungleichheit
geschaffen hat und weiterhin ungerechte
Handelsbedingungen aufrechterhält »



Keine Angst vor «politischer Kirche»

Durch ihren Einsatz für die Armen ist
zwar die Kirche in vielen Ländern die
einzige Institution, in welche die Bevölkerung
«immense Hoffnungen» setzt. Im Prozess
der Demokratisierung redet die Kirche der
Versöhnung das Wort. Die Synode nahm
dies zur Kenntnis. Noch mehr aber
beklagte sie das Versagen der Kirche. Die
wenigen Fälle von prophetischem Zeugnis
dürften nicht davon ablenken, dass sie zur
institutionalisierten Unterdrückung der
afrikanischen Völker geschwiegen habe.
Sie habe auch zu wenig getan, um den
Teufelskreis der Stammeskonflikte zu
durchbrechen.

Der Präsident der Bischofskonferenz
von Sambia beklagte sich darüber, dass
immer noch viele Christinnen und Christen

- darunter Priester, Ordensleute und
führende Laien - der Meinung seien, dass die
Förderung von Gerechtigkeit und Frieden
nicht wesentlich für die Evangelisierung
sei. Sie sähen darin bloss ein Hobby: eine
Nebenbeschäftigung für solche, die nicht
voll in der eigentlichen Arbeit der Kirche
aufgingen. In ihrer Schlussbotschaft
gestehen die Bischöfe, dass sie für die
apolitische Haltung der Kirche mitverantwortlich

sind: «Wir leugnen nicht, dass wir als
Seelsorger schuldig geworden sind. Wir
haben nicht immer alles in unserer Macht
Stehende getan, um die Laien für das Leben
in der Gesellschaft, für eine christliche
Auffassung von Politik und Wirtschaft
auszubilden. Die lange Abwesenheit der
gläubigen Laien in diesem Bereich führte
zu der Überzeugung, dass der Glaube
nichts mit Politik zu tun hat.»

Wer die Vorwürfe im Ohr hatte, die
hierzulande gegen eine «politisierende
Kirche» erhoben werden, war überrascht,
wie während der ganzen Synode kein
einziger Bischof bestritt, dass der Einsatz für
Gerechtigkeit und Frieden unverzichtbar
zur Evangelisierung gehört. Es bestand
Einigkeit darüber, dass wirtschaftliche
Ungerechtigkeiten das Kommen des
Reiches Gottes behindern. Ein Bischof distanzierte

sich vom Vorbereitungsdokument,

das zwischen sozio-ökonomischen Fragen
und der Evangelisierung bloss «eine enge
Verbindung» sah. Er meinte, statt dessen
müssten Gerechtigkeit und Frieden «im
Brennpunkt» der Glaubensverkündigung
stehen (Michael Francis, Liberia).

Der bereits zitierte nigeranische Bischof
Julius Adelakun brauchte dazu Worte, wie
sie sonst vor allem in der lateinamerikanischen

Theologie der Befreiung zu hören
sind: «Christus, der Befreier, kam nicht
nur, um die Menschheit von der Sünde zu
befreien, sondern auch von deren Folgen:
von Unwissenheit, Armut, Elend und allen
Formen von Ungerechtigkeit und
Unterdrückung.»

Auch die Schlussbotschaft erhofft von
Christus die Befreiung von den kulturellen,
gesellschaftlichen, wirtschaftlichen und
politischen Leiden des Kontinents. Sie
vergisst aber nicht hinzuzufügen, dass «der
Erlöser seinen Geist gab, damit wir unsere
Verantwortung entschlossen wahrnehmen
können». Darum war sich die Synode
bewusst, dass die Kirche eine ernsthafte
Unterlassungssünde beginge, wenn sie das
Unrecht nicht anprangern und sich nicht für
eine friedlichere Welt einsetzen würde.
Wie sie diesen Auftrag wahrnimmt, hängt
davon ab, ob ihre Gläubigen in einem Land
die Mehrheit bilden oder ob sie in einer
eindeutigen Minderheitssituation leben -
in der selbst Bischöfen die Auspeitschung
droht, wenn sie gesellschaftliche Fragen
aufgreifen! (Dieser Hinweis kam aus
Liberia.)

Auf jeden Fall wünscht die Synode, dass
den kirchlichen Stellungnahmen zu diesem
Bereich seriöse gesellschaftliche Analysen
vorausgehen. Mit Verlautbarungen allein
ist es aber nicht getan. Bischof Mpundu
sprach von einem umfassenden «Lebensstil

aus Gerechtigkeit und Frieden». Dazu
gehören «ein spirituelles Mitleiden mit den
Leidenden, eine soziale Solidarität für die
Ermächtigung (englisch: empowerment)
der Armen und Unterdrückten, ein politisches

Bemühen um Änderung ungerechter
Strukturen und ein kulturelles Engagement
für die Gewaltfreiheit». Dieser Lebensstil
müsse bei der Katechese für die Kinder wie

215



auch bei der Erwachsenenbildung im
Mittelpunkt stehen. Er müsse auch die Feier
der Eucharistie und der übrigen Sakramente

durchdringen.
Viele Votanten heben die Bedeutung der

Basisgemeinden für die Förderung von
Gerechtigkeit und Frieden hervor. Denn
diese werden als natürliche soziale Netze
betrachtet, in denen solidarisches Verhalten

mitten im Alltag eingeübt wird. Die
Schlussbotschaft erhofft von ihnen, dass
sie den Ethnozentrismus überwinden und
die «bürgerliche Gesellschaft umwandeln».

Waffen und Schulden

Unter den konkreten Postulaten im
Bereich unserer Problematik ragen das Verbot
der Waffenexporte nach Afrika und die
Tilgung der Schulden hervor. Jede der zwölf
Arbeitsgruppen (lateinisch: circuii minores)

Synode sprach davon. Der Kardinal
von Maputo in Moçambique, der Franziskaner

Alexandre dos Santos, verband in
seinem Votum die beiden Themen mit den
schmerzlichen Erfahrungen seines Landes:
«Es werden uns Waffen und Bomben
geschickt, um unsere Völker zu zerstören.
Dann werden unsere Völker mit unbezahlbaren

Schulden überhäuft, da wir das
bezahlen müssen, was man uns zum Aufbau
der Dinge geschickt hat, die ihre Waffen
zerstört haben. -Wir wollen unsern Beitrag
mit einem Appell an die Waffenfabrikanten
beenden, dass sie aufhören, Afrika mit
Waffen zu beliefern, und, um es mit den
Worten des Propheten Jesaja (Jes. 2,4) zu
paraphrasieren, sie mögen ihre Waffenfabriken

in Fabriken für landwirtschaftliche
Werkzeuge oder für moderne Technologie
zum Wohl der Menschheit umwandeln.»

Weitere Mitglieder der Synode beklagten

den Zynismus und die Grausamkeit der
waffenliefernden Länder. Wenn die von
ihnen geschickten Waffen eingesetzt würden,
gingen die Weissen nach Hause und
brächten sich dort in Sicherheit, während
die Einheimischen verbluteten.

Die Versammlung, die im Waffengeschäft

eine «Saat des Todes» sieht, beruft

sich in ihrer Schlussbotschaft aufdas ganze
Gewicht ihrer Autorität, wenn sie an den
Norden appelliert: «Wir wenden uns mit
der Kraft unserer apostolischen Überzeugung

an unsere christlichen Brüder und
Schwestern und an alle Menschen guten
Willens auf der nördlichen Hälfte der
Erdkugel. Wir bitten sie, Kontakt aufzunehmen

mit den in Politik und Wirtschaft
Verantwortlichen und mit den internationalen

Organisationen. Der Verkauf von
Waffen an die befeindeten Gruppen, die
sich in Afrika gegenseitig bekämpfen,
muss gestoppt werden.»

In seinem Votum über die Verschuldung
bezieht sich der zambische Bischof Me-
dardo Mazombwue auf das «Gebet des
Herrn». «Vergib uns unsere Schuld» habe
für Afrika eine besonders tiefe Bedeutung.
Denn die Auslandschulden der Länder
südlich der Sahara beliefen sich auf 185
Milliarden US-Dollar, was mehr als 110
Prozent ihres Bruttosozialprodukts
entspreche. Die Synode fordert in ihrer
Schlussbotschaft «einen mindestens
beträchtlichen, wenn nicht totalen Erlass der
Schulden». Sie ist sich bewusst, dass damit
die wirtschaftlichen Probleme nicht gelöst
wären. Darum fügt sie sogleich einen Satz
an, in dem sie den Aufbau einer gerechteren

internationalen Wirtschaftsordnung
postuliert. In ihrem zweiten Schlussdokument,

den «propositiones» (Vorschläge)*,
appelliert sie an den IWF, die Weltbank und
andere ausländische Gläubiger, die drük-
kende Schuldenlast der afrikanischen
Nationen leichter zu machen. An die
Bischofskonferenzen in Europa und in den
USA richtet sie den dringenden Wunsch,
mit Nachdruck dafür bei den Regierungen
ihrer Länder vorstellig zu werden.

Demokratisierung

Etliche Male, aber doch nicht so häufig
wie erwartet, erwähnten die Mitglieder der
Synode für Afrika die Demokratiebewegung

ihres Kontinents. Dabei stand die
Rolle der Kirchen im Vordergrund. So habe
in Sambia die kirchliche Lehre beim Übergang

zur Demokratie und beim wirtschaft-

216



liehen Kampf um Entwicklung «eine
grosse und anerkannte Rolle» gespielt. In
Lesotho forderten die Bischöfe in einem
Hirtenbrief klare Parteiprogramme, damit
die Wählenden wussten, was jede Partei
versprechen würde. In Togo und in andern
Ländern ersuchte das Volk die Kirche, als
«Expertin in Menschlichkeit ausnahmsweise

und kurzfristig eine delikate
Vermittlungsrolle zu übernehmen und den
Frieden wiederherzustellen».

Erstaunlicherweise schwiegen sich die
Vertreter Zaires über ihre Funktion im
Demokratisierungsprozess ihres Landes aus.
Der Kardinal von Kinshasa, Frédéric Ent-
sou-Nzabi-Bamungwabi, begnügte sich
mit der allgemeinen Feststellung: «Man
müsste alle Menschen, die Christen im
besonderen, aber vor allem die afrikanischen
Führungskräfte, vor die Verantwortung
stellen, um das Ende der Diktaturen in
Afrika sowie soziale, wirtschaftliche und
politische Veränderungen herbeizuführen,
damit unsere Gesellschaft ein menschlicheres

Gesicht und mehr Gerechtigkeit
erhält.»

Der ehemalige Vatikan-Botschafter
Senegals ging in seiner Intervention in der
Aula der Synode davon aus, dass die
Ereignisse in Osteuropa das Einparteiensystem

disqualifiziert haben. Doch
Mehrparteiensysteme allein bedeuteten noch
keine Demokratie. Die Demokratie, welche

die afrikanischen Länder anstrebten,
sei ohnehin ein Importprodukt: «Sie ist das
Ergebnis einer Geschichte und einer Kultur,

die nicht die unsrigen sind. Deswegen
machen wir so viele falsche Schritte. Es
wäre richtiger, wenn wir uns vom Geist der
Toleranz und der Solidarität der überkommenen

Organisationsformen inspirieren
liessen... Das Problem Afrikas ist die
Schaffung einer modernen Demokratie, die
unseren kulturellen Wurzeln Rechnung
trägt.»

Die Schlussbotschaft fordert alle
Gläubigen ohne Ausnahme auf, sich selbst zu
einem demokratischen Denken zu erziehen.

Eine vorrangige seelsorgliche Aufgabe
sei die Erziehung zum Gemeinwohl und

zur Achtung des Pluralismus. Die Bot¬

schaft betont dann: «Der christliche Laie,
der sich im Geiste des Evangeliums am
Ringen um die Demokratie beteiligt, ist das
Zeichen einer Kirche, die aktiv an der
Errichtung von Rechtsstaaten überall in
Afrika teilnimmt.»

Familienplanung, Umwelt und
Frauenrechte

Zu einem unerwarteten Top-Thema der
Afrika-Synode wurde die Vorbereitung der
Bevölkerungskonferenz, die im September
in Kairo stattfinden wird. Papst Johannes
Paul II. und einige seiner engsten Mitarbeiter

warfen der UNO vor, das Recht auf
Abtreibung festschreiben zu wollen. Mit
scharfen Worten wandten sie sich auch

gegen bevölkerungspolitische Programme.
Diese Kontroverse löste zwiespältige
Gefühle aus. So sehr der Kampf gegen
imperialistisch aufgezwungene Familienplanung

zu begrüssen ist, so peinlich ist die
damit verbundene Ablehnung sogenannt
«nicht natürlicher» Methoden der
Empfängnisregelung.

Kardinal Hyacinth Thiandoum von
Dakar, der als Relator der Synode für die
offiziellen Zusammenfassungen im
Plenum zuständig war, hat sich zwar von der
vatikanischen Linie nicht distanziert.
Während der Abschluss-Pressekonferenz
gestand er jedoch, die Synode habe die
Beziehungen zwischen Bevölkerungswachstum

und Entwicklung zu wenig
genau angeschaut. «Wenn man die
Bevölkerung einfach wachsen lässt, gibt es eine
Katastrophe.»

Einen Zusammenhang zwischen
raschem Bevölkerungswachstum und
Verschlechterung der Umwelt machte der
ugandische Bischof Emmanuel Wamala
aus, als er am zehnten Tag der Synode als
erster ausführlicher auf die Ökologie
einging. Immerhin nehmen die «proposi-
tiones» das bis dahin vernachlässigte
ökologische Anliegen mit deutlichen Worten
auf. Sie bezeichnen Abholzung und
Gewässerverschmutzung als Probleme von
besonderer Dringlichkeit. Die Bewahrung
der Schöpfung müsse in Predigt, Schule

217



und Katechese behandelt werden. Auf
pfarreilicher Ebene seien entsprechende
Bildungs- und Aktionsprogramme (z.B. das
Pflanzen von Bäumen) zu verwirklichen.

Ungefähr in der Mitte des Kapitels
«Gerechtigkeit und Friede» steht der Abschnitt
über die Frauen. Hier wird der Einbezug
der Frauen in verschiedene Ebenen der
kirchlichen Entscheidungsfindung gefordert.

Auch seien für sie kirchliche Ämter zu
schaffen. Jede Bischofskonferenz solle im
gesellschaftlichen Bereich Vorkämpferin
(englisch: champion) für die Frauenrechte
sein. Dazu werden Stichworte genannt wie
Witwenschaft (nach dem Tod des Mannes
geht manchenorts sein ganzes Vermögen
an seinen Stamm), Brautpreis, alleinerziehende

Mütter und gerechter Lohn.

«Stimme der Stimmlosen»

Anstelle einer ermüdenden Aufzählung
von einzelnen Postulaten seien hier nur
noch drei Beispiele aus den «propositio-
nes» angeführt:
- Die Synode fordert alle Regierungen
auf, vorhandene Folterzentren aufzulösen
und jedem Menschen mit Hochachtung zu
begegnen, so wie es die Erklärung der
Menschenrechte vorsieht.

- Sie verurteilt das Zusammenspiel von
ausländischen Interessen und korrupten
lokalen Eliten, die darauf abzielen, die ein-
heimischen Ressourcen auszuplündern.
- Sie wünscht, dass Wege gefunden werden,

um Schmiergelder und veruntreute
Gelder, die im Ausland angelegt worden
sind, wieder in die verarmten Länder zu-
rückfliessen zu lassen.

Bedeutungsvoller als diese noch so
wichtigen Einzelforderungen sind die von
der Synode im Bereich von Gerechtigkeit
und Friede aufgestellten grundsätzlichen
Anregungen. Sie zielen darauf ab, dass die
Soziallehre der Kirche ins Zentrum des
kirchlichen Lebens gestellt wird. Auf allen
Ebenen, bis hinunter in jede Pfarrei
sollen Justitia et Pax-Kommissionen
geschaffen werden. Diese haben ganz
besonders auch die Aufgabe, Unrecht
aufzudecken.

So kann die Kirche zu einer «Stimme der
Stimmlosen» werden. Falls möglich, sei
das Anliegen von Gerechtigkeit und Friede
ökumenisch anzugehen. Dabei fällt auf,
dass noch viel häufiger als von der
Zusammenarbeit der Konfessionen vom
Zusammengehen mit den Muslimen gesprochen
wurde. Im Dialog und im Zusammenwirken

mit den gemässigten Kräften des Islam
sieht die Synode das beste Mittel, um den
muslimischen Fundamentalismus
einzudämmen.

Es entspricht nicht unbedingt kirchlichen

Gepflogenheiten, wenn die Synode
für Afrika selbstkritisch bekennt, gegenüber

jenen, die in ihrem Dienst stehen,
nicht immer gerecht zu sein. Bereits in der
allgemeinen Aussprache verwies der
Präsident der sambischen Bischofskonferenz
auf einige Bereiche, in denen die
Glaubwürdigkeit einer Kirche, die sich für
Gerechtigkeit einsetzt, besonders auf dem
Spiel steht. Neben den Löhnen der kirchlichen

Mitarbeiter nannte er den
verantwortungsvollen Umgang mit Geld, den
Respekt vor den Rechten der Frauen und die
Hinwendung zu den Armen.

Die Schlussbotschaft nimmt den
Gedanken auf, indem sie die afrikanischen
Kirchen einlädt, ihren Lebensstil und ihren
Besitz kritisch zu hinterfragen. Denn:
«Wenn die Kirche Zeugnis für die
Gerechtigkeit ablegen soll, erkennt sie an,
dass jeder, der es wagt, zu andern über
Gerechtigkeit zu sprechen, sich auch
bemühen sollte, in ihren Augen selbst gerecht
zu sein.»

* Die 64 Vorschläge in dem rund 20 Seiten umfassenden
Dokument wurden dem Papst übergeben, damit er daraus

ein eigenes postsynodales Schreiben verfasst. Das
Papier ist offiziell geheim. Doch wie schon bei allen
andern vorausgehenden Synoden gelangte es rechtzeitig

für die Schlussberichterstattung in die Hände der
Journalisten.

218


	Gerechtigkeit und Friede an der Synode für Afrika

