
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 88 (1994)

Heft: 7-8

Artikel: Unterwegs mit den AWA in Kolumbien

Autor: Jung, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143844

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143844
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thomas Jung

Unterwegs mit den AWA in Kolumbien

Über die Situation der AWA an der Pazifikküste Kolumbiens orientiert uns derfolgende
Bericht von Thomas Jung, einem dort tätigen Theologen und Mitarbeiter der Bethlehem-
Mission Immensee. Er lässt uns teilhaben an der eindrücklichen Befreiungspraxis seiner
Pastoralequipe, aber auch an den Sorgen um die Zukunft dieses Indianervolkes, kaum hat
es das Bewusstsein seiner Kultur und seiner Würde erlangt. Wenn es um Naturschätze
geht, nimmt der «totale Markt» keine Rücksicht auf die Indios und entzieht ihnen
zusammen mit dem Land auch ihre Existenzgrundlage. Red.

Ein Paradies für das internationale
Kapital?

Wieder einmal unterwegs Der Schlamm
reicht bis zu den Knien, die Stiefel halten
nur wenig ab. In Schweiss gebadet, geht es
den Bergwald hinauf und hinunter. Bis
Arrayân sind es sieben Stunden Fuss-
marsch, und wenn nicht gerade die Sonne
brennt, regnet es in Strömen: Alltag eines
pastoralen Mitarbeiters des Bistums Ipia-
les im südkolumbianischen Regenwald,
100 Kilometer von der Pazifikküste
entfernt. Hier, in den westlichen Andenausläufern,

direkt an der Grenze zu Ecuador,
leben die AWA-Indianer, mit denen wir seit
sieben Jahren als Pastoralequipe, mit dem
Versuch einer befreienden Praxis, «unterwegs»

sind.
Die AWA sind ein Indianervolk, das über

Jahrhunderte der gewaltsamen
Auseinandersetzung mit anderen Stämmen oder mit
Mestizen, die Indianerland besiedeln wollten,

aus dem Weg ging. Die AWA zogen es

vor, sich immer weiter in den unwegsamen
Bergurwald zurückzuziehen. Heutzutage
leben sie auf einem Gebiet von 700 000
Hektaren, verteilt auf Südkolumbien und
Nordecuador. Wegen des zerbrechlichen
und schwachen Ökosystems wohnen die
insgesamt 18 000 AWA in Streusiedlungen,

jede Familie auf ihrem Grund und
Boden, manchmal in einer Entfernung bis
zu einer Stunde von der nächsten Familie.

Die sehr dünne Erdschicht erlaubt nur
alle fünf bis sieben Jahre die Bearbeitung
des Bodens, was eine Rotation der
landwirtschaftlichen Bebauung und damit eine
genügend grosse Menge an Boden erfordert.

Diese Region ist über Jahrzehnte und
Jahrhunderte vom Zentrum völlig vergessen

gewesen: Weder das Ausland noch die
nationale oder die départementale Regierung

nahmen die Existenz oder gar eine
Verpflichtung gegenüber den AWA wahr.
Häufig genug wurde dieser Regenwald
sogar als unbewohnt und ohne Eigentümer
ausgewiesen. Die AWA konnten nie mit
irgendeiner Hilfe von seiten der Regierung
rechnen.

Aber jetzt sollen diese Zeiten endgültig
vorbei sein! Der gesamte kolumbianische
Pazifikraum, der als das regenreichste
Gebiet der Welt gilt, völlig grün und voll
seltener Fauna und Flora mit der weltweit
höchsten Vielfalt, ein Paradies der
Naturliebhaber, der Lebensraum von 700 000
Schwarzen und 100 000 Indianerinnen und
Indianern in einer Region, die insgesamt 10
Prozent des kolumbianischen Territoriums
ausmacht, soll dem internationalen Kapital
geöffnet werden. Es handelt sich um ein
Gebiet, in dem die Menschen in engster
Verbundenheit mit der Natur leben, im
Wissen darum, wie sie mit dem Ökosystem
harmonisch überleben können. Ihre kulturelle

Geschichte, die sie immer wieder in

209



Mythen und Legenden ausdrücken, hat mit
der Natur zu tun, die zu achten und zu
bewahren sie sich verpflichtet fühlen.

Für Kolumbien, besser gesagt: für die
kolumbianische Oberschicht, bedeutet der
Pazifik Gold, Platin und Bauxit, Zucker
und Bananen, riesige Bestände an Fisch,
Wald, Bodenschätzen und Erdöl. Die
Pazifikküste wird von grösster strategischer
und geopolitischer Wichtigkeit; der Atlantik

hat als Handelszentrum der letzten
Jahrhunderte ausgedient, der Pazifik
eröffnet eine neue Ära. Die Oligarchie
Kolumbiens und die Interessen der Ersten
Welt, wie sie in den strukturellen
Anpassungsforderungen von IWF und Weltbank
zum Ausdruck gebracht werden, haben
sich gegen die Ärmsten der Armen
zusammengeschlossen. Denn obwohl Schwarze
und Indianer hier jahrhundertelang überleben

konnten - Ausdruck ihrer
Widerstandskraft -, hat der Pazifik für sie eine
andere Bedeutung: systematische Leugnung

ihrer Existenz, völliges Fehlen
fundamentaler Dienstleistungen, hohe
Kindersterblichkeit, kein Erziehungs- und
Gesundheitswesen, Abgeschnittensein von
jeglicher Infrastruktur und Energie,
Aberkennung territorialer und kultureller
Rechte.

Die tödliche Ideologie des «totalen
Marktes»

Der Neoliberalismus mit seiner Ideologie

des «totalen Marktes» möchte - Ironie
des Schicksals - jetzt mit dieser Unterentwicklung

des Pazifik Schluss machen, was
seine absolute Zerstörung zur Folge hätte.
Der Pazifik soll in den Weltmarkt integriert
werden, denn diese 10 Prozent des
kolumbianischen Territoriums sind ökonomisch
höchst interessant und wichtig - für die
Erste Welt und ihre Helfershelfer, die
lokalen Oberschichten. Entsprechend wird
Politik gemacht. Was zählt, sind nur die
kolumbianischen Naturschätze, die den

grossen Finanzimperien dieser Welt
übergeben werden sollen. Von den Menschen
spricht niemand. «500 Jahre» gehen weiter!

210

Als erste Massnahme der «neuen» Politik

wurden MiltärStützpunkte an der
gesamten Küste eingerichtet, die das Gebiet
«absichern» sollen: Jeglicher Widerstand
der betroffenen Bevölkerung soll im Keim
erstickt werden. Die häufigen und
aufdringlichen Militärkontrollen an der Strasse

Pasto-Tumaco geben Zeugnis von dieser
Einschüchterungskampagne. Seltsam ist
auch, dass die Zahl der Verschwundenen
und Toten in der Zone zugenommen hat,
seit das Militär so zahlreich vertreten ist:
eine für kolumbianische Verhältnisse
eigentlich «normale» Wirklichkeit. Das
Land ist weltweit als lateinamerikanische
«Musterdemokratie» bekannt und weist
gleichzeitig die höchste. Quote an
Menschenrechtsverletzungen, meist unter
militärischer Beteiligung, auf.

Diese Pazifik-Politik wird von neuen
Gesetzen begleitet, die immer nur das
ausländische Kapital begünstigen:
Liberalisierung des Auslandgeschäfts durch
Freihandelszonen, Abbau der Arbeitssicherheit,

Wechselkursreform und Verzicht auf
das Goldmonopol gegenüber dem Ausland,
Steuerbefreiung für ausländisches Kapital,
Enteignung von Boden für den Bau
internationaler Grossindustrien etc. Die Ärmsten

der Armen leiden als erste: Das wenige,

was Schwarze, Indianerinnen und
Indianer besitzen, ein Leben in Würde
inmitten ihres traditionellen Umfeldes, wird
ihnen auch noch genommen.

Während auf höchster Ebene die schönsten

Geschäfte laufen, die kolumbianische
Regierung riesige Gegenden anderen
Regierungen übergibt, beklagt die
Pazifikbevölkerung die vielen Todesopfer; die
Malaria-, Cholera-, Durchfall- und
Tuberkulose-Epidemien fordern. Den «totalen
Markt» interessieren diese Toten nicht: Es
werden höchstens lächerliche Almosen zur
Verfügung gestellt. Schwarze, Indianerinnen

und Indianer sollen in den
«Weltmarkt» integriert werden, was ihr Todesurteil

bedeutet: Von ihren territorialen und
kulturellen Rechten spricht niemand.

Die Natur soll für die «Entwicklung»
genutzt werden, was aber letztlich nur
Zerstörung bedeutet. Der Neoliberalismus tö-



tet und lässt in seinem Tötungswahn keine
Alternative zu. Wer sagt, die Alternative
könnte in menschlicher Entwicklung, in
der Anerkennung der menschlichen Würde
und vor allem in der Förderung menschlichen

Lebens bestehen, wird zum Schweigen

gebracht. Kolumbien kennt die
systematische Ermordung von Oppositionellen
und von Menschen, die aus dem Wirt-
schaftsprozess ausgeschlossen wurden:
Bettler, Strassenkinder, Prostituierte usw.

Pastorale Befreiungspraxis

Am späten Nachmittag komme ich dann
endlich in Arrayân an. Völlig erschöpft und
durchnässt, lege ich meinen Trägerruck-
sack ab, in dem sich die Habseligkeiten
befinden, die ich im Wald immer bei mir
trage. Schlafsack, warme Wäsche und
Papiere (meist auch die Bibel) sind in einen
Plastiksack eingewickelt, um sie vor dem
Regen zu schützen. Don Angel und Dona
Julia haben mich schon erwartet: Die
Chicha (Meisbier) soll mir meine Kräfte
zurückgeben. Das Bad im benachbarten
Bergfluss lässt mich Wiederaufleben. Am
Abend, wenn dann die ganze Familie in der
Küche am Feuer mit dem Gast
zusammensitzt, sind alle Strapazen des Tages
vergessen: Wir erzählen und informieren
uns über die Dinge, die seit meinem letzten
Besuch passiert sind. Alte Geschichten
werden aufgefrischt, der Gast darf am
Leben dieses Indianervolkes teilnehmen.

Unsere Pastoralequipe wollte die AWA
nicht in einem «ethnologischen Museum»
einschliessen. Die AWA können sich der
weissen Bevölkerung nicht verschliessen.
Aber sie sollen aus einem bewussten und
fundierten Eigenstand heraus zum Dialog
in der Lage sein. Nur im Bewusstsein, als
AWA «unterwegs» zu sein, mit kultureller
Identität gestärkt, in inniger und gesicherter

Verbindung mit ihrem Land - das für
die Indianer immer mehr als nur eine
bestimmte Anzahl von Hektaren bedeutet -
kann dieses Indianervolk leben und überleben.

Als «Kirche» versuchen wir, die AWA in
diesem Volkswerdungsprozess zu beglei¬

ten. Gottes alttestamentliche Verheissung
von Befreiung und Land (Exodus), Gottes
Treue in seiner «Option für die Armen» und
Jesu Wirken hin auf eine «integrale Befreiung»,

in der die Menschen «das Leben in
der Fülle» (Joh 10,10) haben, dienen uns
als Orientierung und Leitfaden an der Seite
der AWA. Dabei versuchen wir aus
500jähriger lateinamerikanischer
Kirchengeschichte zu lernen: Ohne Vereinnahmung

und Vergewaltigung der indianischen

Kultur und Religion begegnen wir
den AWA mit viel Respekt und dem
Wunsch, auch von ihrer indianischen
Weisheit zu lernen.

Die lateinamerikanischen
Bischofskonferenzen von Medellin (1968), Puebla
(1979) und Santo Domingo (1992) mit
ihren Schlussdokumenten bieten uns dabei
eine grosse Stütze und Rückendeckung.
Besonders die letzte Versammlung in der
Dominikanischen Republik hat die Frage
der Indianerpastoral sehr ernst genommen,
einschliesslich der Bitte um Vergebung
gegenüber Indianerinnen und Indianern
einerseits und Schwarzen andererseits:

«Im Sinne einer echten Entwicklung des
Menschen will die Kirche die Anstrengungen

dieser Völker unterstützen, als solche
durch nationale und internationale Gesetze
anerkannt zu werden, mit vollem Recht auf
Land und auf ihre eigenen Organisationen
und kulturellen Lebensgewohnheiten...»
Die Kirche will insbesondere

- «die Mentalität und die Praxis einer von
aussen gelenkten Entwicklung zugunsten
einer eigenständigen Entwicklung
überwinden, damit diese Völker zu Erbauern
ihrer eigenen Zukunft werden»;

- «sich für die volle Gültigkeit der
Menschenrechte der indigenen und der
afroamerikanischen Völker einsetzen,
einschliesslich der rechtmässigen Verteidigung

ihres Landes»;

- und «alles Mögliche tun, um eine
ihren Kulturen angemessene Erziehung
und Ausbildung zu gewährleisten, beginnend

bei der zweisprachigen Alphabetisierung.»

(Schlussdokument von Santo Domingo,
1992, Nr. 251).

211



Prozess der Selbstbehauptung

Die Nacht in Arrayan ist angenehm. Der
Regen auf dem Blätterdach trommelt mich
in den Schlaf hinein. Am darauffolgenden
Tag findet die Vollversammlung der AWA-
Organisation UNIPA (Unidad Indigena del
Pueblo AWA) statt. Aus dem gesamten
kolumbianischen Territorium kommen die
Indianer zusammen, einzelne haben zwei
oder drei Tage Fussmarsch hinter sich. Hier
besprechen die AWA ihre eigenen
Angelegenheiten, planen ihre Arbeiten für die
folgenden vier Monate und fassen
Beschlüsse. Als Beobachterin darf und soll
auch die Pastoralequipe dabei sein.
Schliesslich soll unsere Pastoral ja eine
Antwort auf die von den AWA
ausgedrückten Bedürfnisse geben. Wir verstehen
uns als Weggefährten der AWA, als
«companeros», als diejenigen, die mit ihnen das
Brot teilen.

Aus diesem Grund hat sich die pastorale
Arbeit in den letzten Jahren auf die
folgenden Gebiete spezialisiert:

a) Stärkung der Indianerorganisation
UNIPA. Bis vor fünf Jahren hatten die AWA
noch keine eigenen, auch staatlich
anerkannten Autoritäten, sondern nur vom
weissen Bürgermeister eingesetzte
Polizeiinspektoren. Die AWA waren Spielball
fremder Interessen. Erst Bewusstseinsarbeit,

Fort- und Weiterbildung führten zur
Schaffung von Indianerräten und 1990 zur
Gründung der UNIPA. Die AWA sind nur
mit eigener Organisation in der Lage, der
gewaltsamen Welle des Pazifikplans
standzuhalten. Es geht um ihre Autonomie
und Selbstbestimmung. Heute sind zwar
alle AWA organisiert, aber es ist noch ein
langer Weg, bis sich alle wirklich der
eigenen Sache bewusst annehmen.

b) Einsatz für Land und Territorium.
Jeder AWA hatte ursprünglich zwar seinen
Grund und Boden, aber niemand war im
Besitz irgendwelcher Eigentumsurkunden.
Erschwerend kommt hinzu, dass es in
Kolumbien wenig bedeutet, ein persönliches
Besitzpapier zu haben, da dieses durch das

korrupte System leicht gekauft oder
gefälscht werden kann. Die AWA standen

vollkommen schutzlos da. Besonders der
Pazifikplan sollte sie wie eine Dampfwalze
überrollen. «Ein Indio ohne Land stirbt.»
Das Land gehört zu seiner Identität und ist
Teil seiner physischen und kulturellen
Überlebensmöglichkeit. Zwar gibt es seit
über 100 Jahren ein Gesetz, nach dem die
Regierung den Indianern Besitzurkunden
(«Resguardos») für staatlich vermessenes
und anerkanntes Gemeinschaftsland
ausstellen kann. Da die Regierungsstellen aber
nie ein Interesse an solchen Informationen
hatten, liessen sie die AWA darüber in
Unkenntnis.

Die Pastoralequipe konnte mit einem
Juristen den Prozess über die Reservatsbildung

anstrengen. Für 30 Prozent des
gesamten kolumbianischen AWA-Territori-
ums gibt es nun schon die offiziellen Regie -
rungspapiere; der Rest ist ausgemessen und
steht in Bearbeitung. Gerade hier waren der
Druck und die Stärke der AWA-Organisa-
tion ausschlaggebend. Endlich werden ihre
territorialen Rechte anerkannt.

c) Stärkung der kulturellen und religiösen

Identität. Vorher gab es auch schon
Lehrerinnen und Lehrer an den Schulen im
Urwald, aber die meisten arbeiteten ohne
jegliches Interesse an den AWA und fehlten
entsprechend oft. Vor einigen Jahren hat
nun eine Reform des Erziehungswesens
begonnen, die von der AWA-Kultur
ausgeht und zweisprachig ist. Eigene AWA-
Lehrkräfte bilden sich aus. Und die
Indianersprache Awapit wird hoch geschätzt.
Noch vor kurzem schämten sich die AWA
ihrer eigenen Sprache, heute sprechen viele
sie mit Stolz. Um die «geschichtliche
Erinnerung» der AWA als Volk wiederzugewinnen,

werden mündliche Traditionen,
Mythen und Riten gesammelt und neu
belebt.

Wir schätzen zutiefst die religiösen
Überzeugungen und Ausdrucksformen,
suchen sie mehr und mehr kennenzulernen
und als Lebensquelle der AWA ernst zu
nehmen. Die traditionelle AWA-Medizin
wird neu entdeckt und mit der westlichen
Medizin ins Gespräch gebracht. Noch vor
wenigen Jahren versteckten sich die AWA
mit ihren eigenen kulturellen Werten, um

212



von der dominanten Gesellschaft
anerkannt zu sein - die sie als «naturalitos», als
«Naturwesen», bezeichnete. Heute treten
sie selbstbewusster auf. «Wir sind AWA»,
heisst: «Wir sind Menschen, aus dem
Wald.» Dieser Prozess der Selbstbehauptung

befindet sich erst in seinem Anfangsstadium,

aber die zurückgelegten Schritte
sind unverkennbar.

Die AWA werden immer mehr die
Protagonisten ihrer eigenen Geschichte. Waren

sie vorher nur Objekte, werden sie
täglich mehr ihrer Rolle als Subjekte
bewusst. Früher wagten es die AWA nicht,
ihren Gesprächspartner anzuschauen; heute

schauen sie den Mestizen und Weissen in
die Augen. Sie klagen ihre Rechte ein.
Dieser Bewusstwerdungsprozess erlaubt
es den AWA, sich als Volk zu konstituieren
und ihre angestammten kulturellen und
territorialen Rechte zu verteidigen. Dabei
ist es für die Pastoralequipe schön und
befriedigend, bei Besuchen immer wieder die
Bitte zu hören: «Kommt bald wieder! Wir
brauchen Eure Hilfe!»

halten? Oder werden die AWA überrollt
werden? Diese Fragen entscheiden über
Leben und Tod der AWA ebenso wie über
die gesellschaftliche Alternative eines
menschlichen Lebens in Würde - für alle
Menschen.

Vieles wird von der internationalen
Solidarität abhängen. Wenn die AWA allein
gelassen werden, werden sie mit Sicherheit
keine Chance haben - dann sind sie
verlassen. Die Hebel der Macht, Teile der
Tötungsmaschinerie, werden in der Ersten
Welt betätigt. In dem Mass, in dem sich
auch in Europa Menschen ernsthaft,
persönlich und politisch, auf den Weg machen,
sich für Frieden und Gerechtigkeit in der
einen Welt einsetzen, kann die Subjektwer-
dung der AWA - und mit ihnen auch unsere
eigene - weitergehen und überleben. Liebe
Leserinnen und Leser, wir brauchen Eure
tätige Solidarität!

Vieles wird von der internationalen
Solidarität abhängen

Zum Schluss bleiben noch zwei Fragen
offen:

a) Wie lange erlauben es uns die Mächtigen

noch, als Pastoralequipe an der Seite
der AWA weiterzuleben und zu arbeiten?
Den lokalen, regionalen und nationalen
Politikern, Wirtschaftsmenschen, Militärs
und Geheimdiensten ist die
Gemeinschaftsorganisation der AWA ein Dom im
Auge. Ein totgeglaubtes Indianervolk
beginnt nach Leben zu schreien und stellt
damit die herrschenden Interessen in
Frage. Die Pastoralequipe steht in einem
«subversiven» Licht, neuerdings verstärkt
durch die Präsenz von zwei Guerrillagrup-
pen im AWA-Gebiet. Viele haben ein grosses

Interesse daran, uns zu verwechseln.
b) Haben die AWA nach 500 Jahren noch

die Widerstandskraft zum Überleben?
Wird die Lebenskraft dieses Volkes der
imperialistischen und neoliberalen
Zerstörungsbewegung des Pazifikplans stand-

213


	Unterwegs mit den AWA in Kolumbien

