
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 88 (1994)

Heft: 6

Rubrik: Zeichen der Zeit : religiöse Marktwirtschaft?

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Zeichen der Zeit
Religiöse Marktwirtschaft?

«Jede(r) ein Sonderfall? - Religion in
der Schweiz.» Unter diesem Titel ist letztes
Jahr eine Nationalfondsstudie erschienen,
die eine Repräsentativbefragung der Jahre
1988/1989 auswertet und sich als erste
umfassende Untersuchung des religiösen
Verhaltens der in der Schweiz lebenden
Bevölkerung vorstellt.1 Ein gewagtes
Unterfangen, das wesentlich davon abhängt,
wie Religion überhaupt definiert wird. Ein
aufschlussreiches und dennoch misslunge-
nes Unterfangen, gerade weil es scheinbar
wertfrei einen Begriff von Religion
einführt, der so ziemlich alles umfasst, was
«im Drüben fischt» - wie Ernst Bloch2
sagen würde -, um dann den scheinbar
beruhigenden Schluss zu ziehen, Religion
erleide keinen Verfall, sondern nur einen
Wandel. Die Früchte, die bekömmlichen
wie die faulen, an denen Religion zu
«erkennen» wäre, sind kein Thema, das die
Autoren umtreibt. (Autorinnen gibt es
keine.) Selbst das «Reich Gottes»
verkommt hier zur diffusen Jenseitshäresie
ohne praktische Relevanz für Gerechtigkeit,

Frieden und Bewahrung der Schöpfung.

Bei allem Respekt vor einer
soziologischen Fragestellung, die nicht norma-
tiv-wertend sein kann: Wenigstens mit
Begriffen sollte sie arbeiten, die es den
Leserinnen und Lesern erlauben, auf dem
«religiösen Markt» so etwas wie eine
«Scheidung der Geister» vorzunehmen.

«Transzendenz» oder «Die Nacht, in
der alle Kühe schwarz sind»

Zunächst scheint alles ganz einfach und
überschaubar zu sein: Mehr als 90% der
Bevölkerung fühlen sich einer christlichen
Konfession verbunden. Ein Drittel praktiziert

seine Religion regelmässig und mit

186

starker Bindung «an eine Organisation des

Typus Kirche». Ein weiteres Drittel besteht
aus den gelegentlich Praktizierenden, und
das letzte Drittel entfällt auf die Nichtprak-
tizierenden (78ff.). Zweifel an der
Zuverlässigkeit dieser Dreiteilung erweckt
allerdings «die geringe Nettoausschöpfung»,
d.h. der Umstand, dass sich nur 53% der
Angesprochenen auf die Befragung
überhaupt eingelassen haben (334). Sie sind
gewiss nicht mehr «repräsentativ» für die
andere Hälfte, die sich den Interviews
verweigerte.

Das scheinbar klare Bild wird noch mehr
getrübt durch die Typologie der Befragten
nach Glaubensinhalten (108ff.): Es gibt
gerade noch 7% «exklusive Christen», die
sich ausschliesslich an «die christlichen
Glaubenssätze in Verbindung mit
allgemein-transzendenten Vorstellungen» halten.

Auf 25% kommen die «allgemeinreligiösen

Christen», die «auch auf die
Orientierungsangebote des synkretistisch-
neureligiösen Glaubens» ansprechbar sind.
Die «religiösen Humanisten» bringen es
auf 51%. Sie glauben an irgendeine «höhere

Macht» und haben eine Zukunftsperspektive

von «Solidarität und
Gleichberechtigung». 12% sind «Neureligiöse», die
ihre «Vorstellung von einer
allgemeintranszendenten höheren Macht mit der
Annahme übersinnlicher Kräfte im
Universum» verbinden und vornehmlich an
Seelenwanderung glauben. Bleiben noch
die letzten 4% «Humanisten ohne
Religion», die ebenfalls auf «Solidarität und
Gleichberechtigung» setzen, aber die
Anschauung vertreten, «nach dem Tod sei
alles endgültig aus».

Soweit, so unklar. Als Religion gilt dieser

Studie offenbar alles, was einer Welt des
Unsichtbaren, Jenseitigen verhaftet zu sein



scheint. Darunter fallen auch «neureligiöse
Praktiken» (199f.), wie Pendeln und Astrologie,

Wahrsagen und Hellsehen sowie der
Glaube an heilende Einflüsse durch Steine
oder durch Personen mit besonderen
geistigen Kräften. Auch unter Christinnen und
Christen sind solche Praktiken verbreitet.
Die Studie spricht von «religiöser Flek-
kerlteppichnäherei» (102) oder vom «Modell

einer Patchwork-Identität» (305). «So
kann beispielsweise ein Protestant oder
Katholik Mitglied einer Gemeinde und/
oder Anhänger der Transzendentalen
Meditation sein und zugleich jeden Morgen
sein Horoskop in seiner Tageszeitung
lesen» (54). Mehr als der Durchschnitt
der Bevölkerung haben die «Beter» einen
«Hang» zu «Astrologie, Wahrsagerei,
Yoga, Pendeln, Magnetismus» (88). An die
«Seelenwanderung» glaubt ein Drittel der
Befragten. Sie liegt auch manch einem
regelmässigen Kirchgänger näher als der
biblische Auferstehungsglaube (305f.).

Der Begriff von Religion, der all diese
Phänomene umfasst, heisst «Kontingenz-
bewältigung». «Kontingenz» widerspiegelt

die Erfahrung, «dass alles, was ist,
auch anders sein könnte», und meint damit
«die prinzipielle Ungesichertheit menschlichen

Handelns und Erlebens» (27). Religion

hat die Aufgabe, diese «nicht
überwindbare Unsicherheit des Daseins zu
bewältigen» (100). Das scheint der Religion

dadurch zu gelingen, dass «dem
Kontingenten ein anderes, Jenseitiges
gegenübergestellt wird, von dem aus das
Zufällige als notwendig erscheint». Dieses
Jenseitige, das alles Sichtbare und Zeitliche

sowohl übersteigt als auch
überdauert, wird «Transzendenz» genannt.
«Die aus menschlichem Handeln und
Erleben hervorgehenden Fragen und Probleme

werden beantwortet und gelöst mit dem
Verweis auf die Unverfügbarkeit des
Heiligen, des Numinosen: der Transzendenz»
(28). Wie Wirtschaft mit dem Medium
«Geld», Wissenschaft mit dem Code
«Wahrheit» arbeitet, so «Religion mit dem
Code <Transzendenz>», der «eine Vielfalt
von Verstehens- und Handlungsmöglichkeiten»

(303) eröffnet.

Was an diesen Begriffen von «Kontin-
genzbewältigung» und «Transzendenz»
auffällt, ist ihre totale Unbestimmtheit oder

- was auf dasselbe hinausläuft - ihre
beliebige Bestimmbarkeit. Darunter fallen
die Weltreligionen nicht weniger als
neureligiöse Erscheinungen von der Esoterik
bis zum Okkultismus, synkretistische
Religionen, die sich aus verschiedenen
Überlieferungen zusammensetzen, oder Sekten,
die durch einen aggressiven Fundamentalismus

auffallen. Was immer «im Drüben
fischt» und so eine jenseitige Antwort ver-
heisst, gilt als Religion. Religion kann
beliebigen Vorstellungen folgen, wenn sie nur
behauptet, die menschliche Kontingenz zu
bewältigen. «Transzendenz» ist auch hier
«die Nacht, in der alle Kühe schwarz
sind».3

«Wenn es um Lebenssinn geht, ist die
Gesellschaft voller Religion», meint die
Studie. Was auf dem «religiösen Markt»
stattfinde, sei daher «nicht ein Religionsverfall,

sondern ein Wandel in den
Ausdrucksformen von Religion». Damit einher
gehe auch keine «Irreligiosität als irreversible

Folge eines umfassenden
Säkularisierungsprozesses» (302), sondern eine
«Individualisierung» (17) des religiösen
Entscheids und eine «Pluralisierung» (46)
der Religionen und Weltanschauungen.

Beim Allerweltsbegriff von Religion,
wie er der Studie zugrunde liegt, ist der
Erkenntniswert dieserAussage gleich Null.
Wenn eine soziologische Untersuchung
schon nach Wandel oder Verfall fragt, dann
muss sie sich auch um den Massstab
bemühen, der eine solche Wertung begründen
könnte. Solange jede Religion als soziologisch

gleichwertig unterstellt wird, sagt die
These, dass sich auf dem «religiösen
Markt» alles nur wandle und nichts
verfalle, lediglich aus, dass die Bedürfnisse
nach «Kontingenzbewältigung» einigermassen

konstant sind. Aber der Durst
beweist nicht schon das Vorhandensein einer
Quelle. Warum diese religiösen Bedürfnisse

sich immer neue «Produkte» oder
«Heilsangebote» suchen, der «religiöse
Markt» also unersättlich zu sein scheint,
bleibt ungefragt. Vor allem scheinen die

187



etablierten Grosskirchen dem Verlangen
nach «Kontingenzbewältigung» immer
weniger zu genügen - was bei einer Wertung

nach Wandel oder Verfall ja wohl auch
zu berücksichtigen wäre.

Wenn im Verlauf der Studie auch noch
die Titelfrage, ob jede(r) ein religiöser
«Sonderfall» sei, tendenziell bejaht wird,
dürfte darin ein weiteres Verfallssymptom
sich ankündigen. Glaube ist immer
persönlich, aber nie privat. Er kann nur
persönlich angeeignet werden, muss jedoch
von einer Gemeinschaft ausgehen, die ihn
verkündigt und überliefert. Sonst ist er
ohne Dauer und Bestand. Da der «Sonderfall»

eine Privatisierung meint, die sich von
der Bindung an Glaubensgemeinschaften
entfernt, kommt er dem Verfall wohl näher,
als die Studie glauben macht. Auch hier
rächt sich ein Religionsverständnis, das

Beliebigkeit unterstellt und ihr mit der
These von Wandel statt Verfall erst noch -
wenn vielleicht auch unbewusst - das Wort
redet.

Religion oder Reich Gottes?

Indem die Studie das Christentum auf
Religion und diese auf «Kontingenzbewältigung»

reduziert, geht gerade das
verloren, was Reich Gottes in der
jüdischchristlichen Tradition meint. Die biblische
Botschaft zeigt sich an «Kontingenzbewältigung»

jedenfalls weniger interessiert als
Religion im Sinne der Nationalfondsstudie.

Fragen nach dem «ewigen Leben»
werden auch im Neuen Testament nicht mit
einer «religiösen» Unterweisung
beantwortet. Dem Gesetzeslehrer, der so fragt,
antwortet das Gleichnis vom barmherzigen
Samariter. Und ebenso bekommt der reiche
Jüngling auf diese Frage keine frommen
Sprüche über das Jenseits zu hören,
sondern die Aufforderung: «Verkaufe, was du
hast und gib es den Armen».

Nicht anders müsste auch Kirche versuchen,

auf die existenziellen Unsicherheiten
der Menschen einzugehen. Sie müsste neu
buchstabieren lernen, was es wohl heissen
könnte, zuerst nach dem Reich Gottes zu
trachten, so dass alles übrige, also auch die

188

Bewältigung von Angst, Not und Verzweiflung,

dazugegeben würde.
Zwar hat die Studie den Befragten zwei

Sätze über das Reich Gottes vorgelegt. Sie
lauten: «Die Zukunft liegt im von Jesus
Christus verkündeten Reich Gottes» (109),
oder: «Das von Jesus Christus verkündete
Gottesreich ist die Zukunft der menschlichen

Gemeinschaft» (127). Was aber
bedeutet hier «Reich Gottes»? Ist es eine
Verheissung schonfür diese Erde oder erst
für das Leben nach dem Tod? Für Befrager
und Befragte gilt offenbar das zweite.
Sonst wären die Fragen nicht von den
«exklusiven Christen» am meisten bejaht
worden, von jenen also, die, dem
Religionsbegriff der Studie entsprechend, sich
vor allem um das Leben nach dem Tod
kümmern. Reich Gottes als Verheissung für
diese Erde hätte mit Gerechtigkeit, Frieden
und Bewahrung der Schöpfung zu tun.
Danach wird jedoch nicht gefragt. Utopien
haben nach Meinung der Autoren ohnehin
«ausgedient» (299). Was sich nicht vorrangig

am Jenseits orientiert, kann nicht
christlich sein. Anders oder als Um-
kehrschluss formuliert, heisst das: «Bei
sinkender christlicher Orientierung sinkt
auch die Bereitschaft zur religiösen Deutung

des Todes» (112).
Wenn es nach der Studie ginge, wäre der

Atheismus der grosse Gegensatz zur
Religion. Gemessen am Ersten und am Zweiten
Testament aber ist der Gegensatz zu Gott
nicht dessen Leugnung, sondern der
«Götzendienst», folglich etwas sehr «Religiöses».

Baal oder Jahwe, das wäre eine Frage
von genuin christlichem (und natürlich
auch jüdischem) Interesse, auf die wir in
dieser Studie keine oder nur eine ungenügende,

die massgeblichen Unterschiede
einebnende Antwort erhalten. Wenn in der
Schweiz angeblich 81 Prozent an Gott
glauben, wie kürzlich auch die Sonntags-
Zeitung bestätigt hat (3. April 1994), so
sagt eine solche Zahl wenig aus. Würden
die Umfragen präziser nach dem Inhalt
solcher Gottesvorstellungen fragen, so
gäbe es manch einen Gott, den es besser
nicht gäbe. Er würde dann wenigstens keinen

Schaden anrichten.



Auch der «atheistische Humanismus»
hätte vielleicht weniger mit einem Verfall
von Religion zu tun als die Flucht in alte
und neue Gewissheiten, die unter den
Religionsbegriff der Studie fallen. Säkularisierung

wäre kein Schreckgespenst, sondern
könnte der biblischen Botschaft näherkommen

als die angebliche «Verchristlichung»
der Welt oder deren esoterische «Verzauberung».

Es war Dietrich Bonhoeffer, der
die Kirchenleute mahnte, «dass man Gott
nicht noch an irgendeiner allerletzten
heimlichen Stelle hineinschmuggelt,
sondern dass man die Mündigkeit der Welt und
des Menschen einfach anerkennt». Die
mündige Welt sei «gottloser und darum
vielleicht gerade Gott - näher als die
unmündige Welt».4

Das Problem liegt natürlich tiefer als in
der oberflächlichen Fragestellung dieser
Studie. Es beginnt schon mit der
doppeldeutigen Verkündigung durch die Kirchen
selbst, die in liturgischen Texten das Reich
Gottes ins Jenseits projizieren, in
theologischen Texten (z.B. des Konzils) hingegen
mit dem Reich Gottes eine Verheissung für
diese Erde und eine politische Ethik für das
Diesseits verbinden.5 Gewiss endet das
Reich Gottes auch als Verheissung für die
Erde nicht mit dem Tod. Der entscheidende
Unterschied zur blossen Jenseitsvertröstung

liegt jedoch im Glauben und Hoffen
auf einen Gott, dessen Reich auch diese
Welt verändern, «zu uns kommen» will.
Der Gegensatz könnte schärfer nicht sein.
Es handelt sich nicht einfach nur um zwei
«christliche Glaubensrichtungen»,
sondern um zwei «Religionen», die noch
immer unter denselben kirchlichen Dächern
koexistieren. Kirche, die in dieser wirklichen

Glaubensfrage der Entscheidung
ausweicht, fördert gerade das
«Auswahlchristentum», das sie angeblich ablehnt.

Eine Studie, die solche Gegensätze nicht
zur Kenntnis nimmt, ist weitgehend wertlos.

Erst wenn der Anteil der Befragten an
diesen beiden «Religionen», die sich
«christlich» nennen, geklärt würde, liesse
sich Schlüssiges über Fragen wie
Ökumene, Synkretismus oder konfessionsüber-
greifende Gemeinschaften aussagen. Es

könnte ja sein, dass ein Reichgottes-Glau-
be quer durch die Konfessionen sich
verbreiten und sie zugleich überbrücken würde.

Auch die Feststellung, dass die Konfessionen

sich «verwischen»(325), ja dass
49% der Bevölkerung keine wesentlichen
Unterschiede zwischen den Konfessionen
mehr erkennen (69), hätte mehr Aussagekraft,

wenn wir wussten, ob es sich dabei
um eine Verflachung oder ganz im Gegenteil

um eine Vertiefung des Christlichen
handelte.

Vertiefung ist es kaum, wenn gesagt
wird, dass sich eine «Pragmatisierung des
Umgangs mit der Kirche» (307f.) durchsetze.

Das könnte zwar bedeuten, dass
Kirche als Mittel im Dienste des Reiches
Gottes gesehen und nach diesem Ziel
gewertet und relativiert würde. Dafür gibt es
aber leider keine Hinweise. Im Gegenteil:
«Die Kirche interessiert im Blick auf den
Nutzen, den sie subjektiv dem einzelnen

tatsächlich oder vermeintlich bringt»
(308). Zuvorderst steht dabei die
Kindererziehung, die für gegen 70% «eine wichtige

Rolle» (149) spielt. Die «Bereitstellung

eines rituellen Instrumentariums zur
Begehung von wichtigen Lebensetappen»,
wie Taufe, Trauung, Beerdigung, kommt
aufgute50%(149).

Christentum und Politik

Auf die politische Bedeutung von Religion

scheinen wenigstens die 51 Prozent
«religiösen Humanisten» hinzuweisen, die
in dieser Studie erwähnt werden. Der Tod
als «Kontingenzproblem» beschäftigt sie
wenig. Wichtiger sind ihnen Solidarität
und Gleichberechtigung. Aber nicht nur
sie, sondern insgesamt 86% der Befragten
stimmen der Aussage zu, dass «Solidarität
und Gleichberechtigung entscheidend seien

für die Zukunft der Menschheit». Die
Studie sieht hinter dieser Zustimmung gar
einen «zivilreligiösen Grundwert in der
Schweiz» (113).

Wenn dem so wäre, dann müssten
«Solidarität und Gleichberechtigung» ja wohl
auch Konstanten im Abstimmungsverhalten

des schweizerischen Souveräns sein.

189



Davon ist jedoch wenig zu spüren. Es handelt

sich wohl eher um eine Zustimmung zu
Leerformeln; denn wer wollte sich in einer
Umfrage schon als unsolidarisch,
rassistisch oder sexistisch hinstellen? Wenn diese

Grundwerte überhaupt eine Bedeutung
haben, dann keine politische, sondern eine
zwischenmenschliche. Die überwiegende
Mehrheit der Befragten lässt auch die Kirche

für diese Grundwerte nur im sozialen
und nicht zugleich im politischen Bereich
eintreten. Die soziale Diakonie wird vom
«Begleiten von einsamen und randständigen

Menschen» bis hin zum «Ausgleichen
des Nord-Süd-Gefälles» (319) strapaziert.
Ethik, zu der Kirche etwas sagen darf, ist
Individual- und Personalethik, nicht aber
auch politisch relevante Sozialethik (eine
Unterscheidung, um die sich die Studie
nicht bemüht).

Dass soziale Diakonie in politische
Diakonie übergehen müsste, um Solidarität
und Gleichberechtigung auch weltweit zu
verwirklichen, bleibt den meisten Befragten

fremd. In ihren Augen soll sich die
Kirche darum auch «der Marktwirtschaft
gegenüber nicht kritisch verhalten» (192).
Kirche als Ort prophetischer Anklage an
die Adresse von Staat und Gesellschaft
wird abgelehnt. Nicht Systemveränderung
ist angesagt, sondern Ablass: Entlastung
des schlechten Gewissens gegenüber den
(politisch) Marginalisierten durch eine
Kirche, die karitativ tätig ist, von der Hilfe
für die Armen und Einsamen im Inland bis
zur Entwicklungshilfe in der Dritten Welt
(195). Also auch hier mehr Verfall als
Wandel? Die Autoren zeigen sich verunsichert:

«Der Moderne gegenüber scheint
das Christentum seine Kritikfähigkeit
verloren zu haben, aber auch seine Kapazität,
jene Werte ins Spiel zu bringen, die das
Überleben der Menschheit und eine
gerechte Güterverteilung sichern» (324).

Nur ein Viertel der Befragten reagiert
«eher affirmativ», wenn nach dem politischen

und wirtschaftlichen Einfluss der
Kirche gefragt wird, wobei aus der Studie
nicht hervorgeht, ob dieser Einfluss im
konservativen oder im fortschrittlichen
Sinn zu verstehen ist (206). Praktizierende

Gläubige sind zu mehr als der Hälfte apolitisch.

42% praktizierende Katholiken und
31% praktizierende Protestanten betrachten

sich als politisch rechtsstehend. Auf
linke Positionen entfallen nur gerade 6
bzw. 8% (271). 49% der praktizierenden
Katholiken siedeln sich in der Nähe der
CVP an (271). «Christliche Politik» ist
demnach bürgerliche Politik.

Überhaupt soll Kirche die politischen
Vorstellungen oder Vorurteile ihrer Klientel

mehr bestätigen als in Frage stellen.
«Den Kirchen wird mehrheitlich, von den
Protestanten (71%) wie von den Katholiken

(66%), keine Einwirkung auf die
eigenen Wertepräferenzen attestiert» (157).
Kirche hat vor allem die Kontingenz
des kleinbürgerlichen Daseins mit einem
Schein von transzendentem Ernst zu
bewältigen. «Mit der Kirchenmitgliedschaft
versichert man sich des heiligen Schildes
der Religion» (158f.).

Nun würde es wirklich spannend. Wenn
die kirchlich engagierten Leute entweder
apolitisch oder politisch rechtsstehend
sind, dann muss dieses Phänomen ja doch
wieder mit der kirchlichen Verkündigung
zu tun haben. Leider haben es die Autoren
versäumt, dieses konservative Potential
der «Orthodoxie» weiter zu erforschen,
z.B. auch nach seiner militaristischen
Komponente zu fragen. Wehe, wenn Kirche

beginnen würde, zwischen Gott und
den Götzen dieser Ideologien zu
unterscheiden! Wie wenig Kirche sich um diese
Scheidung der Geister bemüht, geht ebenfalls

aus dieser Studie hervor. Das ist, wenn
auch unbeabsichtigt, ihr Verdienst.

1 Alfred Dubach und Roland J. Campiche (Hg.),
Jede(r) ein Sonderfall? Religion in der Schweiz. Ergebnisse

einer Repräsentativbefragung, NZN Buchverlag /
Friedrich-Reinhardt-Verlag, Zürich/Basel 1993, 381
Seiten, Fr. 38.-. Die Zahlen in Klammern beziehen sich
auf die Seiten dieses Buches.
2 Vgl. Atheismus im Christentum, Frankfurt am Main
1968, S. 20.
3 Eine Kritik, die Hegel einst am «Absoluten» bei
Schelling übte (vgl. Phänomenologie des Geistes, II, S.

14).
4 Widerstand und Ergebung, München 1970, S. 379,
396.
5 Vgl. W. Spieler, Fünf Thesen zu Kirche und Politik,
in: NW 1989, S. 202ff.

190


	Zeichen der Zeit : religiöse Marktwirtschaft?

