Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 88 (1994)

Heft: 6

Artikel: Wenn Vernunft herrschen wirde : zur Religions- und Kulturkritik von
Robert Méachler

Autor: Datwyler, Philippe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143839

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143839
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Philippe Ddéitwyler

Wenn Vernunft herrschen wiirde
Zur Religions- und Kulturkritik von Robert Machler

Wer ist Robert Mdchler? Zundchst lagen der Redaktion die 11 Thesen und Antithesen
vor, mit denen Philippe Déitwyler am 2. Mai des Vorjahres eine Laudatio auf den «stillen
Denker», den gegeniiber grossen Worten aphoristisch enthaltsamen «Wortsucher» hielt,
auf den Religions- und Kirchenkritiker vor allem, der einer «Verniinftigung» menschli-
chen Daseins das — nicht aufkldrerisch-atheistische, sondern sokratisch-agnostische —
Wort redet. Die 11 Thesen ziehen zusammen, was in Mdchlers Schriften steht. Die 11
Antithesen loben dagegen die «Unvernunft», wohl wissend, dass sie nicht weniger
einseitig sind. Erst die Synthese wire wohl die befreite, die «aufgekldrte Aufklirung ».
Doch wer ist Robert Mdchler? Wir baten Philippe Ddtwyler, uns in Leben und Werk des
Denkers der «Verniinftigung» einzufiihren. Entstanden ist ein dichtes Portrdt, das neu-
gierig macht auf Mcdchlers Texte und uns erlaubt, sie in ihrem biographischen und

gesellschaftlichen Kontext zu lesen.
Ein Wort-Sucher

Dieses Jahr wird Robert Machler 85 Jah-
re alt. Doch sein Geburtstag wird keine
grossen Wellen werfen. Denn erstens feh-
len Robert Michler die nétigen literari-
schen und/oder akademischen Ehren.
Zweitens fehlen ihm die frivolen, geselli-
gen Freunde. Und drittens — ist ihm das
ganz recht so.

Robert Michler war zeit seines Lebens
ein Einzelgidnger. Einer ohne Parteibuch,
ohne Stammtisch, ohne Clique. Ein stiller
Denker, der zum eitlen Kulturbetrieb stets
Distanz pflegte — und der darum stets
tibersehen wurde.

Nur dreimal wurde sein Schaffen in
grosserem Masse gewiirdigt: 1956 erhielt
er fiir seinen autobiographischen Roman
«Das Jahr des Gerichts» von der Litera-
turkommission der Stadt Ziirich eine Aus-
zeichnung. In den sechziger Jahren machte
er sich in literarischen Fachkreisen als
Robert Walser-Biograph einen gewissen
Namen; Suhrkamp gab seine Walser-Bio-
graphie sogar als Taschenbuch heraus (st
321). Und in den siebziger Jahren wurde er
schliesslich in einer breiteren Offentlich-
keit durch das theologische Streitgesprich

180

Red.

mit Kurt Marti bekannt — ein Disput, der
damals in Briefform liber mehrere Folgen
in der renommierten Wochenendbeilage
der Nationalzeitung und spiter der Basler
Zeitung erschien.

Ansonsten blieb es eher still um den
eigensinnigen Denker und Schreiber. Er
hat insgesamt relativ wenig verdffentlicht;
und das wenige, das erschien, publizierte er
meist im Selbstverlag. Aphorismen vor al-
lem. Farbige Denkfriichte. Kleine Summen
langer Gedankengénge. Quintessenzen.

«Ihn zeichnet etwas Ausserordentliches
aus», schrieb kiirzlich der Badener Maler
Attila Herendi neben den von ihm Portra-
tierten. Ein Bild, ein Meter auf zwei Meter
gross: eine hagere Gestalt, dltlich elegant
gekleidet, mit ernstem, wissendem Blick —
Robert Machler. Und das Ausserordentli-
che? «Wihrend viele andere weniger ge-
wichtige Geister unserer Jahre und Tage
mit Tonnagen von Lektiire die Menschheit
begliickt und traktiert haben, erschien in
seinem iiber 80jdhrigen Leben nur
grammweise Lesenswertes. Wir bedauern
es und danken ithm dennoch fiir diese Form
der Enthaltsamkeit.»

Tatsdchlich: Robert Michler ist kein
wortreicher Schongeist. Kein Wortema-



cher. Er ist ein Wort-Sucher. Ein Durch-
griibler und Durchdenker. Quer durch,
durch alte und neue Biicher, allein auf der
Suche nach den Griinden des Leids und den
Chancen des Gliicks. Letztlich auf der Su-
che nach einer besseren Welt. Ja, sie ent-
werfend. Seit Jahrzehnten schon. Drunten
im Souterrain, in Unterentfelden bei Aarau,
in einer asketisch kargen Wohnung: ein
Zimmer — seine Welt.

«Verniinftigung»

Da, in meinem Heimatort, in Unterent-
felden, ist er mir schon in den 60er Jahren
aufgefallen. Jeden Tag schritt er mit einer
Mappe unter dem Arm an uns Kindern
vorbei, immer leicht nach vorne gebeugt, in
seine Gedanken versunken. Eine kuriose
Figur, die so gar nicht in unser Quartier
passte und in ihrer grossen Ernsthaftigkeit
auf uns Kinder fast bedngstigend wirkte.

Viele Jahre spiter habe ich ihn dann — bei
Recherchen iiber meinen Namensvetter,
den Friedensapostel Max Daetwyler — ni-
her kennen und schitzen gelernt. Michler
und Daetwyler standen in freundschaftli-
chem Kontakt und haben einander viel ge-
schrieben. Vielleicht haben sie einander so
gut verstanden, da beide sich berufen
fiihlten, der Unvernunft dieser Welt entge-
genzutreten. Beide waren Menschen, die
auf ihre Weise nach Rezepten suchten, wie
die ach so krummen Wege dieser Welt be-
gradigt werden konnten. Wihrend Max
Daetwyler mit seiner weissen Fahne auf die
Gewaltlosigkeit setzte, propagierte Robert
Michler seinerseits die «Verniinftigung»
der Welt. Wenn die Menschen endlich ler-
nen wiirden, vernunftmassig und freiheit-
lich zu denken — so wire wahrhaftig eine
menschlichere Welt zu erreichen, glaubt
Michler heute noch. Und er kidmpft mit
philosophisch abgewogenen Sentenzen fiir
die notige Umkehr.

«Richtlinien der Verniinftigung» heisst
ein programmatisches Bindchen, das
Michler herausgegeben hat. Darin wird
allerdings nicht einer konformistischen
Zweckrationalitdt = gehuldigt. Michlers
Vernunftbegrift schiirft tiefer, ist grund-

sitzlicher und hat gerade darum viele uto-
pische Ziige: «Vernunftmaissig ist die Wirt-
schaft, wenn sie vorab die wirklichen mate-
riellen Bediirfnisse aller Menschen befrie-
digt. Alle sollen sich an der allgemeinen
Pflichtarbeit beteiligen, die jedem ein
rechtes Auskommen gewdihrt. Das gefras-
sige, abscheuliche Militirwesen wird ganz
verschwinden, ebenso das schmarotzerhaf-
te Religionswesen. Verwaltungs- und Ge-
richtswesen werden dank dem allgemeinen
Richtigdenken, Wohlverhalten und Ver-
trauen grosstenteils unnotig werden... Wo
die Vernunft herrscht, wo jedermann ver-
nunftmaéssig dient und sich ebenso dienen
lasst, wird Geld unnétig oder wenigstens
nebensdchlich... Die zukiinftige Wirt-
schaft soll eine Dorf- und Kleinstadtwirt-
schaft, insgesamt eine Erdengartenwirt-
schaft sein.»

Ein Entwurf, der umzusetzen wire? Wie
so oft, wirkt auch diese Utopie gar abstrakt,
gar idealistisch, gar unglaubwiirdig — und
ist doch richtig, in ihrer grundsdtzlichen
Kulturkritik. Michler unterzieht vorab die
gesellschaftlichen Institutionen einer Ge-
neralkritik und entlarvt sie als Einrichtun-
gen, die ihren Zweck stets pervertieren.
Selbst das Pressewesen ist fiir Machler, der
selber jahrelang als Lokaljournalist gear-
beitet hat, letztlich fragwiirdig: «Tageszei-
tungen sollte es iiberhaupt nicht geben.
Welch eine natur- und kulturschiinderische
Verschwendung von Papier und Geist zur
Mitteilung von grossenteils betriiblichen
und torichten Vorgingen, die in einer ver-
nunftmissig geordneten Gesellschaft un-
moglich wiren!»

Kritik am «Religionswesen»

Mit besonderem Affekt kritisiert Robert
Michler auch immer wieder das «Reli-
gionswesen», die «organisierte Religion».
Fiir ihn sind die Kirchen gleichsam Brut-
stitten der Irrationalitdt, Propaganda-Stel-
len der Unvernunft, die es zu bekdmpfen
gilt. Méchlers Kritik wirkt in diesem Be-
reich besonders bissig und polemisch:
«Erst muss sich die Menschheit ihrer geist-
lichen Irrefiihrer entledigen, dann wird sie

181



sich auch ihrer politischen und wirtschaftli-
chen Ubeltiter zu erwehren wissen... Aus
der Anmassung, <Gottes Wort> mltzutellen,
ist das drgste Unheil der Geschichte ent-
standen.» Oder anderswo: «Ich halte es fiir
mein Recht und meine Pflicht, dffentlich
auf die Unheilsgeschichte der organisierten
Heilslehren hinzuweisen.»

Dass Michlers Religionskritik so scharf
ausfillt, hingt wohl auch mit den ihn pré-
genden Erfahrungen seiner Jugendzeit zu-
sammen. In Karlheinz Deschners Sam-
melband «Woran ich glaube» beschreibt
Michler diese Erfahrungen folgendermas-
sen: «Gott und Jesus sind mir im Jiing-
lingsalter sozusagen offenbarungsmassig —
im Strudel einer durch <Eigensinn> ausge-
16sten Schizophrenie — wichtig geworden.
Um aus der Schule und anderem Zwang
auszubrechen, simulierte ich Wahnsinn
und wurde tatsdchlich wahnsinnig. Ich
glaubte mich wegen der Simulation von
Gott gerichtet.» Verzweifelt fliichtete
Michler damals vor einem strafenden, ziir-
nenden Gott. Er suchte einen «geschiitzten
Raum» — und kam in die Irrenanstalt. Ein
volles Jahr war er in der Walliser Heilan-
stalt Malévoz in Monthey interniert. Spéter
hat er seine existenziell erlebte Jugendkrise
in dem Roman «Das Jahr des Gerichts»
moglichst erinnerungstreu beschrieben.

Die im Verlauf einer Dementia praecox
entwickelte religiose Vorstellungswelt
wirkte nach der Genesung nur noch inner-
lich fort. Ausserlich wusste sich Machler
fortan den gesellschaftlichen Erfordernis-
sen ziemlich gut anzupassen. Er wurde
Journalist und betitigte sich als Lokalbe-
richterstatter, zuerst in Bern, dann in seiner
Heimatstadt Baden. Mit besonderem In-
teresse schrieb er hier iiber kirchliche Vor-
trags- und Diskussionsabende. Bei vertief-
tem Studium von Bibel und Kirchenge-
schichte wurde er dann mehr und mehr zum
Religionskritiker und trat schliesslich, mit
tiber 50 Jahren, aus der reformierten Kirche
aus.

Michler hat also die Macht von religio-
sen Gedankenkonstrukten leidvoll an sich
selber erlebt, und er weiss seither, dass
Religion nicht bagatellisiert werden darf.

182

Jedes religitse System ist gefahrlich, denn
es zielt auf Bewusstseinsveranderung. Und
nur zu oft in der Kirchengeschichte wurde
ein devotes, abergldubisches Bewusstsein
geziichtet, das die Menschen unfrei machte
— und sie so besser manipulieren liess.

‘Uberraschenderweise verwirft Robert
Michler das Faktum Religion nun aber
nicht in Bausch und Bogen. Er kritisiert
nicht in aufklirerisch-atheistischer Pose.
Vielmehr attackiert er die Religion im Na-
men der Religiositdit: «Zur Uberwmdung
der Religion bedarf es nicht bloss eines
gesellschaftlich  wirksamen  kritischen
Denkens, sondern auch einer besseren Re-
ligiositit: einer dogmenfreien Andacht vor
dem Welt- und Lebensgeheimnis und eines
religids zu nennenden Vertrauens in die
Forderungen der Vernunft.»

Gratwanderung des Agnostizismus

Konsequent hat er vor einiger Zeit seine
langjihrige Mitarbeit am schweizerischen
«Freidenker» eingestellt, nachdem die Re-
daktion eine ausschliesslich atheistische
Richtung eingeschlagen hatte. Michler
verstand sich nie als Atheist. Er suchte stets
den schwierigsten Weg: die Gratwande-
rung des Agnostizismus. Michler: «Als
sinnfreundlicher Agnostiker sehe ich starke
Griinde fir den Gottesglauben und die
Verehrung Jesu — allerdings auch Gegen-
griinde, die mir ein kirchliches Bekenntnis
verbieten.» Méachler bekennt: «Ich bin ein
Agnostiker mit denkerischer Andacht vor
dem <Wunderbaren> (Staunenerregenden,
Unerforschlichen) in Natur und Menschen-
welt. Jesus bleibt mir bedeutsam als die am
meisten weltiiberlegen anmutende, uner-
klarlichste Gestalt der Geschichte.»

Hier, an diesem Punkt, wo er seine Griin-
de erldutert, Agnostiker zu sein, scheint mir

Robert Michler am iiberzeugendsten. Gar

oft reizen mich seine Breitseiten gegen die
institutionalisierte Religion zum Wider-
spruch. Gar oft reizt mich sein liberzogenes
Lob der Vernunft zu Antithesen. Hier aber,
bei seinem fast scheuen Bekenntnis zur
Andacht vor dem «Wunderbaren», ist Ro-
bert Michler mir nah, und ich entdecke,



dass er als Agnostiker eigentlich ein My-
stiker ist, der darum weiss, dass das Ge-
heimnis des Lebens letztlich nicht in Worte
zu fassen ist. Ist Religion nicht der ver-
messene Versuch, zu definieren, was nicht
zu definieren ist? Und der Atheismus sei-
nerseits der hilflose Versuch, eine Realitét
wegzudefinieren, die letztlich nicht wegzu-
definieren ist — da sie erhaben ist; jenseits
menschlichen Miihens? Worte, Worte,
Worte — ach, was schert das Gott?

In seinem frithen Gedicht «Chinesisch»
schreibt Michler iiber die Unbedarftheit
aller Worte, und seien sie noch so schlimm:
«Ihr scheltet: Gotteslasterung! / O fragt
doch erst den weisen Chung! / Der gibt
euch hoflich den Bescheid: / Nicht Gott,
dem Herrn, geschieht ein Leid — nur was
die Toren von ihm reden, / will dieses Ver-
sebuch befehden. / (Und wisst, die echten
Himmelsgeigen / sind drauf geeicht, von
ihm zu schweigen.)»

Das weise Schweigen. Schon Lao-tse
und Chuangtse sprachen davon. Buddha
sprach davon. Und auch die christliche
Mystik kennt dieses Geheimnis, Gott «um
Gottes Willen zu lassen». Michlers from-
mer Agnostizismus bewegt sich so gesehen
in bester Gesellschaft. Er befindet sich in
der Denktradition der «negativen Theolo-
gie», des A-Theismus, der vorschnelle Zu-
schreibungen und menschliche Projektio-
nen verbietet und jenseits der Worte und
Meinungen, jenseits quilender Pro und
Contras das Sein wahrimmt, als zauber-
vollfarbigvergingliche Erscheinung.

In diesem Sinne hilt Robert Michler in
seinem Gedichtband «Der Optimystiker»
eine Laudatio auf «den Menschen ohne
Meinungen»:

In einer Ruine des Mittelalters

haust der Mensch ohne Meinungen.

Beim Anblick eines Zitronenfalters

entgiftet er siebzig mal sieben
Verneinungen.

Beim Anblick seiner selbst lacht er oder
weint er,

werweisend, ob Sterben in einer Ruine

so schwer sei wie in der Grossstadt. Doch
meint er

auch da nichts verbindliches. Einer Biene,

die bei der Ruine Honig sammelt, scheint er

den niitzlichen Fleiss zu glauben. Doch
kurz nur;

dann traumt er wieder von Seinesgleichen,

von meinungslosen Gedankenreichen,

und was er denkt, ist ein bunter Sturz nur

von Wahn- und Wahrheitsgedanken,

durcheinander,

ohne Zanken,

ein Miander

des schon Gedachten, neu zu Denkenden

paradieswirts zu Lenkenden..

Triumph der irdischen Erscheinungen,

Mensch ohne Meinungen!

Ein (dialektisch gemeinter)
Widerspruch

Als ich angefragt wurde, fiir Robert
Michler im Rahmen einer kleinen Feier in
der Kulturbeiz «Killer» in Turgi eine Lau-
datio zu halten, habe ich gerne zugesagt.
Doch ich habe lange um eine angemessene
Form gerungen, denn beim Lesen seiner
Schriften habe ich fast durchwegs eine ir-
ritierende Erfahrung gemacht: die Erfah-
rung von spontanem Einverstindnis bei
gleichzeitig sich regendem Widerspruch.
Seine Sitze, so schien mir, sind goldrichtig
— und doch falsch. Und ich habe mich ge-
fragt: Wire die Behauptung des Gegenteils
nicht ebenso richtig —und vielleicht ebenso
falsch? Ich wollte es versuchen. Die Probe
aufs Exempel machen. Mit dem Motiv, das
mich am meisten reizte: mit der Verniinf-
tigung.

11 Thesen und 11 Antithesen sind so
entstanden. Die Thesen —mit ihrem Lob auf
die Vernunft — sind leicht modifizierte, zu-
sammengezogene Sitze aus den Schriften
Robert Méchlers. Die Antithesen — mit dem
Lob auf die Unvernunft — sind ihrerseits
mein frecher Versuch, in den gegenteiligen
Aussagen ein Stiick Wahrheit zu entdecken
— das Stiick Wahrheit, das ihnen gebiihrt.

Da sich uns — nach Michlers Uber-
zeugung — die volle Wahrheit so oder so
entzieht, mag er mir meinen kontrapunk-
tischen Widerspruch verzeihen. Mein Wi-
derspruch ist ein Stiick weit Ausdruck mei-

183



ner zunchmenden Zweifel am Heilmittel
der Vernunft. Allerdings sind meine Ein-
winde nicht dogmatisch, viel eher dialek-
tisch gemeint. Der Versuch einer span-
nungsvollen Synthese der beiden Denk-
positionen kiime der Wahrheit vielleicht am
néchsten. Oder schliessen sich die beiden
Positionen vielleicht aus? Ich weiss es
nicht.

Elf Thesen Lob auf die Vernunft — elf
Antithesen Lob auf die Unvernunft

I

Ein Lob auf die Vernunft, denn sie ist
nicht willkiirlich privat. Ist nicht privati-
stisch. Sie ist iiberindividuell. Ist allge-
meingiiltig. Sie verbindet die Menschen
und wirkt darum friedensstiftend.

Ein Lob auf die Unvernunft. Denn eine
objektive Vernunft, das gibt es nicht. Die
Wahrheit ist immer privat. Ihr allein muss
man folgen. Ohne Riicksicht auf das Ge-
schwitz rundherum. Und ohne Riicksicht
auf den Kleinkramer in uns, der da heisst:
«gesunder Menschenverstand».

II

Ein Lob auf die Vernunft. Denn sie be-
deutet Freiheit. Sie hebt uns heraus aus der
Natur, der Naturdimonie. Natur heisst:
Zwang. Vernunft heisst: Freiheit. Wo die
Vernunft Einzug hilt, da wird es Tag.

Ein Lob auf die Unvernunft der Nacht.
Wo die Seele sich meldet. Wo die Instinkte
regieren. Wo die Triume ihre Wahrheit
verkiinden. Wo wir bellen, beissen, furzen
fliegen, lieben, lachen. Natur heisst: Frei-
heit. Vernunft heisst: Zwang.

III

Ein Lob auf die Vernunft. Wer 1hr ge-
horcht, schreibt keine eitlen Biicher, malt
keine abstrakten Bilder, macht nicht laute
Tone. Wer der Vernunft gehorcht, der ladsst
diese Spielchen sein und kiimmert sich um
die wahren Probleme der Welt.

Ein Lob auf die Unvernunft, das Spielen
nicht zu lassen. Die Welt 1st nicht zu retten.

184

Mein Kummer ach mit ihr ist fiir die Katz.
Lass also los, du Weltverbesserer! Und
spiel dein Spiel —es ist ein Freispiel! Spiele
— und dann stirb.

IV

Ein Lob auf die Vernunft. Denn sie wirkt
erhellend, ja entlarvend. In ihrem Lichte
gesehen, ist der Sportskult zum Beispiel:
pure Volksverdummung.

Ein Lob auf die Unvernunft. Auf die
Unvernunft der lautstarken Bengel in
Londons East-End zum Beispiel. Wie un-
verniinftig gut, dass sie im muffigen Kel-
ler-Klubraum die gepolsterten Handschuhe
fassen. Wie gut, dass sie den Ring betreten
und sich den Kopf verdreschen lassen und
ihn, den Kopf, doch oben behalten. Das
Spiel verlieren — und die Wiirde gewinnen.
Eine gute Lektion.

\'

Ein Lob auf die Vernunft. Denn sie
durchschaut jegliche Herrschaft und durch-
schaut auch die Knechtschaft. Selbst die
farbenfroh getarnte: das Brauchtum zum
Beispiel, diese Spezialform der Tyrannei.

Ein Lob auf die Unvernunft. Auf die
Unvernunft zum Beispiel, nackten Haup-
tes, nackten Fusses, zum Schrein des St.
Sisiphus zu wallfahren. Zu seiner Schi-
deldecke, seinen Gebeinen, seinem Geist.
Und ein memento mori dann und ein Hal-
leluja auf das Leben. Und dann ein Schnaps
und dann zuriick. Das Heilige ist nicht
einfach zu erdenken, mit dem Kopf, oder
simpel zu ergreifen, mit den Hinden. Wer
es finden will, muss auf den Weg. Mit allen
Sinnen. Und wer da wandelt, wandelt sich.

VI

Ein Lob auf die Vernunft, die sich aller-
dings nicht ganz von alleine breitmacht und
durchsetzt. Sie muss in den Kdpfen der
Menschen gezielt kultiviert werden. Ja, zur
Vernunft muss erzogen werden.

Ein Lob auf die Unvernunft, die gute,
renitente, die sich nicht erziehen lisst. Die



borstig bleibt und auf Buchhalter pfeift
und munter behauptet: Zwei mal zwei gibt
heute fiinf und morgen sieben. Ca dépend.
Je nach Wetterlage und innerer Geneigt-
heit. Ja: Sie allein, die Unvernunft, bringt
den statischen Status quo zum Tanzen.

VII

Ein Lob auf die Vernunft. Sie zeichnet
sich aus durch Sachlichkeit und Logik. Sie
spricht addquat. Die pathetisch-apokalyp-
tisch-mythischen Tone mag sie nicht. Alles
Uberhohte, Affektive ist ihr ein Graus.

Ein Lob auf die Unvernunft, mit ihrer
ganz eigenen Sprache. Ein Lob auf alle
Gedichte und alle Gebete, die nicht ver-
niinftig sein wollen, wie ein Leitartikel in
der NZZ. Die trunken sind; voll Sentiment.
Ausgespannt zwischen Himmel und Holle.
Duftend nach Weihrauch und Schwefel.
Paradox und mit doppeltem Boden. Ge-
dichte, Gebete — wie unverniinftig schon!

VIII

Ein Lob auf die Vernunft. Wer auf sie
baut, baut keine Kapellen, Kirchen, Ka-
thedralen. Verkiindet keine Dogmen, ver-
gottlicht und verteufelt nicht. Vernunft
macht frei. Religion hingegen knechtet —
durch Form und Formalismus.

Ein Lob auf die Unvernunft. Auf die
Unvernunft zum Beispiel, ein Credo zu
haben. Sich zu bekennen. Sich einzufiigen
in eine alte Denktradition. Wo Gott viel-
leicht Gott oder Shiva oder Buddha oder
Allah heisst. Wie befreiend ist es, nicht
alles neu erfinden zu miissen, sondern an-
kniipfen zu kdnnen an Gesten, Formen und
Formeln von einst. Religion ist ein Erfah-
rungsschatz. Aus ihm soll man schopfen.
Denn allein, erschopft man sich schnell.

IX

Ein Lob auf die Vernunft. Sie fiihrt her-
aus aus dem unfreien Kultus — hin zur
freien Kultur.

Ein Lob auf die Unvernunft. Auf die
Unvernunft zum Beispiel, tausendmal den

Rosenkranz oder das Lotusblumen-Mantra
in sich hinein zu beten. Denn im Kult der
Konzentration und Repetition liegt ein Ge-
heimnis: Der Geist, dieser Windfang, wird
dabei ruhig; das grosse Ich kann sterben;
und der Durst wird gestillt.

X

Ein Lob auf die Vernunft. Sie allein kann
den religidsen Hang zum Fanatismus und
Fundamentalismus stoppen. Die Vernunft
lasst bedenken — nicht beklatschen. Sie
steht driiber — nicht mittendrin.

Ein Lob auf die Unvernunft. Auf die
riihrende Unvernunft der muslimischen
Bergfrau zum Beispiel, die droben im
Hindukusch, nach monatelanger Arbeit, in
ihren Teppich, kurz vor der Vollendung,
bewusst einen kleinen Webfehler webt. Als
Zeichen der Demut. Als kleine Ubung ge-
gen den Hang der Vernunft, sich selber als
perfekt zu feiern.

XI

Ein Lob auf die Vernunft. Um sie, die
Vernunft, zu fordern, miisste sie an allen
Schulen Pflichtfach sein. «Denklehre»
konnte das Fach heissen. Und es miisste die
Schiiler befdhigen, Selbstdenker zu wer-
den.

Ein Lob auf die Unvernunft. Um sie, die
Unvernunft, zu férdern, miisste sie an allen
Schulen als Freifach angeboten werden.
«Traumstunde» konnte das Fach etwa
heissen. In dieser traumhaften Stunde wiir-
de die Phantasie nicht wie uiblich durch die
Vernunft gezihmt. Die Phantasie diirfte
vielmehr ausbrechen. Ausbrechen aus den
eingefahrenen Geleisen. Ausbrechen aus
dem Gefingnis der verniinftigen Worte.
Die Denkgitter wiirden gesprengt. Und die
Unvernunft diirfte herumtigern. Im Schul-
zimmer, das kein Schulzimmer mehr wire.

185



	Wenn Vernunft herrschen würde : zur Religions- und Kulturkritik von Robert Mächler

