
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 88 (1994)

Heft: 6

Artikel: Wenn Vernunft herrschen würde : zur Religions- und Kulturkritik von
Robert Mächler

Autor: Dätwyler, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143839

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143839
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Philippe Dätwyler

Wenn Vernunft herrschen würde
Zur Religions- und Kulturkritik von Robert Mächler

Wer ist Robert Mächler? Zunächst lagen der Redaktion die 11 Thesen und Antithesen
vor, mit denen Philippe Dätwyler am 2. Mai des Vorjahres eine Laudatio auf den «stillen
Denker», den gegenüber grossen Worten aphoristisch enthaltsamen «Wortsucher» hielt,
auf den Religions- und Kirchenkritiker vor allem, der einer «Vernünftigung» menschlichen

Daseins das - nicht aufklärerisch-atheistische, sondern sokratisch-agnostische -
Wort redet. Die 11 Thesen ziehen zusammen, was in Mächlers Schriften steht. Die 11

Antithesen loben dagegen die «Unvernunft», wohl wissend, dass sie nicht weniger
einseitig sind. Erst die Synthese wäre wohl die befreite, die «aufgeklärte Aufklärung».
Doch wer ist Robert Mächler? Wir baten Philippe Dätwyler, uns in Leben und Werk des
Denkers der «Vernünftigung» einzuführen. Entstanden ist ein dichtes Porträt, das
neugierig macht auf Mächlers Texte und uns erlaubt, sie in ihrem biographischen und
gesellschaftlichen Kontext zu lesen. Red.

Ein Wort-Sucher

Dieses Jahr wird Robert Mächler 85 Jahre

alt. Doch sein Geburtstag wird keine
grossen Wellen werfen. Denn erstens fehlen

Robert Mächler die nötigen literarischen

und/oder akademischen Ehren.
Zweitens fehlen ihm die frivolen, geselligen

Freunde. Und drittens - ist ihm das

ganz recht so.
Robert Mächler war zeit seines Lebens

ein Einzelgänger. Einer ohne Parteibuch,
ohne Stammtisch, ohne Clique. Ein stiller
Denker, der zum eitlen Kulturbetrieb stets
Distanz pflegte - und der darum stets
übersehen wurde.

Nur dreimal wurde sein Schaffen in
grösserem Masse gewürdigt: 1956 erhielt
er für seinen autobiographischen Roman
«Das Jahr des Gerichts» von der
Literaturkommission der Stadt Zürich eine
Auszeichnung. In den sechziger Jahren machte
er sich in literarischen Fachkreisen als
Robert Walser-Biograph einen gewissen
Namen; Suhrkamp gab seine Walser-Biographie

sogar als Taschenbuch heraus (st
321). Und in den siebziger Jahren wurde er
schliesslich in einer breiteren Öffentlichkeit

durch das theologische Streitgespräch

mit Kurt Marti bekannt - ein Disput, der
damals in Briefform über mehrere Folgen
in der renommierten Wochenendbeilage
der Nationalzeitung und später der Basler
Zeitung erschien.

Ansonsten blieb es eher still um den
eigensinnigen Denker und Schreiber. Er
hat insgesamt relativ wenig veröffentlicht;
und das wenige, das erschien, publizierte er
meist im Selbstverlag. Aphorismen vor
allem. Farbige Denkfrüchte. Kleine Summen
langer Gedankengänge. Quintessenzen.

«Ihn zeichnet etwas Ausserordentliches
aus», schrieb kürzlich der Badener Maler
Attila Herendi neben den von ihm
Porträtierten. Ein Bild, ein Meter auf zwei Meter
gross: eine hagere Gestalt, ältlich elegant
gekleidet, mit ernstem, wissendem Blick -
Robert Mächler. Und das Ausserordentliche?

«Während viele andere weniger
gewichtige Geister unserer Jahre und Tage
mit Tonnagen von Lektüre die Menschheit
beglückt und traktiert haben, erschien in
seinem über 80jährigen Leben nur
grammweise Lesenswertes. Wir bedauern
es und danken ihm dennoch für diese Form
der Enthaltsamkeit.»

Tatsächlich: Robert Mächler ist kein
wortreicher Schöngeist. Kein Wortema-

180



cher. Er ist ein Wort-Sucher. Ein
Durchgrübler und Durchdenker. Quer durch,
durch alte und neue Bücher, allein auf der
Suche nach den Gründen des Leids und den
Chancen des Glücks. Letztlich auf der
Suche nach einer besseren Welt. Ja, sie
entwerfend. Seit Jahrzehnten schon. Drunten
im Souterrain, in Unterentfelden bei Aarau,
in einer asketisch kargen Wohnung: ein
Zimmer - seine Welt.

«Vernünftigung»

Da, in meinem Heimatort, in Unterentfelden,

ist er mir schon in den 60er Jahren
aufgefallen. Jeden Tag schritt er mit einer
Mappe unter dem Arm an uns Kindern
vorbei, immer leicht nach vorne gebeugt, in
seine Gedanken versunken. Eine kuriose
Figur, die so gar nicht in unser Quartier
passte und in ihrer grossen Ernsthaftigkeit
auf uns Kinder fast beängstigend wirkte.

Viele Jahre später habe ich ihn dann - bei
Recherchen über meinen Namensvetter,
den Friedensapostel Max Daetwyler -
näher kennen und schätzen gelernt. Mächler
und Daetwyler standen in freundschaftlichem

Kontakt und haben einander viel
geschrieben. Vielleicht haben sie einander so

gut verstanden, da beide sich berufen
fühlten, der Unvernunft dieser Welt
entgegenzutreten. Beide waren Menschen, die
auf ihre Weise nach Rezepten suchten, wie
die ach so krummen Wege dieser Welt
begradigt werden könnten. Während Max
Daetwyler mit seiner weissen Fahne auf die
Gewaltlosigkeit setzte, propagierte Robert
Mächler seinerseits die «Vernünftigung»
der Welt. Wenn die Menschen endlich
lernen würden, vemunftmässig und freiheitlich

zu denken - so wäre wahrhaftig eine
menschlichere Welt zu erreichen, glaubt
Mächler heute noch. Und er kämpft mit
philosophisch abgewogenen Sentenzen für
die nötige Umkehr.

«Richtlinien der Vernünftigung» heisst
ein programmatisches Bändchen, das
Mächler herausgegeben hat. Darin wird
allerdings nicht einer konformistischen
Zweckrationalität gehuldigt. Mächlers
Vernunftbegrift schürft tiefer, ist grund¬

sätzlicher und hat gerade darum viele
utopische Züge: «Vemunftmässig ist die
Wirtschaft, wenn sie vorab die wirklichen
materiellen Bedürfnisse aller Menschen befriedigt.

Alle sollen sich an der allgemeinen
Pflichtarbeit beteiligen, die jedem ein
rechtes Auskommen gewährt. Das gefräs-
sige, abscheuliche Militärwesen wird ganz
verschwinden, ebenso das schmarotzerhafte

Religionswesen. Verwaltungs- und
Gerichtswesen werden dank dem allgemeinen
Richtigdenken, Wohlverhalten und
Vertrauen grösstenteils unnötig werden... Wo
die Vernunft herrscht, wo jedermann ver-
nunftmässig dient und sich ebenso dienen
lässt, wird Geld unnötig oder wenigstens
nebensächlich... Die zukünftige
Wirtschaft soll eine Dorf- und Kleinstadtwirtschaft,

insgesamt eine Erdengartenwirtschaft

sein.»
Ein Entwurf, der umzusetzen wäre? Wie

so oft, wirkt auch diese Utopie gar abstrakt,
gar idealistisch, gar unglaubwürdig - und
ist doch richtig, in ihrer grundsätzlichen
Kulturkritik. Mächler unterzieht vorab die
gesellschaftlichen Institutionen einer
Generalkritik und entlarvt sie als Einrichtungen,

die ihren Zweck stets pervertieren.
Selbst das Pressewesen ist für Mächler, der
selber jahrelang als Lokaljournalist
gearbeitet hat, letztlich fragwürdig: «Tageszeitungen

sollte es überhaupt nicht geben.
Welch eine natur- und kulturschänderische
Verschwendung von Papier und Geist zur
Mitteilung von grossenteils betrüblichen
und törichten Vorgängen, die in einer ver-
nunftmässig geordneten Gesellschaft
unmöglich wären!»

Kritik am «Religionswesen»

Mit besonderem Affekt kritisiert Robert
Mächler auch immer wieder das

«Religionswesen», die «organisierte Religion».
Für ihn sind die Kirchen gleichsam
Brutstätten der Irrationalität, Propaganda-Stellen

der Unvernunft, die es zu bekämpfen
gilt. Mächlers Kritik wirkt in diesem
Bereich besonders bissig und polemisch:
«Erst muss sich die Menschheit ihrer
geistlichen Irreführer entledigen, dann wird sie

181



sich auch ihrer politischen und wirtschaftlichen
Übeltäter zu erwehren wissen... Aus

der Anmassung, <Gottes Wort> mitzuteilen,
ist das ärgste Unheil der Geschichte
entstanden.» Oder anderswo: «Ich halte es für
mein Recht und meine Pflicht, öffentlich
auf die Unheilsgeschichte der organisierten
Heilslehren hinzuweisen.»

Dass Mächlers Religionskritik so scharf
ausfällt, hängt wohl auch mit den ihn
prägenden Erfahrungen seiner Jugendzeit
zusammen. In Karlheinz Deschners
Sammelband «Woran ich glaube» beschreibt
Mächler diese Erfahrungen folgendermassen:

«Gott und Jesus sind mir im
Jünglingsalter sozusagen offenbarungsmässig -
im Strudel einer durch <Eigensinn> ausgelösten

Schizophrenie - wichtig geworden.
Um aus der Schule und anderem Zwang
auszubrechen, simulierte ich Wahnsinn
und wurde tatsächlich wahnsinnig. Ich
glaubte mich wegen der Simulation von
Gott gerichtet.» Verzweifelt flüchtete
Mächler damals vor einem strafenden,
zürnenden Gott. Er suchte einen «geschützten
Raum» - und kam in die Irrenanstalt. Ein
volles Jahr war er in der Walliser Heilanstalt

Malévoz in Monthey interniert. Später
hat er seine existenziell erlebte Jugendkrise
in dem Roman «Das Jahr des Gerichts»
möglichst erinnerungstreu beschrieben.

Die im Verlauf einer Dementia praecox
entwickelte religiöse Vorstellungswelt
wirkte nach der Genesung nur noch innerlich

fort. Äusserlich wusste sich Mächler
fortan den gesellschaftlichen Erfordernissen

ziemlich gut anzupassen. Er wurde
Journalist und betätigte sich als
Lokalberichterstatter, zuerst in Bern, dann in seiner
Heimatstadt Baden. Mit besonderem
Interesse schrieb er hier über kirchliche
Vortrags- und Diskussionsabende. Bei vertieftem

Studium von Bibel und Kirchengeschichte

wurde er dann mehr und mehr zum
Religionskritiker und trat schliesslich, mit
über 50 Jahren, aus der reformierten Kirche
aus.

Mächler hat also die Macht von religiösen

Gedankenkonstrukten leidvoll an sich
selber erlebt, und er weiss seither, dass

Religion nicht bagatellisiert werden darf.

Jedes religiöse System ist gefährlich, denn
es zielt auf Bewusstseinsveränderung. Und
nur zu oft in der Kirchengeschichte wurde
ein devotes, abergläubisches Bewusstsein
gezüchtet, das die Menschen unfrei machte

- und sie so besser manipulieren liess.
Überraschenderweise verwirft Robert

Mächler das Faktum Religion nun aber
nicht in Bausch und Bogen. Er kritisiert
nicht in aufklärerisch-atheistischer Pose.
Vielmehr attackiert er die Religion im
Namen der Religiosität: «Zur Überwindung
der Religion bedarf es nicht bloss eines
gesellschaftlich wirksamen kritischen
Denkens, sondern auch einer besseren
Religiosität: einer dogmenfreien Andacht vor
dem Welt- und Lebensgeheimnis und eines
religiös zu nennenden Vertrauens in die
Forderungen der Vernunft.»

Gratwanderung des Agnostizismus

Konsequent hat er vor einiger Zeit seine
langjährige Mitarbeit am schweizerischen
«Freidenker» eingestellt, nachdem die
Redaktion eine ausschliesslich atheistische
Richtung eingeschlagen hatte. Mächler
verstand sich nie als Atheist. Er suchte stets
den schwierigsten Weg: die Gratwanderung

des Agnostizismus. Mächler: «Als
sinnfreundlicherAgnostiker sehe ich starke
Gründe für den Gottesglauben und die
Verehrung Jesu - allerdings auch
Gegengründe, die mir ein kirchliches Bekenntnis
verbieten.» Mächler bekennt: «Ich bin ein
Agnostiker mit denkerischer Andacht vor
dem <Wunderbaren> (Staunenerregenden,
Unerforschlichen) in Natur und Menschenwelt.

Jesus bleibt mir bedeutsam als die am
meisten weltüberlegen anmutende,
unerklärlichste Gestalt der Geschichte.»

Hier, an diesem Punkt, wo er seine Gründe

erläutert, Agnostiker zu sein, scheint mir
Robert Mächler am überzeugendsten. Gar
oft reizen mich seine Breitseiten gegen die
institutionalisierte Religion zum
Widerspruch. Gar oft reizt mich sein überzogenes
Lob der Vernunft zu Antithesen. Hier aber,
bei seinem fast scheuen Bekenntnis zur
Andacht vor dem «Wunderbaren», ist
Robert Mächler mir nah, und ich entdecke,

182



dass er als Agnostiker eigentlich ein
Mystiker ist, der darum weiss, dass das
Geheimnis des Lebens letztlich nicht in Worte
zu fassen ist. Ist Religion nicht der
vermessene Versuch, zu definieren, was nicht
zu definieren ist? Und der Atheismus
seinerseits der hilflose Versuch, eine Realität
wegzudefinieren, die letztlich nicht wegzu-
definieren ist - da sie erhaben ist; jenseits
menschlichen Mühens? Worte, Worte,
Worte - ach, was schert das Gott?

In seinem frühen Gedicht «Chinesisch»
schreibt Mächler über die Unbedarftheit
aller Worte, und seien sie noch so schlimm:
«Ihr scheltet: Gotteslästerung! / O fragt
doch erst den weisen Chung! / Der gibt
euch höflich den Bescheid: / Nicht Gott,
dem Herrn, geschieht ein Leid - nur was
die Toren von ihm reden, / will dieses
Versebuch befehden. / (Und wisst, die echten
Himmelsgeigen / sind drauf geeicht, von
ihm zu schweigen.)»

Das weise Schweigen. Schon Lao-tse
und Chuangtse sprachen davon. Buddha
sprach davon. Und auch die christliche
Mystik kennt dieses Geheimnis, Gott «um
Gottes Willen zu lassen». Mächlers frommer

Agnostizismus bewegt sich so gesehen
in bester Gesellschaft. Er befindet sich in
der Denktradition der «negativen Theologie»,

des A-Theismus, der vorschnelle
Zuschreibungen und menschliche Projektionen

verbietet und jenseits der Worte und
Meinungen, jenseits quälender Pro und
Contras das Sein wahrnimmt, als zauber-
vollfarbigvergängliche Erscheinung.

In diesem Sinne hält Robert Mächler in
seinem Gedichtband «Der Optimystiker»
eine Laudatio auf «den Menschen ohne
Meinungen»:

In einer Ruine des Mittelalters
haust der Mensch ohne Meinungen.
Beim Anblick eines Zitronenfalters
entgiftet er siebzig mal sieben

Verneinungen.
Beim Anblick seiner selbst lacht er oder

weint er,
werweisend, ob Sterben in einer Ruine
so schwer sei wie in der Grossstadt. Doch

meint er

auch da nichts verbindliches. Einer Biene,
die bei der Ruine Honig sammelt, scheint er
den nützlichen Fleiss zu glauben. Doch

kurz nur;
dann träumt er wieder von Seinesgleichen,
von meinungslosen Gedankenreichen,
und was er denkt, ist ein bunter Sturz nur
von Wahn- und Wahrheitsgedanken,
durcheinander,
ohne Zanken,
ein Mäander
des schon Gedachten, neu zu Denkenden,
paradieswärts zu Lenkenden...
Triumph der irdischen Erscheinungen,
Mensch ohne Meinungen!

Ein (dialektisch gemeinter)
Widerspruch

Als ich angefragt wurde, für Robert
Mächler im Rahmen einer kleinen Feier in
der Kulturbeiz «Killer» in Turgi eine
Laudatio zu halten, habe ich gerne zugesagt.
Doch ich habe lange um eine angemessene
Form gerungen, denn beim Lesen seiner
Schriften habe ich fast durchwegs eine
irritierende Erfahrung gemacht: die Erfahrung

von spontanem Einverständnis bei
gleichzeitig sich regendem Widerspruch.
Seine Sätze, so schien mir, sind goldrichtig
- und doch falsch. Und ich habe mich
gefragt: Wäre die Behauptung des Gegenteils
nicht ebenso richtig - und vielleicht ebenso
falsch? Ich wollte es versuchen. Die Probe
aufs Exempel machen. Mit dem Motiv, das
mich am meisten reizte: mit der Vernünftigung.

11 Thesen und 11 Antithesen sind so
entstanden. Die Thesen -mit ihrem Lob auf
die Vernunft - sind leicht modifizierte,
zusammengezogene Sätze aus den Schriften
Robert Mächlers. Die Antithesen -mit dem
Lob auf die Unvernunft - sind ihrerseits
mein frecher Versuch, in den gegenteiligen
Aussagen ein Stück Wahrheit zu entdecken

- das Stück Wahrheit, das ihnen gebührt.
Da sich uns - nach Mächlers

Überzeugung - die volle Wahrheit so oder so
entzieht, mag er mir meinen kontrapunktischen

Widerspruch verzeihen. Mein
Widerspruch ist ein Stück weit Ausdruck mei-

183



ner zunehmenden Zweifel am Heilmittel
der Vernunft. Allerdings sind meine
Einwände nicht dogmatisch, viel eher dialektisch

gemeint. Der Versuch einer
spannungsvollen Synthese der beiden
Denkpositionen käme der Wahrheit vielleicht am
nächsten. Oder schliessen sich die beiden
Positionen vielleicht aus? Ich weiss es
nicht.

Elf Thesen Lob auf die Vernunft - elf
Antithesen Lob auf die Unvernunft

I
Ein Lob auf die Vernunft, denn sie ist

nicht willkürlich privat. Ist nicht privati-
stisch. Sie ist überindividuell. Ist
allgemeingültig. Sie verbindet die Menschen
und wirkt darum friedensstiftend.

Ein Lob auf die Unvernunft. Denn eine
objektive Vernunft, das gibt es nicht. Die
Wahrheit ist immer privat. Ihr allein muss
man folgen. Ohne Rücksicht auf das
Geschwätz rundherum. Und ohne Rücksicht
auf den Kleinkrämer in uns, der da heisst:
«gesunder Menschenverstand».

II
Ein Lob auf die Vernunft. Denn sie

bedeutet Freiheit. Sie hebt uns heraus aus der
Natur, der Naturdämonie. Natur heisst:
Zwang. Vernunft heisst: Freiheit. Wo die
Vernunft Einzug hält, da wird es Tag.

Ein Lob auf die Unvernunft der Nacht.
Wo die Seele sich meldet. Wo die Instinkte
regieren. Wo die Träume ihre Wahrheit
verkünden. Wo wir bellen, beissen, furzen
fliegen, lieben, lachen. Natur heisst: Freiheit.

Vernunft heisst: Zwang.

III
Ein Lob auf die Vernunft. Wer ihr

gehorcht, schreibt keine eitlen Bücher, malt
keine abstrakten Bilder, macht nicht laute
Töne. Wer der Vernunft gehorcht, der lässt
diese Spielchen sein und kümmert sich um
die wahren Probleme der Welt.

Ein Lob auf die Unvernunft, das Spielen
nicht zu lassen. Die Welt ist nicht zu retten.

Mein Kummer ach mit ihr ist für die Katz.
Lass also los, du Weltverbesserer! Und
spiel dein Spiel - es ist ein Freispiel! Spiele
- und dann stirb.

IV

Ein Lob auf die Vernunft. Denn sie wirkt
erhellend, ja entlarvend. In ihrem Lichte
gesehen, ist der Sportskult zum Beispiel:
pure Volksverdummung.

Ein Lob auf die Unvernunft. Auf die
Unvernunft der lautstarken Bengel in
Londons East-End zum Beispiel. Wie
unvernünftig gut, dass sie im muffigen
Keller-Klubraum die gepolsterten Handschuhe
fassen. Wie gut, dass sie den Ring betreten
und sich den Kopf verdreschen lassen und
ihn, den Kopf, doch oben behalten. Das
Spiel verlieren - und die Würde gewinnen.
Eine gute Lektion.

Ein Lob auf die Vernunft. Denn sie
durchschaut jegliche Herrschaft und durchschaut

auch die Knechtschaft. Selbst die
farbenfroh getarnte: das Brauchtum zum
Beispiel, diese Spezialform der Tyrannei.

Ein Lob auf die Unvernunft. Auf die
Unvernunft zum Beispiel, nackten Hauptes,

nackten Fusses, zum Schrein des St.
Sisiphus zu wallfahren. Zu seiner
Schädeldecke, seinen Gebeinen, seinem Geist.
Und ein memento mori dann und ein
Halleluja auf das Leben. Und dann ein Schnaps
und dann zurück. Das Heilige ist nicht
einfach zu erdenken, mit dem Kopf, oder
simpel zu ergreifen, mit den Händen. Wer
es finden will, muss auf den Weg. Mit allen
Sinnen. Und wer da wandelt, wandelt sich.

VI

Ein Lob auf die Vernunft, die sich
allerdings nicht ganz von alleine breitmacht und
durchsetzt. Sie muss in den Köpfen der
Menschen gezielt kultiviert werden. Ja, zur
Vernunft muss erzogen werden.

Ein Lob auf die Unvernunft, die gute,
renitente, die sich nicht erziehen lässt. Die

184



borstig bleibt und auf Buchhalter pfeift
und munter behauptet: Zwei mal zwei gibt
heute fünf und morgen sieben. Ça dépend.
Je nach Wetterlage und innerer Geneigtheit.

Ja: Sie allein, die Unvernunft, bringt
den statischen Status quo zum Tanzen.

Rosenkranz oder das Lotusblumen-Mantra
in sich hinein zu beten. Denn im Kult der
Konzentration und Repetition liegt ein
Geheimnis: Der Geist, dieser Windfang, wird
dabei ruhig; das grosse Ich kann sterben;
und der Durst wird gestillt.

VII
Ein Lob auf die Vernunft. Sie zeichnet

sich aus durch Sachlichkeit und Logik. Sie
spricht adäquat. Die pathetisch-apokalyptisch-mythischen

Töne mag sie nicht. Alles
Überhöhte, Affektive ist ihr ein Graus.

Ein Lob auf die Unvernunft, mit ihrer
ganz eigenen Sprache. Ein Lob auf alle
Gedichte und alle Gebete, die nicht
vernünftig sein wollen, wie ein Leitartikel in
der NZZ. Die trunken sind; voll Sentiment.
Ausgespannt zwischen Himmel und Hölle.
Duftend nach Weihrauch und Schwefel.
Paradox und mit doppeltem Boden.
Gedichte, Gebete - wie unvernünftig schön!

Ein Lob auf die Vernunft. Sie allein kann
den religiösen Hang zum Fanatismus und
Fundamentalismus stoppen. Die Vernunft
lässt bedenken - nicht beklatschen. Sie
steht drüber - nicht mittendrin.

Ein Lob auf die Unvernunft. Auf die
rührende Unvernunft der muslimischen
Bergfrau zum Beispiel, die droben im
Hindukusch, nach monatelanger Arbeit, in
ihren Teppich, kurz vor der Vollendung,
bewusst einen kleinen Webfehler webt. Als
Zeichen der Demut. Als kleine Übung
gegen den Hang der Vernunft, sich selber als
perfekt zu feiern.

VIII
Ein Lob auf die Vernunft. Wer auf sie

baut, baut keine Kapellen, Kirchen,
Kathedralen. Verkündet keine Dogmen,
vergöttlicht und verteufelt nicht. Vernunft
macht frei. Religion hingegen knechtet -
durch Form und Formalismus.

Ein Lob auf die Unvernunft. Auf die
Unvernunft zum Beispiel, ein Credo zu
haben. Sich zu bekennen. Sich einzufügen
in eine alte Denktradition. Wo Gott
vielleicht Gott oder Shiva oder Buddha oder
Allah heisst. Wie befreiend ist es, nicht
alles neu erfinden zu müssen, sondern
anknüpfen zu können an Gesten, Formen und
Formeln von einst. Religion ist ein
Erfahrungsschatz. Aus ihm soll man schöpfen.
Denn allein, erschöpft man sich schnell.

IX
Ein Lob auf die Vernunft. Sie führt heraus

aus dem unfreien Kultus - hin zur
freien Kultur.

Ein Lob auf die Unvernunft. Auf die
Unvernunft zum Beispiel, tausendmal den

XI

Ein Lob auf die Vernunft. Um sie, die
Vernunft, zu fördern, müsste sie an allen
Schulen Pflichtfach sein. «Denklehre»
könnte das Fach heissen. Und es müsste die
Schüler befähigen, Selbstdenker zu werden.

Ein Lob auf die Unvernunft. Um sie, die
Unvernunft, zu fördern, müsste sie an allen
Schulen als Freifach angeboten werden.
«Traumstunde» könnte das Fach etwa
heissen. In dieser traumhaften Stunde würde

die Phantasie nicht wie üblich durch die
Vernunft gezähmt. Die Phantasie dürfte
vielmehr ausbrechen. Ausbrechen aus den
eingefahrenen Geleisen. Ausbrechen aus
dem Gefängnis der vernünftigen Worte.
Die Denkgitter würden gesprengt. Und die
Unvernunft dürfte herumtigern. Im
Schulzimmer, das kein Schulzimmer mehr wäre.

185


	Wenn Vernunft herrschen würde : zur Religions- und Kulturkritik von Robert Mächler

