
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 88 (1994)

Heft: 6

Artikel: Zur Bedeutung der Kirche, heute und in Zukunft

Autor: Traitler, Reinhild

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143837

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143837
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


besorgt um ihr Image
bei den Reichen
werden sie kleinlaut
wenn es darum geht
das Recht der Armen zu verteidigen
Verzweifelten zu helfen
deren Lebensraum verbaut wird
für Asylsuchende tatkräftig einzustehen

den kirchlichen Besitzstand zu wahren
danach steht ihr Gemüt

so verstehen sie
ihr kirchliches Amt

sie sitzen gern bei Besitzenden
heilig ist ihnen das Recht
das den Besitz garantiert
auch wenn er unrecht erworben

klug verwalten sie die Erneuerung
sie versprechen den Begeisterten viel
dann legen sie

die Entwürfe
in ihre Schubladen
bis die Bewegung beruhigt ist
bis ihre Urheberinnen resignieren
bis keine Gefahr mehr besteht
dass der reibungslose Verlauf
der Verwaltung
gestört werden könnte

als Volkskirche dürfen wir
niemand verärgern
behaupten sie
und übersehen
Verärgerung und Trauer jener
welche die Verkündigung Jesu
dem Alltag
politisch und unpolitisch
einimpfen möchten

wie lange noch
bis die ver-stockte Kirche lebendig wird
oder müssten wir schon lange wissen
dass der Stamm nicht nachwächst?

Reinhild Traitler

Zur Bedeutung der Kirche, heute und
in Zukunft

Wie Kirche heute noch Kirche Christi sein kann, ist die Herausforderung, die sich hinter
dem eher harmlosen Titel verbirgt, der über dem Referat steht, dasReinhild Traitler am 20.
März des Vorjahres vor Kirchenpflegepräsidentinnen und -Präsidenten des Kantons
Zürich gehalten hat. Die Referentin verlangt von der Kirche, dass sie den demokratischen
Rechtsstaat an seine Grenzen erinnert, sich als Ort der Verschiedenheit und der
Parteilichkeit begreift und die Bibel im Kontext jener Texte liest, die wir selber sind. Red.

Herausforderung für eine reiche
Kirche

Ich freue mich, heute bei Ihnen zu Gast
zu sein, das erinnert mich in besonderer
Weise an die acht Jahre, die ich in Genf in

166

der Kirchenpflege tätig war. Unser Thema
ist hochaktuell, nicht nur wegen der neuen
Initiative Trennung von Kirche und Staat,
sondern weil sich dahinter die Frage
verbirgt, wie die Kirche in Zukunft ihr Zeugnis
in der Gesellschaft gestalten soll.



Ich selbst habe in meinem Leben Kirche
in den verschiedensten Beziehungen zum
Staat erlebt: Als Protestantin in Österreich
war ich Teil einer volkskirchlichen Situation,

in der die evangelische Minderheit die
Gewährung staatlicher Privilegien als
öffentliche Gleichstellung erlebt hat. Bei
vielen Aufenthalten in den USA und in
Asien, Afrika und Zentralamerika habe ich
Kirchen kennengelernt, die völlig vom
Staat getrennt sind, und die nicht einmal
Unterstützung für Aufgaben bekommen,
die sie dem Staat effektiv abnehmen, etwa
in Erziehung und Gesundheitsvorsorge.
Ich selbst war zehn Jahre lang Mitglied
einer Freiwilligkeitsgemeinde, wo wir für
alles aufkommen müssten und wo 15 Prozent

unseres Budgets fest für ökumenische
Hilfsprojekte veranschlagt waren. Damals
habe ich begriffen, dass Teilen bedeutet,
sich finanzielle Sorgen zu machen, nicht
nur für das eigene Wohl, sondern für das
einer Gemeinschaft, die eigentlich eine
Vision ist: eine Kirche, die über die immer
kulturell eingebundene Ortsgemeinde
hinausgeht und die universale Dimension des

Evangeliums in ihrem Alltag lebt. Dieses
Sich-Sorgen-Machen hat mir die Kirche
nahegebracht, ich war aufgefordert, ihr
Wohl zu meinem eigenen zu machen.

Jetzt lebe ich seit acht Jahren in einer der
reichsten, wenn nicht der reichsten Kirche
der Welt. Das ist für mich eine grössere
geistliche Herausforderung als die Frage
nach dem Arrangement der Beziehungen
zwischen Kirche und Staat. Diese Frage
lösen wir nämlich nicht mit einer
Trennung. In einer Gesellschaft, in der Macht
vor allem wirtschaftliche Macht bedeutet,
ist die Frage der Beziehungen zwischen
Kirche und finanzkräftigen Privaten nämlich

mindestens ebenso problematisch wie
die der Beziehungen zwischen Kirche und
Staat.

Im Boldembericht vom November 1977
hat Patrice de Mestral geschrieben: «Die
heutige Krise der Kirche ist weniger in der
Verbindung der Kirche und des Staates zu
suchen, als in der Art und Weise, wie die
Kirche in unserer Zeit überhaupt noch
Kirche Jesu Christi ist und sein kann.» Das

ist auch meine Meinung. Die Frage, wie die
Kirche heute und in Zukunft überhaupt
Kirche Jesu Christi sein kann, kann ich
allerdings nicht in wenigen Minuten, ja
überhaupt nicht alleine beantworten. Ich
möchte Ihnen deshalb drei Wünsche
vortragen, die ich an die Zürcher Landeskirche
habe, die ja auch meine Kirche ist.

1. Ich wünsche mir, dass die Landeskirche

nie vergisst, dass das Reich
Gottes mehr ist als der demokratische
Rechtsstaat.

Ich möchte nicht missverstanden werden:

Der demokratische Rechtsstaat ist die
beste Grundlage unseres Gemeinwesens,
die wir augenblicklich haben. Wie alle
Ordnungen ist er aber vorläufig und
verbesserungswürdig. Die Kirche darf ihn
nicht als quasi-ewige Ordnung verteidigen.
Als Gemeinschaft, die vom Evangelium
bestimmt ist, müsste sie dort über die
Grenzen der staatlichen Ordnung hinausgehen,

wo diese dem Reich Gottes im Wege
steht oder es sogar verhindert. Solches
Über-die-Grenzen-Gehen ist nicht billige
Politprovokation, sondern der Versuch, den
Raum der Liebe Gottes, die ja immer alle
meint, zu vergrössern. Indem die Kirche
das tut, trägt sie bei zu einer Vertiefung der
Begriffe, die unsere staatliche Ordnung
prägen.

Dann ist innerkirchliche Demokratie
nicht einfach die demokratische Organisation

der Landeskirche analog der staatlichen

Verfassung, sondern dann meint
Demokratie tatsächlich alle, die in dieser
Kirche miteinander im Geist Jesu Christi
beisammen sind: etwa die Ausländerinnen
und Ausländer, die bis heute, so wie ich, in
dieser Kirche keine vollen Rechte haben,
oder die Frauen, die die untervertretene
Mehrheit sind, oder die vielen, die sich in
der Kirche nicht beheimatet fühlen, nicht,
weil die Kirche zu politisch, sondern weil
sie zu ängstlich ist, zu kleinherzig, zu sehr
vorbei an der Lebenswirklichkeit von vielen

Frauen, Männern und jungen Leuten.
Die evangelische Gemeinschaft der

ersten Christinnen und Christen verstehe ich

167



als Versuch, eine Reichgottesgemeinschaft
von Gleichgestellten zu werden, ein Leib,
in dem die vielen Verschiedenen nicht
hierarchisch, sondern organisch miteinander

verbunden sind. Dass dieser Versuch
gescheitert ist, heisst nicht, dass die
Herausforderung nicht weiter besteht. Ich
wünsche mir deshalb, dass die Landeskirche

auch in ihrer äusseren Form näher an
eine solche Reichgottesgemeinschaft
rückt, und dass sie ein Stück weit vorlebt,
wie die multikulturelle, wirklich demokratische

und offene Gesellschaft, die wir
werden müssen, um zu überleben,
vielleicht aussehen könnte.

2. Ich wünsche mir, dass die
Landeskirche den Mut hat,
Verschiedenheit und Parteilichkeit
zuzulassen. Das sind für mich
grundevangelische Haltungen.

Verschiedenheit: Das Evangelium sagt
nicht allen Menschen das Gleiche, sondern
Jesu Botschaft vom Reich Gottes, von der
Liebe, der Gerechtigkeit und vom erlösten
Leben bedeutet durchaus Verschiedenes
für Verschiedene. Die Frau, die achtzehn
Jahre lang gebückt war, wird aufgerichtet
und darf den aufrechten Gang gehen, ins
Weite blicken, das eigene Leben
selbstverantwortet führen. Zwei Männer, die sich
um ihre Machtpositionen im Reich Gottes
streiten, werden belehrt, dass Grösse nicht
bedeutet, sich bedienen zu lassen, sondern
selbst Diener zu werden. Ein reicher Mann,
der sich die Scheunen vollgestopft hat und
sich jetzt dem Genuss widmen möchte,
muss hören: «Du Narr, in dieser Nacht wird
man dein Leben von dir fordern», und die
vielen, die Jesus nachgezogen sind,
Menschen wie wir, die sich immer um etwas
sorgen müssen, bekommen gesagt: «Warum

sorgt ihr euch um Essen, Trinken,
Kleider - wichtiger ist das miteinander
geteilte Leben, wichtiger sind die
Beziehungen, die entstehen, wenn etwas
aufbricht zwischen uns, eine Begeisterung, es
könnte anders sein, gerechter, weniger
gewalttätig, sorgsamer im Umgang miteinander

und mit der Umwelt.»

Das Evangelium ist nicht allen das Gleiche.

Es verunsichert die Satten, Glatten -
um der Liebe willen. Es richtet die
Niedergetretenen auf und befreit sie zum Leben -
um der Liebe willen. Es tröstet die Traurigen

und gibt den Sorgenvollen eine neue
Perspektive - um der Liebe willen.

Parteilichkeit: Verunsichern, aufrichten,
befreien, trösten, ermutigen - all das ist
nicht zu trennen von den eigentlichen
Aufgaben der Verkündigung und der
Seelsorge. Parteilichkeit und Auseinandersetzung

sind Teil des Evangeliums und nicht
bedauerliche Randerscheinungen. Ohne
sie gäbe es keinen Gekreuzigten, ohne sie
gäbe es kein Christentum.

Es gibt kein einheitliches christliches
Modell von Glauben, Leben und In-der-
Welt-Sein, und ich habe es immer als

grosse geistliche und demokratische Weisheit

der Zürcher Kirche betrachtet, dass sie
uns kein vereinheitlichendes Bekenntnis
aufzwingt. Jede Forderung: «So muss es
sein, und so allein», wäre eine schlechte
Politik und ein totalitärer Anspruch. Was
die Landeskirche in Zukunft brauchen
wird, ist nicht mehr Ruhe, sondern sind
mehr Möglichkeiten, wo Menschen sich
zusammen- und auseinandersetzen können.

3. Ich wünsche mir, dass die
Landeskirche den Mut hat, eine Art
theologischen Quantensprung zu
machen. Asiatische Theologinnen und
Theologen sagen heute: Nicht die Bibel
ist unser Text, sondern die Menschen
selbst in ihrer Bedürftigkeit und in
ihrem Verlangen nach Heil sind der
Text, den wir erst lesen müssen und
verstehen, bevor wir etwas sagen
können von Gottes Liebe und vom
Weg Jesu.

Wir sind der Text, der ebenso wichtig ist
wie der biblische Text. Auch hier und jetzt
geschieht Gottes Offenbarung, Reich Gottes,

Erlösung. Der biblische Text kann uns
helfen, das zu erkennen, aber ohne dass wir
unseren eigenen Text lesen, begreifen wir
nichts.

168



In meiner Arbeit in Boldern bin ich
eigentlich ständig daran, die Texte zu entziffern,

die wir selber sind. Und manchmal
schmerzlich zu erkennen, dass die biblische

Tradition auch dazu beigetragen hat,
dass unser eigener Text so verstümmelt, so
unsichtbar, so unleserlich ist. Was heisst die
Liebe Gottes, des Vaters, für eine Frau, die
zwölf Jahre lang Inzestopfer war? Was
heisst Gerechtigkeit für eine, die mit 55
geschieden wird und die nicht nur das

Stigma der Scheidung zu tragen hat
(gewöhnlich weit mehr, als der Mann),
sondern auch die Aussicht auf ein Alter in
Armut.

«Wir sind der Text», heisst anfangen bei
uns selbst, bei unserem ureigensten
Verlangen nach Heilwerden. Für mich selbst
ist dieses Verlangen nicht zu lösen vom
Verlangen nach Heilwerden in der Welt,
nach gerechteren Beziehungen zwischen
Männern und Frauen, zwischen Alten und
Jungen, zwischen Menschen verschiedener
Rassen und Religionen. Es ist nicht zu
lösen von der Suche nach grösserer
Bescheidenheit, nach Umverteilung von
Privilegien im eigenen Leben und nach
ökumenischer Solidarität mit denen, die darauf
hoffen, dass wir unseren kirchlichen
Wohlstand, wie unsere gesellschaftliche
Sicherheit, nicht als Besitzstand betrachten,

sondern als ein anvertrautes Pfand, das

gut gebraucht und geteilt sein will.
Konkret würde das heissen, dass die

Landeskirche zukünftige Prioritäten nicht
einfach setzt, um die überkommene Form
von Kirche zu erhalten, sondern dass sie
offen und unterstützend wirkt für die vielen
verschiedenen Versuche, die Texte zu
lesen, die wir heutigen Menschen sind. Ich
sage das nicht, um Schleichwerbung zu
treiben für Boldern oder für die
gesamtkirchlichen Dienste oder für die ökumenische

Frauenbewegung, die mir eine geistliche

Heimat geworden ist, sondern weil
ich überzeugt bin, dass uns nur eine
evangelische Kühnheit in die Zukunft tragen
wird.

Unter evangelischer Kühnheit verstehe
ich das Wagnis, Freiraum zu bleiben für
alle, die gegen Zynismus, Resignation oder

geniesserische Beliebigkeit sich noch
etwas erhoffen, sich nach einer Gemeinschaft

sehnen, mit der sie diese Hoffnung
teilen, die etwas dafür zu tun bereit sind.
Freiraum, d.h. nicht schon vereinnahmter
Raum, offener Raum, in dem der Dialog
stattfinden kann, in dem wir die anderen
Texte verstehen lernen, statt sie auszuradieren.

Solche Räume sind rar in unserer
Gesellschaft, werden immer rarer.

Wie all das zu leben ist, dafür gibt es
keine Einheitsrezepte. Vielleicht so, wie es
mir in den Gebeten entgegenkommt, die
Peter Walss in den vielen Monaten seiner
schweren Krankheit geschrieben hat. Da
kämpft ein Mensch gegen einen schnell
wachsenden Tumor, gegen Schmerzen,
gegen die Folgen der Chemotherapien, und
in all dem hält er sich nicht raus aus der
Welt, konzentriert sich nicht einfach auf
den Innenraum seiner selbst, sondern
verknüpft sich immer wieder mit anderen
Leidenssituationen, betet am Menschenrechtstag

um unser aller Würde, nimmt
wahr, was in Ex-Jugoslawien vorgeht,
denkt nach über Solidarität, freut sich über
Menschen, die mit ihm und für ihn dem
Leben zugewandt bleiben, hält sich offen
für die Ungewissheit, trotzdem hoffend.
Macht die alte mystische Erfahrung, dass
wir nur in diesem Über-uns-selbst-Hin-
ausgehen, in dieser Verknüpfung mit den
Texten der anderen, Gott begegnen können.

Am 23. Januar 1993 betet er:

Du, schenk Weg
der mehr als Marschroute ist
mehr als Mittel und Notbehelf
Weg zum Fest der Gerechtigkeit.

Das ist ein Gebet, auch für unsere
Kirche, dass Gott uns den Weg zum Fest der
Gerechtigkeit schenken möge, dass wir
vielleicht einander solche Wege werden.

169


	Zur Bedeutung der Kirche, heute und in Zukunft

