
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 88 (1994)

Heft: 5

Buchbesprechung: Verlorene Nähe - zu Franz Rengglis Buch "Selbstzerstörung aus
Verlassenheit"

Autor: Seifert, Kurt

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kurt Seifert

Verlorene Nähe - zu Franz Rengglis Buch
«Selbstzerstörung aus Verlassenheit»

Der Zoologe und Psychotherapeut Franz Renggli befasst sich in seinem neuen Buch mit
der Pest im Mittelalter* In tiefenpsychologischer Deutung sieht der Autor die Pest als
Ausdruck einer Massenpsychose. Diese beruht - wie jede Psychose - auf der in einer
gestörten Mutter-Kind-Beziehung wurzelnden Erfahrung menschlicher Ohnmacht und
Verlassenheit. Diefrühkindliche Vereinsamung im Europa des 14. bis 17. Jahrhunderts ist
die Folge einer Anpassung der Mütter und Väter an den aufkeimenden Kapitalismus.
Sucht bis zur Zerstörung des Planeten scheint der fatale Ausweg zu sein. Mit der
Immunschwächekrankheit Aids steht die Menschheit heute wieder an der Schwelle einer
solchen Massenepidemie. Für die Neuen Wege hat sich Kurt Seifert mit Rengglis Thesen
auseinandergesetzt. Red.

Die Bedeutung der frühen
Mutter-Kind-Beziehung

Über den «Kampf der Geschlechter»
wird viel geschrieben und geredet. Selten
führt aber ein Beitrag so in die Tiefe, zu den
Wurzeln von Beziehungsstörungen, wie es
das Buch des Basler Psychoanalytikers
Franz Renggli tut. Gleichsam am Schnittpunkt

zwischen menschlicher Natur- und
Kulturgeschichte, in der frühen Mutter-
Kind-Beziehung, entwickelt Renggli ein
Modell, mit dem die Entfremdung
zwischen den Menschen, vor allem zwischen
den Geschlechtern, in modernen
Industriegesellschaften erklärt werden kann.
«Erklären» ist eigentlich ein unzureichender
Begriff: Es geht Renggli nicht nur um ein
verstandesmässiges Erfassen von sozialen
Prozessen und Interaktionen. In seiner
Einleitung schreibt er, die Selbsterfahrung
stelle sein «wesentliches methodisches
Werkzeug» dar, «um geschichtliche Quellen

zu lesen und zu verstehen»(S. 13).
Gesellschaftliche Entwicklungen klingen in
den Tiefen unserer Psyche nach. Ihre
Wirkungsgeschichte lässt sich nur begreifen,
wenn wir uns dem «Weg nach innen» nicht
verschliessen. So kann die Lektüre dieses
Buches zu einem Spiegel der Selbsterkenntnis

werden.
Franz Renggli hat bei Adolf Portmann in

148

Basel Zoologie studiert und die Bedeutung
der frühen Mutter-Kind-Beziehung in
verschiedenen Kulturen der Dritten Welt
untersucht. Sein erstes Buch «Angst und
Geborgenheit» aus dem Jahr 1974 handelt
davon. Später stiess er zur Psychoanalyse
und bildete sich zum Paar- und
Familientherapeuten aus. Ausserdem hat er
Erfahrungen in körpertherapeutischer Arbeit
gesammelt. In seinem zweiten Buch will er
Kulturgeschichte und Psychoanalyse
zusammenführen. Renggli erinnert an
Sigmund Freuds Werk «Das Unbehagen in der
Kultur», das den Schattenseiten der
zivilisatorischen Entwicklung nachgegangen
ist, und auch an Norbert Elias' «Prozess
der Zivilisation». Er greift dessen Kritik an
der Ungeschichtlichkeit der Freudschen
Theorie auf und behauptet, bei seinem
eigenen Versuch, Geschichte und Psychoanalyse

miteinander zu verbinden, gehe es
darum, «Neuland»(S. 64) zu betreten.

Das stimmt nicht ganz: In den zwanziger
und dreissiger Jahren beispielsweise fanden

heftige Debatten über das Verhältnis
von Marxismus und (einer nicht nur am
individuellen Schicksal interessierten)
Psychoanalyse statt. Dafür stehen Namen
wie Siegfried Bernfeld und Wilhelm Reich.
In der achtundsechziger Bewegung und
danach wurden solche Fragestellungen
wieder aufgenommen. Zu erinnern wäre



hier an den deutschen Sozialpsychologen
Peter Brückner. Sein Essay «Marx, Freud»
aus dem Jahr 1972 verweist auf die
Leerstellen in beiden Theorieansätzen und
plädiert für ein gegenseitiges Erhellen und
Aufklären der jeweiligen blinden Flecken.
Aber stellt sich die Frage überhaupt
noch, wie herrschaftskritische Sozialwissenschaft

mit einer Psychoanalyse, die den
Verdrängungen im individuellen wie im
gesellschaftlichen Leben auf der Spur bleiben
will, zu verbinden wäre? Ich glaube schon.
Rengglis Buch weist in diese Richtung.

Die Pest und die Dämonisierung
der Frauen

In einem ersten Durchgang erläutert der
Autor seine These von der Pest als einer
psychosozialen Krise. Die Analyse
konzentriert sich auf die Zeit zwischen dem 14.
und 17. Jahrhundert in Europa. Mit
aufkommender Geldwirtschaft und dem
Aufstieg des Handelskapitals sei das
abendländische Gesellschaftsgefüge ins Wanken
geraten. Renggli versucht anhand des
unterschiedlichen Verlaufs der Pest in
verschiedenen Ländern zu belegen, dass

Massenepidemien dort Nahrung finden,
wo ein Volk «seinen inneren Halt
verliert»(S. 33): Die Niederlande, damals
im Befreiungskampf gegen die spanische
Krone, wurden von der Pest am wenigsten
heimgesucht. Die Pestwellen des
ausgehenden Mittelalters und der beginnenden
Neuzeit begreift Renggli als «Ausdruck
einer Massenpsychose». Ihre Ursache sei
in Störungen der frühesten Mutter-Kind-
Beziehungen zu suchen.

Die Pest geht einher mit einem Massenwahn,

der sich in verschiedenen Formen
äussert: In der ersten Pestwelle, zwischen
1350 und 1450, sind es vor allem die Juden,
die «die Schuld zu tragen hatten und
entsprechend vertrieben und ermordet worden
sind»(S. 132). Genauer gesagt: Die
Judenpogrome setzten zumeist ein, bevor in einer
Stadt die Pest ausbrach. «Ihre Verfolgung
und Vernichtung kann nicht anders als ein
Abwehrzauber, als eine Schutzstrategie
verstanden werden»(S. 119).

In der zweiten Pestwelle, zwischen 1550
und 1650, spielen Frauen die Sündenbock-
Rolle und werden als Hexen verbrannt. Bis
zu neun Millionen Menschen - Frauen,
aber auch nicht wenige Männer - sollen
dem Hexenwahn zum Opfer gefallen sein.
Die Hexenvernichtung müsse etwas zu tun
haben «mit einer massiv getrübten Sexualität

in der damaligen Zeit»(S. 133). Die
den Hexen zugeschriebene, unbändige
sexuelle Triebhaftigkeit deutet Renggli als
Projektion der Männer - die Frauenfeindlichkeit

als Kehrseite einer Hypersexuali-
tät. Die Wurzeln dieser Sex-Sucht sind, so
Renggli, in der frühesten Kindheit zu
suchen: Was dort an emotionaler Leere
geprägt worden sei, versuche der später
erwachsene Mann zwanghaft mit Sexualität
auszufüllen.

Den verschärften Geschlechterkampf zu
Beginn der Neuzeit interpretiert Renggli
als Ausdruck zunehmender Entfremdung
und Distanz der Menschen zueinander. Je

mehr die innere Einsamkeit wächst, «desto
mehr erleben die Männer ihren Körper, ihre
Frau, ihre Umgebung, die Natur schlechthin

als Chaos... Und je mehr die anderen
zur Bedrohung werden, desto mehr muss
sich der Mann wiederum beherrschen, er
muss Macht und d.h. Kontrolle ausüben
über seine Gefühle, über seine Lust, über
seinen Körper, über sich selbst, über die
Natur und über die Frau»(S. 149). Die
Lebensenergie des Mannes, die er nicht mehr
in der Beziehung zu seiner Frau erleben
kann, fliesst mehr und mehr in die Arbeit:
«Und genau dies braucht die neu aufkommende

Wirtschaftsstruktur der Städte, der
aufkeimende Kapitalismus. Die neue
Arbeitsethik ist ein <Abfallprodukt> des

Geschlechterkampfes»(S. 150).
In dem Masse, wie sich diese neue Ethik

durchsetzt, werden Hexenjagden und
Pestepidemien «überflüssig». «Der Wahn wird
abgesondert, verborgen im <Keller>, im
Unbewussten jedes Menschen»(S. 155).
Hexen und Teufel überleben im Märchen
und in den Alpträumen kleiner Kinder. Die
«Irren» kommen hinter Mauern, und der
Wahnsinn wird zum Gegenstand der
Wissenschaft.

149



Die Wurzeln der Entfremdung

Der massenhafte psychotische
Ausbruch, der sich in den Pestwellen der
Wendezeit manifestiert, bedarf der Erklärung.

Renggli zieht ein psychosomatisches
Modell heran, das die Wechelbeziehungen
zwischen Körper und Geist verdeutlichen
soll, und folgert für den «sozialen Körper»:
«Jede Massenepidemie in einem Volk ist
Ausdruck einer Krise, so, wie das Symptom

eines einzelnen Menschen auf einen
tiefer liegenden Konflikt hinweist»(S. 24).
Die Quellen dieses Konflikts sind, so
Renggli, in der zunehmenden Trennung
zwischen Mutter und Kleinkind zu suchen.
Diese Trennung ist nun nichts spezifisch
Europäisches, sondern eine
Begleiterscheinung aller bisherigen Hochkulturen:
Diese zeichnen sich «in ihrer Kleinkinderbehandlung

dadurch aus, dass die Mütter
ihre Kleinen nicht länger mit sich herumtragen,

sondern sie an einer bestimmten
Schlafstelle niederlegen. Die Babys
verbringen somit den grössten Teil des Tages
ohne die beruhigende Wirkung des

Körperkontaktes»(S. 157).
Im Hochmittelalter aber wird diese

Trennung noch verschärft: Im 12. und 13.
Jahrhundert werden die Mütter von den
Priestern immer eindringlicher ermahnt,
ihre Babys nachts nicht mehr zu sich ins
Bett zu nehmen. Begründung: Die Mütter
könnten die Kinder im Schlaf erdrücken.
Im 14. und 15. Jahrhundert ist die Wiege
zum festen Bestandteil der Kinderstube
geworden. Den Kleinkindern wird «der
letzte Rest einer längeren, ununterbrochenen

Periode von beruhigendem Körperkontakt

mit der Mutter geraubt»(S. 158).
Tiefenpsychologisch könne die Angst vor
dem Erdrücken «nicht anders verstanden
werden als die möglicherweise bewusste,
wahrscheinlich aber meist unbewusste
Tötungsabsicht der Mutter ihrem Kind
gegenüber»(S. 161). Steigende Aggressivität

der Mütter gegenüber ihren Kleinkindern

und die Vereinsamung der Babys, die
nachts schreien, gehören zusammen wie
die beiden Seiten einer Medaille. Renggli
nennt noch eine andere Erklärung für die

Panik der Mütter: Mit dem aufkommenden
Kapitalismus vollziehen die Männer den
Rückzug aus den Familien in die Arbeit
hinein. Ihre Frauen reagieren auf das
Verlassenwerden, indem sie entweder das Kind
als Partnerersatz (miss)brauchen oder es
ablehnen, weil es zum Produkt einer
enttäuschten Liebe geworden ist.

Höchst spannend wird das Buch dort, wo
Renggli Marienbilder des 13. bis 16.
Jahrhunderts tiefenpsychologisch deutet. Die
Bilder von Giotto, Botticelli, Correggio und
anderen werden «als Spiegel der kollektiven

<Zeitseele>, der damaligen Mentalität»^.

268) verstanden. Und diese Zeitseele
ist wie besessen von der Mutter-Kind-

Problematik. In den Bildern wird - folgt
man Rengglis ausführlichen Interpretationen

- sowohl die Einsamkeit der Kinder wie
auch die sexuelle Unerfülltheit der Mütter
thematisiert. Sie illustrieren die «klassische
Spaltung der Frauen»(S. 176), die ihre Söhne

einerseits insgeheim ablehnen, sie aber
zugleich begehren. Was das für den
erwachsenen Mann bedeutet, wird in den
höfischen Romanen des 12. und 13.
Jahrhunderts deutlich. So interpretiert Renggli
den «Parzival» als «grossartige Darstellung
der Folgen des Kleinkinderschicksals» (S.
181): Vom Vater verlassen und von der
Mutter überfürsorglich behandelt, entwik-
kelt Parzival eine gespaltene Persönlichkeit.

Im kleinkindlichen Erleben der
Verlassenheit sieht Renggli «die Urquelle für das

lebenslange Suchen-Müssen nach der
Geliebten, zu der es nie eine wirkliche Nähe,
mit der es nie eine innere Harmonie oder
Ruhe geben darf»(S. 188).

Allmachtsphantasien und
Angst vor Nähe

In einer Besprechung des Buches von
Franz Renggli im Zürcher Tages-Anzeiger
(22.6.93) kommt die Kirche schlecht weg:
Die tiefgreifende Störung der Mutter-Kind-
Beziehung gehe auf ihr «Diktat» zurück,
referiert Jean-Martin Büttner. Renggli ist da
differenzierter: Die gespaltene Einstellung
der Mütter zu ihren Kindern sei «weder die
Schuld der Kirche noch der Mütter selber,

150



sondern eine unbewusste Kraft und ein
zwangsläufiger Mechanismus am
Ursprung unserer Zivilisation»(S. 90). Die
Kirche hat der Entfremdung und dem
dazugehörenden Wutpotential - dem
«Ursprung allen Schuldgefühls» - nur einen
Namen gegeben, ein Deutungsmuster
geschaffen und mittels der Beichte Entlastung

geboten. Renggli spricht ihr für die
damalige Zeit «eine wichtige (psycho-)-
therapeutische Funktion»(S. 91) zu. Mit
dem Ende des Mittelalters aber zerbricht
die Kirche als sinnstiftende Instanz. Die
Menschen, vor allem die Männer, werden
Opfer des «Gotteskomplexes» (Horst
Eberhard Richter), ihrer Allmachtsphantasien.

Angesichts eigener Zerrissenheit hat
die Kirche dieser Entwicklung wenig bis
gar nichts entgegenzusetzen.

Mit grossen Sprüngen durchläuft Renggli
in den beiden letzten Kapiteln seines

Buches die Neuzeit. Er notiert weitere
Entfremdungsprozesse zwischen Mutter und
Kind - bis hin zur Spitalgeburt - sowie die
Spuren einer psychotischen Spaltung, die
die Geschlechter immer mehr voneinander
entfernt. Kurz gesagt: Die Menschen der
westlichen Industrienationen sind krank,
weil ihnen die Liebe fehlt - und diese Liebe
fehlt, weil sie (vor allem die Männer) Angst
vor Nähe haben. Renggli zitiert Christiane
Olivier, eine Psychoanalytikerin: <«Eine
Frau (die Mutter) legt die Saat der
Frauenfeindlichkeit (die Angst des Mannes vor
der Nähe) für eine andere> (die Geliebte des
Mannes). Es sind die Mütter, die die
zukünftigen Frauenfeinde (Männer) erziehen,
an denen ihre Töchter später leiden
werden»^. 221).

Schreckenspanorama und
Hoffnungszeichen

Die Belege, die Renggli für die Krankheiten

der Moderne aufführt, sind bekannt:
Depressionen, Süchte, Naturzerstörung. Er
schreibt von den Ängsten, die am 1.

November 1986 in Basel, nach dem Sandoz-
Unfall, aufgebrochen und bald einmal wieder

verdrängt worden sind. Künftige
Katastrophen in anderer Grössenordnung wer¬

den sich nicht so leicht verdrängen lassen,
vermutet Renggli: Wer seine Ängste «am
dicksten zubetoniert hat», wird dann «von
Panik überflutet werden. Ich bin in Sorge
um die Menschen von morgen»(S. 237).

Zur «Krönung» dieses Schreckenspanoramas

kommt auch noch Aids ins Spiel: die
«neue Pest». Kein Zufall, dass diese Epidemie

mit der Sexualität zu tun hat, meint
Renggli. Im 20. Jahrhundert haben wir, wie
zu den Pestzeiten, eine neue Phase der Hyper

Sexualität erreicht. «Nur ist die Isolation
und Vereinsamung heute noch um einiges
gravierender geworden. Durch Aids sind
nun Mann und Frau in der sexuellen
Begegnung zu einer potentiellen tödlichen

Bedrohung füreinander geworden»
(S. 246).

Wer - nicht ganz unbegründet - die
Apokalypse an die Wand malt, muss einiges

an Hoffnungskräften mobilisieren,
damit der Leser, die Leserin nicht zum
Schluss kommt, es bleibe nun nichts anderes,

als sich resigniert ins prophezeite
Schicksal zu fügen - oder das Buch mit
Unbehagen zur Seite zu legen. Rengglis
«Ausblick» heisst deshalb: «Gibt es
Hoffnung?» Eine Reihe von Entwicklungen der
letzten 20 Jahre lässt er Revue passieren.

Zeichen einer Wende sind durchaus
erkennbar. Die «Entfremdungsspirale
zwischen Mutter und Kind»(S. 212) hat
Gegenkräfte ausgelöst: Veränderungen im
Spitalbereich, «Rooming- in», «sanfte
Geburt», Stillgruppen und manches andere
deuten darauf hin, dass der Kontakt
zwischen Mutter und Kind wieder enger wird.
Eine stille Revolution, die das
Geschlechterverhältnis und unsere gesellschaftlichen
Verhältnisse überhaupt verändern wird?
Ohne das Mittun der Männer, ohne die
Bereitschaft, Ängste vor Nähe wahrzunehmen,

nicht länger vor ihnen zu fliehen, zum
Beispiel in die Arbeit, kann daraus nichts
werden.

* Franz Renggli, Selbstzerstörung aus Verlassenheit.
Die Pest als Ausbruch einer Massenpsychose im Mittelalter.

Zur Geschichte der frühen Mutter-Kind-Beziehung.
Rasch und Röhring, Hamburg 1992. 336 Seiten,

DM 48,-.

151


	Verlorene Nähe - zu Franz Rengglis Buch "Selbstzerstörung aus Verlassenheit"

