
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 88 (1994)

Heft: 3

Vereinsnachrichten: Aus unseren Vereinigungen : "An welchen Gott können wir
glauben?" : Ferienkurs 1993 der Religiös-sozialistischen
Vereinigung

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


S K. Il S S

Befremden über Hans Küngs
Reaktion auf Ina Praetorius'
Kritik am «Projekt Weltethos»
(NW 2/94)

Mit Befremden habe ich Hans Küngs knappe
Reaktion auf die intelligente, sachliche und bei
aller Kritik durchaus in freundlichem Ton gehaltene

Auseinandersetzung von Ina Praetorius mit
dem «Projekt Weltethos» gelesen. Küng verweigert

sich durch seine Antwort seinerseits einer
Auseinandersetzung mit den Überlegungen,
Thesen und Fragen von Frau Praetorius. Nicht
zum ersten Mal stelle ich fest, dass Männer, die
sich mit einer besonders krassen, gut
wahrnehmbaren Ausprägung von Patriarchat (in
diesem Fall das Papsttum) anlegen und dafür viel
Beifall und Anerkennung ernten, ausserordentlich

empfindlich auf eine Infragestellung durch
eine radikalere Analyse oder auch nur durch die
Darstellung eines dritten Standpunktes reagieren.
Es ist Professor Küng offenbar nicht möglich, für
die eigene androzentrisch verengte Sichtweise
die Augen aufzutun und zu sehen, dass ihm hier

eine letztlich für das gleiche Ziel engagierte Frau
eine Erweiterung und Vertiefung seiner Überlegungen

anbietet.
Den Punkten A bis F im Abschnitt III/4 der

«Erklärung zu einem Weltethos» werden gewiss
alle Führer der Weltreligionen zustimmen wollen
und können; sie werden beteuern, dass das alles in
ihren jeweiligen Lehren und Theorien enthalten
sei - und das Schänden des Lebens wird weitergehen.

Es gälte eben nicht nur, «die verdammens-
werten Formen des Patriarchalismus» zu
überwinden. Treffend - und sie ist sich dabei des
apodiktischen Formulierens bewusst - schreibt
Ina Praetorius: «Nur wer den grundlegenden, alle
Lebensäusserungen durchformenden Androzentrismus

(und damit subtileren Patriarchalismus -
B. Hüni) unserer Kultur erkennt, hat die Chance,
ihn zu überwinden. Und nur wer den Androzentrismus

hinter sich lässt, ist auf dem Weg zum
guten Überleben aller Menschen.»

Dass Ina Praetorius hin und wieder für die NW
schreibt, ist für mich ein Grund, die Zeitschrift
auch 1994 abonniert zu behalten.

Brigitt Hüni Ammann

Aus unseren fereinipnp
«An welchen Gott können wir
glauben?»

Ferienkurs 1993 der Religiös-sozialistischen

Vereinigung
«An welchen Gott können wir glauben?» Unser

«Gottesbild» ist einerseits durch unsere
Herkunft geprägt, andererseits hat es im Verlauf
unserer Lebensgeschichte Veränderungen, Brüche
erfahren, heute vielleicht einer Utopie des
Handelns zum Aufbau einer geschwisterlichen
Gemeinschaft Platz gemacht. Dieser Auseinandersetzung

mit unseren «Gottesbildern» stellten sich
die 33 Teilnehmerinnen und Teilnehmer am
Ferienkurs der Religiös-sozialistischen Vereinigung

vom 3. bis 8. Oktober 1993 in Lucelle.
Die vergangenen Ferienkurse hatten gezeigt,

welch reiches Potential an Lebenserfahrung,
solidarischer Reichgottes-Praxis und visionärer
Hoffnung unter den älteren Mitgliedern unserer
Vereinigung noch unausgeschöpft, unerzählt
geblieben ist. Die für den Ferienkurs 1993
verantwortlichen Vorstandsmitglieder Urs Eigenmann,

98

Christoph Freymond, Irène Häberle und Stefan
Ramseier wagten darum den Versuch, diesmal
auf den Beizug von Referentinnen und Referenten

zu verzichten und ganz mit den «eigenen
Kräften» auszukommen. Aus der Fülle des
Gebotenen in täglichen Meditationen, Impulsreferaten

und Gruppenarbeit seien hier ein paar
weiterführende Überlegungen herausgegriffen.

Ragaz' Auseinandersetzung mit «Religion»
Stefan Ramseier erläuterte zu Beginn des Kurses

die Gegenüberstellung von «Reich Gottes
und Religion» bei Leonhard Ragaz. Der lebendige

Schöpfergott der Bibel will und schafft die
Revolution, nicht die Sanktion (Rechtfertigung)
der Welt. Er tritt ein in eine (Heils-)Geschichte
mit den Menschen, ja mit der Menschheit, die in
ihm ihren Ursprung hat. Der Gott der Bibel
revolutioniert daher die überlieferte (Natur-)Reli-
gion des «Heidentums», das einen statischen,
einen ruhenden Gott, einen «unbewegten Beweger»

(Aristoteles) kennt und fatalistisch der ewigen

Wiederkehr des Gleichen verhaftet bleibt.



«Ruhende Religion» statt vorwärtsdrängende
Nachfolge Christi gibt es aber auch in einem
Christentum, das die Menschen auf privaten
«Gottesgenuss» und auf einen scheinbar apolitischen

Jenseitsglauben fixiert, gleichzeitig aber
im Diesseits weltliche Macht legitimiert und sich
selbst als kirchliche Macht darstellt. Solche
«Religion» kommt nicht von Gott, sondern vom
Menschen, der sich nach seinem eigenen Bild
einen Gott schafft.

Wo das Absolute verfälscht oder verdrängt
wird, droht das Relative absolut gesetzt, vergötzt
zu werden. Geld und Besitz sind die häufigsten
und gefährlichsten Formen solchen Götzendienstes.

«Es wächst auf diesem Boden der Kapitalismus,

die Weltreichform des Mammonismus.
Dieser treibt weiter zum Imperialismus und
Militarismus. Denn aus dem Besitz erwächst der
Krieg. Der Besitztrieb des einen, unersättlich wie
er ist, stösst auf den Besitztrieb des anderen, und
es entsteht Streit» (Ragaz).

Befreiungstheologische Kritik am «Götzen
Markt»

Urs Eigenmann konnte die Kritik des
Religiösen Sozialismus am modernen Götzendienst
aus befreiungstheologischer Sicht weiterführen.
Neoliberale Ökonomen nehmen heute religiöse
Kategorien zu Hilfe, um die Marktmechanismen
zu göttlichen Gesetzen zu erklären. Da der Markt
immer recht hat (obschon er sozial und ökologisch

blind ist), müssen ihm die wirtschaftenden
Subjekte unbedingtes Vertrauen entgegenbringen.

Seine Priester widmen dem Geld einen
grossartigen Kult in sakral gestalteten Bankgebäuden.

Die Werbung ist die kapitalistische Form
der Evangelisierung. Dafür gibt es so blasphe-
mische Beispiele wie: «Hilf dir selbst, so hilft dir
Contrex», «Du sollst keine anderen Jeans neben
mir haben», «Alles schläft, Saba wacht», «Strom
ist das ganze Leben». Waren werden zu
Sakramenten, die Erlösung versprechen. Einkaufszentren

sind die neuen Wallfahrtsorte.
Der strikte Gegensatz zum biblischen Glauben

an Gott ist nicht der Atheismus, sondern der
Götzendienst, in dem Menschen das, was sie
selber gemacht haben, anbeten und ihm eine
zerstörerische Macht einräumen. Es stehen sich die
Logik der Welt als Logik der Ausbeutung und die
Logik Gottes als Logik des erfüllten Lebens
gegenüber. Der Glaube stellt sich den Leiden des
Menschen, nicht um sie «religiös» zu deuten,
sondern um sie zu überwinden.

Die feministische Sicht der Koreanerin Chung
Hyun Kyung

Am letzten Tag kam Chung Hyun Kyung zu
Wort. Fritz Peter hatte uns die Kassette einer

Sendung von Radio DRS mit der 37jährigen
evangelischen Theologin aus Südkorea
mitgebracht. 1991 sorgte sie mit einem schamanisti-
schen Feuertanz vor der Vollversammlung des
Ökumenischen Rates weltweit für Aufsehen. Die
«Schamanin im Bauch, Buddhistin im Herzen und
Christin im Kopf», wie sie sich bezeichnet, singt
und tanzt, während sie ihre Gedanken vorträgt.
«Touch it, change it», lautet der Refrain, den das
Publikum mitsingt. Die Theologin ist überzeugt,
in den Herzen der asiatischen Frauen ereigne sich
ein Vulkanausbruch, der das patriarchalische und
kolonialistische Erbe wegfege und einem
Christentum Platz mache, das Befreiungstheologie,
feministische Theologie und die spirituellen
Traditionen Asiens miteinander verbinden werde.

Befreiungstheologie heisst etwas ganz Einfaches:

«Wer bisher ein niemand war, wird ein
jemand.» Befreiungstheologie ist kein objektives
Wissen, sondern Erkenntnis durch Teilnahme an
den Nöten und Kämpfen der Menschen. Feministische

Theologie bedeutet eine grundlegende
Neuorientierung gegenüber dem patriarchalischen

Gott des westlichen Christentums, das vom
«unbewegten Beweger» des Aristoteles weit
mehr beeinflusst ist, als aus der Sicht der Bibel
zulässig wäre. Die Begegnung mit der Symbolwelt

jahrtausendealter Kulturen verändert das
Christentum - weit über Asien hinaus: Der
Mensch erfährt sich wieder als Teil des Universums.

Meditation reinigt die Seele und hilft die
Stille neuentdecken, um zu hören, was Gott sagt-
und dann umso wirksamer das Schweigen zu
brechen, das die Herrschenden uns auferlegen. So
führt Chung Hyun Kyung mit sich selbst einen
interreligiösen Dialog, der zu einer ganzheitlichen

Sicht der Dinge und zur Parteinahme für die
Unterdrückten führt.

Die koreanische Theologin vertritt einen
befreienden «Synkretismus», der Begriff hat für sie
nichts Abwertendes, geht es ihr doch nicht um die
kritiklose Vermengung von jedem mit allem.
Auch das Christentum selbst sei eine synkreti-
stische Mischung von römisch-hellenistischen,
keltischen und germanischen Vostellungswelten.
(Zum Beispiel fand die Geburt Jesu nicht am 25.
Dezember und auch nicht unter einem
Weihnachtsbaum statt.)

«Gottesbilder»

In den Impulsreferaten und anschliessenden
Gruppengesprächen ist eine breite Palette von
Gottesvorstellungen und -erfahrungen
zusammengekommen. Unsere Vorstellungen von Gott
beantworten die Frage, ob wir unseren Glauben
als Quelle von Befreiung oder als Ort der Angst
erfahren, ob er uns zum Leben befähigt oder den
Mächten des Todes überlässt. Die einen lehnen
«Gottesbilder» ab, um aus dem Glauben keine

99



Ideologie werden zu lassen, für die andern ist es

wichtig, sich an solche «Bilder» zu halten, solange

sie Orientierungshilfen in der politischen
Arbeit und im Alltag sein können. Wir stimmen
überein, dass das Reden von Gott heute nötiger ist
denn je. Wenn andere so marktschreierisch «Herr,
Herr» rufen, «Gott» gar marktkonform
instrumentalisieren, dürfen wir nicht schweigen. Unser
Gott ist ein Gott der Befreiung.

Die Gespräche in den vier Gruppen wurden
stark von den teilnehmenden Persönlichkeiten
geprägt. Besonders erfreulich war die engagierte
Teilnahme der «Neuen», die sich von allem
Anfang an getragen und verstanden fühlten. Fast alle
Teilnehmerinnen und Teilnehmer äusserten am
Schluss ihr Bedauern darüber, dass nicht noch

eingehender diskutiert werden konnte. Unser
Kurs wollte aber auch eine Ferienwoche sein und
allen Gelegenheit geben, ungezwungen miteinander

zusammenzusitzen, die Freundschaft zu
pflegen und zu feiern. Die herrliche Landschaft
des französischen Jura, eine farbenprächtige
Herbststimmung, die klösterliche Atmosphäre
und eine geschichtsträchige Umgebung boten
dazu den Rahmen. «Es wurde mir richtig warm,
und ich vermochte, die Wärme mit nach Hause zu
nehmen», äusserte sich eine Teilnehmerin später.
Besonders geschätzt wurde die abendliche
musikalische Besinnung, zu der Berthel Zürrer und
Hans Leuenberger beitrugen. Es war eine reiche
Woche. Allen, die dabei waren, sei herzlich
gedankt. Irène Häberle/Willy Spieler

iis auf ein Bi

Hans Ulrich Jost: Die reaktionäre Avantgarde.
Die Geburt der Neuen Rechten in der Schweiz um
1900. Chronos Verlag, Zürich 1992. 174 Seiten,
Fr. 34.-.

«Parallelen zwischen den 30er Jahren und der
heutigen Politlandschaft» seien «krass diffamierend»;

«banalisiert» würden dadurch «die Greuel
der damaligen Zeit in erschreckender Weise»,
beschönigte neulich die NZZ die wüsten
Wahlkampfmethoden der Zürcher SVP (12./13.2.94).
Wer das Buch von Hans Ulrich Jost über die
«reaktionäre Avantgarde» gelesen hat, wird diese
«Parallelen» weniger in Abrede stellen. Gewiss,
Rechtsaussen-Parteien wie die kantonalzürche-
rische SVP, die Autopartei oder die «Schweizer
Demokraten» sind keine faschistischen Parteien,
die Demokratie und Rechtsstaat heute offen
abschaffen wollten. Aber mit ihrer Fremdenfeindlichkeit,

ihrer Hatz auf Minderheiten, insbesondere

auf Drogenabhängige, ihrer Diffamierung
des politischen Gegners bis zur Freund-Feind-
Polarisierung suhlen sie im Sumpf, in dem
Faschismus gedeiht.

Zumindest die Zeit, die den 30er Jahren
voranging, erlaubt Parallelen zur heutigen Situation
- eröffnet damit aber auch einen erschreckenden
Blick in die «Zukunft der Vergangenheit», wie
Jost das Schlusskapitel überschreibt. Dargestellt
wird in diesem Buch die «Neue Rechte», die in
der Schweiz um 1900 entstanden ist und die
gesamte erste Hälfte des 20. Jahrhunderts prägt.
Der politische Liberalismus des Bürgertums
weicht einem «besoin de l'ordre», aus dem die
Faschismen der 30er Jahre hervorgehen. «Der

Bürgerblock vereinigt sich gewissermassen in
einem Spannungsfeld von zwei komplementären
ideologischenPerspektiven,derBlut-und-Boden-
Welt der bäuerlichen Kräfte einerseits und dem
religiösen Nationalismus eines autoritären und
christlich-konservativen Staates anderseits.»

Namen werden genannt, die für Verdrängtes
stehen, vor allem im politischen Katholizismus,
der einen autoritären Ständestaat progagierte: die
Bundesräte Musy und Etter sowie der Publizist
Gonzague de Reynold (der wegen der «Barbaren»,

die sich in der Schweiz breitmachten, das

Asylrecht abschaffen wollte). Bauernführer wie
Ernst Laur oder Wirtschaftskapitäne wie Eduard
Sulzer-Ziegler träumten von einer «natürlichen»
Hierarchie in der Gesellschaft. Die «Schweizerische

Arbeitgeber-Zeitung» hetzte 1918 zum
Klassenkampf von oben und schrieb, «dass wir in
Zürich einen ausgewachsenen Grossstadtpöbel
besitzen, der nur durch Maschinengewehre und
Handgranaten im Zaume zu halten ist». Nach
einem Armee-Einsatz im Stadtkreis 5 ruft heute
auch die Junge SVP... Willy Spieler

100


	Aus unseren Vereinigungen : "An welchen Gott können wir glauben?" : Ferienkurs 1993 der Religiös-sozialistischen Vereinigung

