
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 88 (1994)

Heft: 3

Artikel: Die Diffamierung des Ursprungs : von den schmerzlichen Beziehungen
zwischen Christentum, Judentum und kanaanäischer Religion

Autor: Schroer, Silvia / Keel, Othmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143819

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143819
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Silvia Schroer/Othmar Keel

Die Diffamierung des Ursprungs
Von den schmerzlichen Beziehungen zwischen Christentum,
Judentum und kanaanäischer Religion

Am Anfang des Christentums steht die Diffamierung seines jüdischen Ursprungs. Hier
liegen die Wurzeln des christlichen Antijudaismus, die Silvia Schroer und Othmar Keel
freilegen. Die Autorin und der Autor, die sich exegetisch mit dem Alten oder - besser -
Ersten Testament befassen, mahnen vor dem Hintergrund dieser Unheilsgeschichte zur
Relativierung christlicher Absolutheitsansprüche. Eine Diffamierung des eigenen
Ursprungs gibt es aber auch im Judentum, obschon ihre Folgen nicht mit den grauenhaften
des Antijudaismus zu vergleichen sind: Dieser Ursprung ist hier die kanaanäische
Religion, die das Erste Testament als minderwertig verfemt, im Bestreben, das Judentum
dadurch in seiner Identität zu festigen. Es wäre aber nicht nur unhistorisch gedacht,
sondern auch ein falscher Umgang mit der Bibel, wollten wir wegen dieser oft gewalttätigen

Diffamierung des eigenen Usprungs die beiden Testamente als Grundlage einer
humanen Ethik überhaupt verwerfen. Erst wenn wir uns einer Geschichte stellen, die teils
Heils-, teils Unheilsgeschichte ist, kann die Scheidung der Geister gelingen, die das
unserer Zeit angemessene Neue hervorbringt. Red.

Zu einer Streitschrift, «warum man
nicht mehr Christ sein kann», und zur
apologetischen Haltung der Kritiker

1992 hat der Professor für Klinische
Psychologie und Entwicklungspsychologie an
der Universität Freiburg im Breisgau,
Franz Buggle, ein Buch veröffentlicht mit
dem Titel: «Denn sie wissen nicht, was sie
glauben. Oder warum man redlicherweise
nicht mehr Christ sein kann. Eine
Streitschrift». Die Botschaft dieses Buchs wird
im Klappentext und im Buch selbst immer
wieder auf den Punkt gebracht: «Die Bibel
- und zwar nicht nur das Alte, sondern auch
das Neue Testament - ist in zentralen Teilen

ein gewalttätig-inhumanes Buch, als
Grundlage einer heute verantwortbaren
Ethik ungeeignet.»

Die Kritik Buggies steht in einer Tradition,

die, soweit wir wissen, zum ersten
Mal durchreflektiert und ausformuliert von
Markion 144 n.Chr. in Rom vorgetragen
worden ist. Markion liess von der Bibel nur
ein gereinigtes Lukasevangelium und zehn

ebenso purifizierte Paulusbriefe gelten.
Buggle findet auch die humansten Teile der
Bibel so sehr mit Inhumanem kontaminiert,

dass man sie ganz ablehnen müsse.
Markion misst die Aussagen der Bibel an
einem sehr jenseitigen, von Leidenschaften
freien, leibfeindlichen, vollkommen tadellosen

Gott und muss feststellen, dass die
Aussagen der Bibel weitgehend von einem
Gott bestimmt werden, der engstens mit der
von Fleischeslust, Gewalttätigkeit und
Grausamkeit geprägten Welt verbunden ist.
Diesem durch seine Schöpfung zutiefst
kompromittierten Gott setzt Markion
seinen ganz andern, fremden Gott entgegen,
den Christus geoffenbart haben soll.
Buggle operiert natürlich nicht mit Göttern.

Aber seine äusserst knapp und weitgehend

negativ formulierten Forderungen an
ein neues religiöses Paradigma sind ähnlich

vag, jenseitig und zukünftig wie
Markions fremder Gott.

Die Kritiken an Buggle monieren denn
auch mit Recht seinen völlig ahistorischen
Zugang, der komplexe geschichtliche Pro-

71



zesse und ihr Produkt, die Bibel, an einem
klinisch reinen Ideal misst und verwirft,
ohne sich im geringsten darum zu
kümmern, unter welchen Bedingungen
Schmerzensschreie, Flüche und Hass, die
in der Bibel zum Ausdruck kommen,
entstanden sind. Haben die Kritiker Buggies
seine totale Geschichtsvergessenheit zu
Recht angemahnt, so ist andererseits auch
ihnen der Vorwurf nicht zu ersparen, sie
seien bei der Verteidigung der biblischen
Schriften in eine apologetische Haltung
verfallen, die den Kritiker als Feind
betrachtet, dem man keinen Fussbreit Boden
überlassen dürfe.

Wer etwas weniger verbissen kämpft,
wird hingegen zugeben, dass tatsächlich
manche Forderungen der Bibel und die
Haltung, die darin zum Ausdruck kommt,
zwar historisch verständlich, aber auch an
Kriterien, die sich in biblischen Texten
finden, gemessen, verwerflich sind, und
dass ihre furchtbaren geschichtlichen
Wirkungen nicht ausschliesslich
Missverständnisse darstellen. Man kann es als
fundamentalistisches Missverständnis abtun,
wenn sich Papst Innozenz VIII. in seiner
Bulle «Summis desiderantes affectibus»
von 1484 sowie Heinrich Institoris und
Jakob Sprenger in ihrem «Hexenhammer»
von 1489 auf Ex 22,17 berufen: «Eine
Hexe (Zauberin) darfst du nicht am Leben
lassen!» Aber ist das nur Fundamentalismus?

Ist ihr Verständnis der Intention dieses

Textes wirklich ganz fremd?

Judenhass im Zweiten Testament

Der Schock der Shoah hat eine anfangs
nur im Zeitlupentempo in Bewegung
geratene Welle von Überlegungen, Vorträgen,
Stellungnahmen, Artikeln und Büchern
ausgelöst, die sich mit dem Verhältnis des

Christentums zum Judentum befassen. Am
Anfang stand die beschämende Einsicht,
dass die «Religion der Liebe» mindestens
mitschuldig war an der Hetze gegen Juden
und Jüdinnen, in deren Verlauf diese zu
«Untermenschen» gemacht und in den
Gaskammern von Auschwitz vernichtet
wurden.

Gut 20 Jahre, nachdem die
Verbrennungsöfen zu rauchen aufgehört hatten,
unterzeichnete Papst Paul VI. im Oktober
1965 das Konzilsdekret «Nostra aetate». In
Artikel 4 werden einige Motive
zurückgewiesen, die zur Verfemung der Juden
beigetragen haben. Zudem heisst es: «Die
Kirche, die alle Verfolgungen gegen
irgendwelche Menschen verwirft, beklagt...
auf Antrieb der religiösen Liebe des
Evangeliums alle Hassausbrüche, Verfolgungen
und Manifestationen des Antisemitismus.»
Für die Kirche mag das ein grosser Schritt
gewesen sein. Aus Distanz betrachtet,
erschreckt jedoch angesichts des Grauens
von Auschwitz die Geringfügigkeit der
Reaktion. Im Ganzen wird der Eindruck
erweckt, Antisemitismus sei eine der vielen
Grausamkeiten und Verfehlungen, welche
die Menschheit periodisch heimsuchten
und mit deren Ursprung weder die Kirche
noch das Evangelium etwas zu tun hätten.

Dieser sehr wohlwollenden Selbstdarstellung

zum Trotz führte die Frage, wie es
soweit habe kommen können, sehr schnell
zu den Wurzeln des christlichen Glaubens,
konkret zum Antijudaismus im Zweiten
Testament. Man versuchte einen guten Teil
dessen, was in diesen Texten als antijüdisch
verstanden werden könnte, wie die
Antithesen der Bergpredigt, als innerjüdische
Auseinandersetzung zu begreifen. Die
exklusiven Aussagen über Jesus als einzigen
Weg zu Gott interpretierte man als christliche

Selbstverpflichtung.
Diesen Versuchen gelang es zwar, manche

zweittestamentliche Äusserung sachlich

richtiger und angemessener zu verstehen,

aber in beiden Bereichen blieb ein
harter unauflösbarer Rest (so vor allem
Apg 7,51f. und 1 Thess 2,14-16).

Die krasseste Stelle, was den Judenhass
anbelangt, steht im Johannes-Evangelium.
Sie lässt Jesus selbst sagen, der Vater der
Juden sei der Teufel, der ein Lügner und
Mörder von Anbeginn gewesen sei (Joh
8,43f.). Es fragt sich, ob man angesichts
solcher diffamierenden Aussagen versuchen

soll, dieses Evangelium vor dem
Antisemitismus-Vorwurf zu retten. Die
Bewohner und Bewohnerinnen jenes fränki-

72



sehen Dorfs, die in der Nazizeit eine grosse
Tafel mit der Aufschrift «Der Vater der
Juden ist der Teufel» am Dorfeingang
aufstellten, sahen jedenfalls eine Gemeinsamkeit

zwischen johanneischem Judenhass

und Antisemitismus.

Echte Begegnung ist unmöglich
ohne Relativierung des christlichen
Absolutheitsanspruchs

Man kann die Äusserungen des Paulus
oder des Johannes-Evangeliums als
Reaktionen auf die Verfolgung durch die Juden
verstehen, als Schwierigkeit beim Ab-
lösungsprozess des jungen Christentums
vom Judentum, als eine Art Pubertätserscheinung,

als Projektion der eigenen
Unsicherheit und des eigenen Unglaubens auf
die Juden. Das alles kann nichts an der
Tatsache ändern, dass hier ganz und gar
ungerechte und in ihren historischen Folgen

verheerende Urteile gefällt worden
sind.

Und was ist der tiefste Grund für diese
Projektion? Die Notwendigkeit, das
Unzulängliche, Minderwertige, ja Verbrecherische

zu projizieren, hängt wohl mit den
Anspruch zusammen, selber - und zwar
exklusiv - das absolut Gute zu vertreten.
Die christliche Theologie sieht sich laut
dem Münsteraner Dogmatiker Johann-
Baptist Metz nach der Katastrophe von
Auschwitz vor die Aufgabe gestellt, «die
messianische Tradition des Judentums in
ihrer unüberholten Eigenständigkeit,
sozusagen in ihrer fortdauernden Dignität
anzuerkennen - ohne dass das Christentum
das von ihm vertretene christologische
Geheimnis verrät oder herabsetzt».

Das Problem ähnelt der Quadratur des
Kreises, doch dürfte klar sein, dass bei der
Respektierung der jüdischen Perspektive
kein Weg an einer Relativierung des christlichen

Absolutheitsanspruchs vorbeiführt.
Eine echte Begegnung fordert ebensoviel
Respekt vor dem andern wie vor sich
selber, sie ist unmöglich ohne die eigene
Relativierung. Es ist dem Münsteraner Exe-
geten Erich Zenger zu verdanken, dass sich
diese Relativierung in der das Judentum

weniger diskriminierenden Bezeichnung
Erstes Testament (statt Altes Testament)
und entsprechend Zweites Testament (statt
Neues Testament) mindestens in einem
kleinen Punkt zu konkretisieren beginnt.
Ist dieser Eigenwert der zwei Wege einmal
grundsätzlich anerkannt, kann man auch
unverkrampft die Frage nach den Vor- und
Nachteilen der einen und der anderen Sicht
stellen.

Eine unverkrampfte Begegnung bringt
in der Regel vor aller Feststellung von
Unterschieden zuerst das Gemeinsame
zum Bewusstsein. Das in den letzten Jahren
immer stärker betonte Faktum, dass Jesus
sich in seinem ganzen Fühlen und Denken
als Jude darstellt, dass die Apostel Juden
und Jüdinnen waren, macht den Graben
schmäler und leichter überquerbar. Am
besten wäre es wohl, den Akzent ganz
massiv auf das Gemeinsame als das Wichtigere

zu setzen. Und doch verlangt gerade
der Respekt vor dem Anderen, auch die
Unterschiede zur Kenntnis zu nehmen.

Die «Heilsfunktionen» des Judentums
post Christum

Wie schwierig aber eine solid reflektierte,

umfassende und nicht nur eine ge-
fühlsmässige, einzelne Aspekte betreffende

positive Wahrnehmung des so lange
verfemten Gegenübers ist, zeigen Leute,
die das Judentum bewusst positiv sehen
wollen und auch das dazu nötige historische

Wissen besitzen wie zum Beispiel F.

Mussner. In seinem «Traktat über die
Juden» (München 1979) bezeichnet er die
Frage, ob die Juden post Christum noch
eine «Heilsfunktion» hätten, als ungemein
schwierig. Die acht Punkte, die Mussner
dann anführt, lassen sich im wesentlichen
auf zwei Themen reduzieren:

Das eine ist das Zeugnis des jüdischen
Volkes für die «Konkretheit der
Heilsgeschichte». Die Fortexistenz unter widrigsten

Umständen und härtesten Verfolgungen
lässt eine Berufung und Führung erahnen,

die weit über das hinausgeht, was in
den Wegen anderer Völker sichtbar wird.
Und auch die Hartnäckigkeit, mit der diese

73



Gemeinschaft auf ihrem besonderen Weg
immer wieder um geschwisterliche Lösungen

sozialer Probleme gerungen hat, ist viel
konkreter als das, was die meisten christlichen

Kirchen geleistet haben. Die christlichen

Gemeinden hatten von Anfang an
häufig ein gebrochenes Verhältnis zur
Geschichte, zum Irdischen und besonders
zum Leib. Sich mit Irdischem zu beschäftigen,

stand dem Axiom vom Himmel als
wahrer Heimat entgegen.

Diese Orientierung am Eschaton hätte an
und für sich ungeheuer emanzipatorisch
wirken können und hat es in axiomatischen
Äusserungen auch getan. Vor Gott gibt es
weder Griechen (Heiden) noch Juden, weder

Sklaven noch Freie, weder Mann noch
Frau, erklärt Paulus (Gal 3,28). Aber wie in
vielen andern Bereichen blieb die Orthodoxie

ohne Orthopraxie. Und so kann
Paulus die Sklaven und Sklavinnen mahnen,

ruhig «im Herrn» Sklaven zu bleiben
(1 Kor 7,21f). Im Gegensatz dazu hat das
Judentum sich in immer neuen Anläufen
bemüht, das Los jüdischer Schuldsklaven
und -Sklavinnen konkret und ernsthaft zu
lindern (vgl. Ex 21,2-11).

Noch der säkularisierte Jude Karl Marx
wollte die Welt nicht in der Weise seiner
Vorgänger bloss interpretieren, sondern
verändern. Erich Zenger hat in «Das Erste
Testament. Die jüdische Bibel und die
Christen» (Düsseldorf 1991 mit Recht den
korrektiven Wert des Ersten Testaments
gegenüber privatistischen und weltflüchtigen

«Spielarten» des Christentums betont.
Es ist kein Zufall, dass den Basisgemeinden
in Südamerika, die angesichts entwürdigender

Lebensbedingungen Orientierung
für eine vorerst einmal innerweltlich bessere

Zukunft suchen, das Erste Testament
soviel bedeutet.

Aber nicht nur in Krisensituationen,
sondern auch für den Alltag bietet das Erste
Testament erheblich mehr handfeste
Orientierung als das Zweite Testament. Es sei
hier nur etwa an den Bereich der Sexualität
und Erotik erinnert, zu denen das Zweite
Testament mit seinerAusrichtung aufeinen
Himmel, in dem nicht geheiratet wird und
man (geschlechtslos) wie die Engel lebt

(vgl. Mk 12,25), ebenfalls wenig Brauchbares

zu sagen hat. Ehe bedeutet irdische
Not, die Paulus den Gläubigen angesichts
der Naherwartung ersparen möchte (1 Kor
7,28). Ihre Dignität erhält die Ehe bestenfalls

als Gleichnis des Verhältnisses
zwischen Christus und der Kirche (Eph 5,32).
Eigentlich bleiben ein Christ, eine Christin
besser unverheiratet. Erotik und Ehe einen
eigenen Wert zuzugestehen, wie das etwa
Gen 2, das Büchlein Rut oder das Hohelied
tun, schafft das Zweite Testament nicht.
Mit der Erotik hat allerdings schon das
Judentum seine Mühe, wie noch zu zeigen
sein wird.

Der zweite theologische Wert, den
Mussner und andere dem Judentum
zusprechen, ist seine Ausschau nach einer
besseren Welt oder, negativ ausgedrückt,
der eschatologische Vorbehalt: das
Bewusstsein, dass bei aller Heilspräsenz, etwa
im Sakrament, das von Gott zugesagte Heil
noch aussteht. Israel und die Juden und
Jüdinnen weigerten sich im Laufe ihrer
Geschichte beharrlich, irgendeine
innerweltliche Grösse, irgendeine Pflanze, einen
Baum, ein Tier, ein Gestirn oder einen
Menschen als vollgültige Manifestation
Gottes anzuerkennen und zu verehren.
Diese Weigerung bezahlten sie oft mit Hab
und Gut, mit Leib und Leben, und sie

kämpften so zum Nutzen und Heil der
Völker für die Freiheit der Menschen,
etwas Vorletztes nicht als Letztes anerkennen
zu müssen.

Wo christliche Gemeinschaften dem
Wahn verfielen, ihre Herrschaft vergegenwärtige

die Herrschaft Christi, sei es in
Byzanz, sei es unter den katholischen
Königinnen und Königen Spaniens im 15.

und 16. Jahrhundert oder im zaristischen
Russland des 19. Jahrhunderts, da war das
Judentum stets besonders heftigen Anfeindungen

und Verfolgungen ausgesetzt.
Denn es strafte durch seine blosse Existenz
die blasphemische Illusion Lügen, das
Reich Gottes sei Gegenwart geworden.
Dieses beharrliche Zeugnis hat dem
Judentum immer wieder den Vorwurf
eingetragen, zersetzende Kritik zu üben. Das war
ja auch einer der Hauptvorwürfe der Nazis,

74



die so inbrünstig an ihren Führer glaubten.
Als eine andere Spielform dieses
weltgeschichtlichen Auftrags, die Profanität der
Welt zu bezeugen, ist auch das Werk
Sigmund Freuds zu sehen, der enthüllt hat,
welche Abgründe die menschliche Seele

birgt, die früher gerne gnostisch-roman-
tisch einseitig als göttlicher Funke gefeiert
worden war.

Das Christentum hat das jüdische Erbe
verkümmern lassen

Man kann diese beiden Aspekte
jüdischer Sendung durch das Stichwort
«geschichtliche Existenz» charakterisieren.
Geschichte spielt sich in dieser Welt ab.
Geschichte bedeutet aber auch Kontin-
genz, Unterwegssein, Freiheit und
Verantwortung des Menschen angesichts eines
Gottes, dessen Leidenschaft Recht und
Gerechtigkeit sind.

Damit ist deutlich gesagt, dass das
Christentum auf das Zeugnis des Judentums

auch nach Christus nicht verzichten
kann, denn das Christentum hat, obwohl es
das jüdische Erbe stets für sich
beanspruchte, dieses auf weite Strecken ganz
und gar verkümmern lassen, weil es nur mit
der eigenen Botschaft von dem in Christus
hereingebrochenen Gottesreich mit
seinem jenseitigen Schwerpunkt beschäftigt
war.

Leider werden solche Einsichten in
breiten christlichen Kreisen immer noch
ignoriert, und das Judentum wird trotz
«Auschwitz» und der dadurch ausgelösten
Reflexion in skrupelloser Geschichtsvergessenheit

weiterhin häufig nur als dunkle
Folie wahrgenommen, deren einzige Funktion

es ist, den Glanz Jesu zu erhöhen. In
diesen Karikaturen wird das Judentum als

Religion gezeichnet, deren Quintessenz
eine peinlich genaue, von Angst vor einem
patriarchalen Gott diktierte Erfüllung
unzähliger kleinlicher Gesetze sei, deren Sinn
nicht hinterfragt werden dürfe.

Dieser Art Verzerrung des Judentums
leisten allerdings zahlreiche wohlmeinende
Darstellungen (und auch gewisse Formen
des jüdischen Selbstverständnisses) Vor¬

schub. Als Beispiel kann eine Sendung
stehen, die am 10. März 1993 zu bester
Sendezeit vom Schweizer Fernsehen
ausgestrahlt wurde. Sie beschränkte sich
weitgehend auf die Darstellung folkloristischer

jüdischer Festbräuche, der peinlich
genauen Einhaltung von Speisetabus, darauf,

dass verheiratete Frauen Kopftücher
tragen, die sie aus Modebewusstsein häufig
lieber durch Perücken ersetzen. Von der
Freiheit und Verantwortung des Menschen
für seine Geschichte, vom eschatologischen

Vorbehalt und den anderen
weltgeschichtlich bedeutsamen Leistungen des
Judentums war in der zitierten Fernsehsendung

mit keinem Wort die Rede. Es
kamen eher die Grenzen als die Grösse des
Judentums zur Sprache.

Der ersttestamentliche Hass gegen
die Kanaanäer

Diese Grenzen hängen wie beim
Christentum nicht zuletzt damit zusammen,
dass auch das Judentum sich an einem
bestimmten Punkt seiner Geschichte von
seinem Ursprung gewalttätig gelöst hat.
Wie das Christentum glaubte, seine Identität

nur dadurch finden zu können, dass es
seinen jüdischen Ursprung karikierte, so
hat das auch das Judentum getan. Damit hat
das Judentum aber ähnlich wie das
Christentum wichtige Aspekte des Menschseins
unterdrückt und andere Seiten forciert und
über Gebühr betont. Der Ursprung, an dem
das Judentum so gehandelt hat, kann mit
einer biblischen Chiffre für die Völker, die
vor und mit Israel in Palästina lebten und
aus denen Israel hervorgegangen ist, als
«Kanaan» bezeichnet werden. Eines der
stärksten Mittel, ein Volk als minderwertig
zu charakterisieren war bereits damals, es
als verflucht hinzustellen. Kanaan
erscheint in Gen 9,25f. als verfluchter Bruder
Israels, den es beerbt hat.

Tatsächlich waren Israel und Kanaan
engstens verwandt. Israel sprach die Sprache

Kanaans (Jes 19,18). Der Prophet
Ezechiel stellt noch im 6. Jahrhundert v.Chr.
fest, dass Jerusalem aus dem Land der
Kanaanäer stammt und sein Vater und seine

75



Mutter Nachkommen Kanaans waren (vgl.
Ez 16,3). Wir wissen heute, dass mindestens

der Hauptteil des späteren Israel
schon immer im Lande gelebt hat, wenn
ihre Kultur auch mehr dörflicher als
städtischer Art war, wie jene Kultur, die wir
stark vereinfachend die «kanaanäische»
nennen.

Wie die Kindheitsgeschichten Jesus eine
überirdische Herkunft geben, so postulieren

die Patriarchen- und Exodusgeschichten
für Israel aber eine ausserkanaanäische

Herkunft. Es ist vor allem das im 7.
Jahrhundert v.Chr., in einer Zeit nationaler
Restauration entstandene 5. Buch Mose
(Deuteronomium), das die totale Verschiedenheit

Israels von den Völkern und deren
totale Verderbtheit postuliert, der Israel
beim Eintritt ins Kulturland mindestens
zeitweise erlegen sei. Die Verderbtheit soll
rechtfertigen, dass diesen Völkern, u.a. den
Kanaanäern, das Land samt seinen
Kultureinrichtungen genommen und Israel gegeben

wurde (Dtn 9,5; 18,12).
Um nicht von den «Kanaanäern»

verführt zu werden und so ihr Schicksal zu
erleiden, gibt es nur ein wirksames Mittel:
sie zu vertreiben oder auszurotten. In
diesem Sinne legt das Deuteronomium Mose
folgende Weisungen in den Mund: «Wenn
Jahwe, dein Gott, dich in das Land geführt
hat..., wenn er dir viele Völker aus dem
Weg räumt..., dann sollst du sie der
Vernichtung weihen. Du sollst keinen Vertrag
mit ihnen schliessen, sie nicht verschonen
und dich nicht mit ihnen verschwägern...
So sollt ihr gegen sie vorgehen: Ihr sollt
ihre Altäre niederreissen, ihre Steinmale
zerschlagen, ihre Kultpfähle und heiligen
Bäume umhauen und ihre Gottesbilder im
Feuer verbrennen!» (Dtn 7,1-5.16). Man
kann einwenden, diese schrecklichen
Worte seien Theorie geblieben, während
der christliche Judenhass grauenhafte Folgen

hatte. Das darf und soll nicht bestritten
werden. Aber die Wirkungsgeschichte
einer Theorie kann nicht das einzige Kriterium

ihrer Beurteilung sein. Dadurch dass
sie nicht in Praxis umgesetzt wurde, wird
sie jedenfalls nicht akzeptabler.

Da es häufig nicht möglich war, die An-

76

hänger und Anhängerinnen einer andern
Religiosität physisch loszuwerden, hat
man ihre Religiosität durch Karikierung
und Verspottung zu erledigen oder als
Versuchung unschädlich zu machen versucht
und sie zu einer dunklen Folie verarbeitet,
vor der sich die eigene Religiosität umso
heller abhob. Das Erste Testament ist
durchsetzt von massivem und unsachlichem

Spott über nichtjüdische oder
nichtisraelitische Religionen. Diffamierung
aber ist immer eine potentielle Quelle von
Gewalt.

Die «Greuel der Kanaanäer»

Die Vorwürfe gegenüber den Kanaanäern

und den andern Völkern, die vor Israel
das Land bewohnt haben, sind: eine lockere
Sexualmoral, die verschiedenste Praktiken
toleriert, Kinderopfer, die Verehrung heiliger

Steine und Bäume, die Verehrung der
Gestirne, divinatorische Praktiken aller
Art. Aber bei genauerem Hinsehen
entpuppen sich die Greuel der Kanaanäer und
der Völker, vor denen Israel gewarnt wird,
auf weite Strecken als innerisraelitische
Probleme.

Was die Sexualität betrifft, so sind die in
Lev 18 aufgelisteten Regeln solche zum
sexuellen Umgang in der israelitischen
Grossfamilie. In der Einleitung und im
Nachwort werden die verurteilten Übergriffe

aber als typisch kanaanäisch oder
ägyptisch qualifiziert. Es ist keineswegs
nachzuweisen und ganz unwahrscheinlich,
dass zum Beispiel Homosexualität in
Kanaan oder Ägypten stärker verbreitet
gewesen wäre als in Israel. Dadurch dass man
sie als typisch kanaanäisch oder ägyptisch
qualifizierte, wurden «Homosexualität»
und «Kanaanäer» gleichzeitig disqualifiziert.

Zwar mochten die in Sippenverbänden
lebenden Israeliten und Israelitinnen in

bestimmten Bereichen strengere Normen
haben als die Städter, aber einzelne erst-
testamentliche Geschichten erweisen diese
Auffassung als unzutreffend (vgl. Gen 20)
oder heuchlerisch, insofern rigorose
Vorschriften im Bereich der Sexualmoral oft
zu einer doppelten Moral führten, wie im



Falle Jakobs und seiner Schwiegertochter
Tamar (Gen 38).

Eine Erzählung wie die von der Bindung
Isaaks zeigt, dass man von der Vorstellung,
Kinderopfer seien etwas besonders
Wertvolles, zeitweise und in gewissen jüdischen
Kreisen nicht so weit entfernt war. Die
Errichtung von Steinmalen und das Pflanzen

heiliger Bäume ist in den Patriarchengeschichten

eine noch durchaus akzeptierte

Praxis. Noch am Ende des 7.
Jahrhunderts wirft Jeremia seinen Volksgenossen,

nicht den Kanaanäern, vor, Holz und
Stein zu verehren. Auch zu Gestirnskult
und Wahrsagerei liessen sich zahlreiche
Beispiele anfügen.

Vom Verlust, den die Diffamierung der
kanaanäischen Religion für das Judentum

(und das Christentum) bedeutet

Es kann kein Zweifel bestehen, dass die
Ablösung und Abgrenzung von diesen
Bereichen, die Konzentration auf das Walten
Gottes in der Geschichte und auf die
menschliche Mitverantwortung für diese
sowie die Gestaltung gerechter sozialer
Verhältnisse dem Judentum seinen ganz
besonderen Charakter und Wert verliehen
haben. Aber wie jede persönliche oder
kollektive Wandlung zugleich Gewinn und
Yerlust bedeutet, so hat nicht nur der
Übergang vom Judentum zum Christentum,

sondern auch der Übergang von der
kanaanäischen zur jüdischen Religion
zugleich mit dem Gewinn einen Verlust mit
sich gebracht.

So ist die Entgötterung und Verdinglichung

derNatur weitgehend eine Folge des
jüdischen und christlichen Monotheismus.
Eine Spätfolge dieser Entgötterung aber ist
unbestreitbar die globale Zerstörung der
Natur. Die kanaanäischen Religionen hatten

ein starkes und sensibles Empfinden für
die Mächte der Natur.

Nachdem Stein- und Baumkulte in Israel
einmal als typisch kanaanäisch verfemt
worden waren, nahm die Ablehnung immer
radikalere Formen an. Im vorexilischen
Tempel schmückten Palmen die Wände des

Heiligtums, und in den Vorhöfen standen

Bäume, die den Tempelbereich als paradiesischen

Ort des Lebens charakterisierten.
Irgendeinmal in nachexilischer Zeit aber
hat man die Bäume in den Tempelvorhöfen
umgehauen, wie der griechische Schriftsteller

Hekataios von Abdera berichtet. Die
Angst, als Holzverehrer zu gelten, hat oft
zu einem völlig unsensiblen Verhältnis zur
Natur geführt.

Ähnliche Folgen wie für den Umgang
mit Bäumen hatte der ersttestamentliche
Antikanaanismus für den Umgang mit der
Sexualität. Auf zahlreichen kanaanäischen
Siegelbildern sehen wir zum Beispiel die
Erdgöttin, die dem Wettergott selbstbewusst

ihr Geschlecht präsentiert, um von
ihm den Regensamen zu empfangen. In der
kanaanäischen Welt konnte die Darstellung
einer nackten, auf einem Löwen stehenden
Frau mit Lotusblumen und Schlangen in
ihren Händen noch schlicht als Bild einer
«Heiligen» (qedeschat) beziehungsweise
der «Heiligkeit» (qudschu) verstanden
werden. In der biblischen Überlieferung
erscheinen nackte Frauen wie Eva, Bath-
seba und Susanna fast ausschliesslich als
Verführerinnen und als Gefahr, und die
christliche Tradition hat diese Tendenz zu
einer häufig schwer neurotischen Haltung
verschärft. Israel stand, anders als das
Christentum, der Macht und den Freuden
der Erotik allerdings nicht immer und
überall gleich ablehnend gegenüber. So
feiern die Gedichte des Hohenliedes die
erotische Liebe, ohne sie auf den Rahmen
der Ehe einzuschränken. Bald aber wird die
Erotik auf die Ehe reduziert, so dass das
Hohelied nur dank seiner allegorischen
Deutung tragbar blieb.

Die Gefahr besteht, wie die Diskussionen

zwischenfeministischenjüdischen und
christlichen Theologinnen deutlich
gemacht haben, dass sich durch die Pforte der
Einsicht in historische Entwicklungen
erneut die alten antijüdischen Klischees in
die christliche Theologie einschleichen.
Wie leicht landet da der Schwarze Peter, in
diesem Fall der Naturfeindlichkeit oder gar
des Göttinnenmordes, beim Judentum. Die
Alternative zu solchen Schuldzuweisungen

kann aber nicht darin bestehen, sich

77



selbst und dem andern die Auseinandersetzung

mit der Geschichte zu ersparen,
sondern nur darin, sich gegenseitig die Wahrheit

zuzumuten und gemeinsam die
Verantwortung für den Teil der Vergangenheit
zu übernehmen, auf den sich beide,
Judentum und Christentum, zurückbeziehen.

«Nicht du trägst die Wurzel, sondern
die Wurzel dich» (Rom 11,18)

Othmar Keel und Christoph Uehlinger
haben in ihrem Buch «Göttinnen, Götter
und Gottessymbole» (1992) die
«kanaanäischen» Wurzeln des Ersten Testaments
sichtbar zu machen versucht. Ein Kritiker
dieses Buchs hat besorgt gefragt, ob sie das
alttestamentliche Gottesbild wieder my-
thisieren wollen, ob Jahwe seine absolute
Welttranszendenz und Übergeschlecht-
lichkeit verlieren und wieder zur
Naturgottheit werden soll. Er kann beruhigt sein.
Die Wiederentdeckung und Respektierung
der positiven Werte des Judentums verlangen

von Christen und Christinnen nicht die
Aufgabe ihres Christentums; die
Wiederentdeckung und Respektierung der
positiven Werte der kanaanäischen Religion
verlangen keine Rückkehr ins «Heidentum».

Aber sie verlangen - und insofern
soll der Kritiker beunruhigt bleiben - die
Bereitschaft zur heilsamen Umkehr.

Das Leiden an den Verdrängungen,
Engführungen und Verhärtungen der eigenen

Lebensgeschichte suchen viele
Menschen in schmerzhaft befreienden
Erinnerungsprozessen mit Hilfe der Psychotherapie

zu heilen. Die kollektive - seelische

- Erinnerungsarbeit steht beiden, dem
Judentum und dem Christentum,
unausweichlich ins Haus. Der Ruf nach entscheidenden

Paradigmenwechseln wird nicht
zufällig gleichermassen von jüdischen wie
christlichen Theologinnen erhoben,
beispielsweise von der jüdischen
feministischen Theologin Judith Plaskow und
von der katholischen Exegetin Elisabeth
Schüssler Fiorenza.

Die Forderung Franz Buggies, auf die
Bibel zu verzichten, kann nichts daran
ändern, dass die Bibel eine der wichtigsten

Wurzeln unserer Kultur ist. Da die
Vergangenheit nicht tot, ja nicht einmal
vergangen ist, kann das Abschneiden dieser
Wurzeln keine positiven Wirkungen haben.
Als Psychologe müsste Franz Buggle das

eigentlich wissen. Polemik ist kein guter
Umgang mit der Vergangenheit, weshalb
schon der Römerbrief die Christen und
Christinnen dazu aufruft, ihre Wurzeln zu
achten (Rom 11,16-18). Der perfekte
moralische Massstab, den Buggle uns statt
dessen anbieten will, ist ganz einfach kein
Ersatz für eine Geschichte mit ihrem
reichen Angebot an unterschiedlichsten
Modellen und Identifizierungsmöglichkeiten.
Aber ebensowenig ist eine apologetische
Haltung eine Lösung. Sie verhindert eine
freie und rationale Auseinandersetzung mit
der Vergangenheit und die unumgängliche
Einsicht, die von der Bibel bezeugte und
von ihr ausgelöste Geschichte sei wie jede
andere teils eine Heils- und teils eine
Unheilsgeschichte. Jene, die das bestreiten,
verhindern, dass die Tradition immer neu
das jeder Zeit angemessene Neue hervorbringe.

Die Gestalt des Neuen, das aus der
Verwandlung des Alten in Erinnerung an das
noch Ältere erscheinen soll, ist vielleicht
noch nicht zu erkennen. Aber eines kann in
aller Unsicherheit als sicher gelten: Gottes
grösste Sorge wird dabei nicht seiner/ihrer
Welttranszendenz und Übergeschlechtlich-
keit gelten, sondern grösserer Gerechtigkeit

und Lebensfülle von Frauen und
Männern in Gemeinschaft mit der ganzen
Schöpfung. Zu dieser grösseren Gerechtigkeit

und Lebensfülle wollen die Religionen
einen Weg weisen. Falls der Eindruck
entstanden sein sollte, es werde hier postmoderner

Beliebigkeit das Wort geredet, ist
dieser Eindruck falsch. Es geht darum, uns
selbst, das Judentum, das Christentum
immer wieder neu an unseren und ihren
eigenen Anspruch zu erinnern und Verstösse

gegen diesen Anspruch bewusst zu
machen. Es gibt weder ein reifes Judentum
noch ein reifes Christentum ohne
Anerkennung und Aufarbeitung der eigenen
Schuldgeschichte und die daraus erwachsende

Demut (Rom 11,32).

78



Aiéusùfti

Ausgeblendete Matriarchatsforschung

- Zu Silvia Schroer/
Othmar Keel, Die Diffamierung
des Ursprungs, Märzheft 1994

Die Autorin und der Autor werfen Franz
Bruggle einen ahistorischen Zugang zur Bibel
vor, gehen aber auch ahistorisch vor, wenn sie in
ihrem ganzen Artikel die Matriarchatsforschung
- gerade auch im Zusammenhang mit der Bibel -
ausblenden. Sie schreiben wohl, der Akzent solle
massiv auf das Gemeinsame von Judentum und
Christentum gesetzt werden, vergessen dann aber
das wohl entscheidendste Gemeinsame, dass beide,

wie auch der Islam, aggressive patriarchale
«Hochreligionen» sind.

Oder: Wie kann man im Zusammenhang mit
«kanaanäischer Kultur» von «mehr dörflicher als
städtischer Art» schreiben, aber nicht erwähnen,
dass diese kanaanäische Kultur ursprünglich eine
matriarchale war? Im Zusammenhang mit den
Beispielen, die zeigen, dass das Judentum im
Bereich Erotik und Sexualität «irdischer» war als
das Christentum, fällt kein Wort darüber, dass es
sich um Reste der alten matriarchalen Religion
handelte, die nicht getilgt werden konnten.

Woher nehmen die Autorin und der Autor
sodann die Gewissheit, die schrecklichen Anweisungen

aus dem Deuteronomium seien Theorie
geblieben? Sie sind doch teilweise genauso
umgesetzt worden, wie auch bei uns heilige Bäume
u.a. in der Folge der Christianisierung «umgehauen»

wurden.
Auch die Zuordnung von Naturfeindlichkeit

zum Judentum greift zu kurz (was dieAutorin und
der Autor sehen), wenn aber alle patriarchalen
Religionen gemeint wären, stimmte diese Zuordnung

schon (was nicht gesehen- oder verschwiegen

wird).
Der ganze Artikel berücksichtigt nicht die

Jahrtausende matriarchaler Religion mit der
dreifaltigen Göttin (Mädchen - Frau - Greisin) und
die Umkehrung aller Werte im Patriarchat (bei
der Schlange vom Eros zum Teufel, bei Eva von
der Liebesgöttin zum sündigen Weib, beim Apfel
vom Liebessymbol zur Versuchung usw.).

Es ist schade, dass alle Theologen und viele
Theologinnen die neue Matriarchatsforschung,
u.a. das Buch «Ursprünge und Befreiungen» von
Carola Meier-Seethaler, einfach nicht zur Kenntnis

nehmen. Sie würden sonst sehen, dass ein
gewaltiger Unterschied besteht zwischen den
Übergängen von der kanaanäischen Religion

304

zum Judentum und vom Judentum zum Christentum:

Das zweite ist ein Wechsel innerhalb des
Patriarchats, das erste die Zerstörung einer
matriarchalen Religion durch das Patriarchat.

Urs Winterhalter

Die kanaanäische Kultur war
nicht «matriarchal» - eine
Entgegnung

Gern möchten wir die aufgeworfenen Fagen
klären, soweit das in der Kürze möglich ist:

1. War die kanaanäische Kultur matriarchal?
Der Begriff matriarchal ist aufgrund seiner

Geschichte kaum geeignet, reale Gesellschaftsstrukturen,

sei es der Vergangenheit oder der
Gegenwart, exakt zu beschreiben, weshalb z.B. in
der Ethnologie päzisere Bezeichnungen wie
«matrilinear» oder «matrilokal» vorgezogen werden.
Die kanaanäische Kultur der Mittelbronzezeit
(1. Hälfte des 2. Jt.v.Chr.) in Palästina hat kaum
Textzeugnisse, dafür aber sehr viel Bilddokumente

hinterlassen. Auf diesen ist die erotische
Zweiggöttin stärker präsent als männliche
Gottheiten wie z.B. der Wettergott. Andererseits werden

nur Männer als Inhaber hoher politischer
Ämter dargestellt. Es gibt nur Stadtfürsten, keine
Regentinnen, die auf dem Thron sitzen.
Bestattungssitten dieser Epoche geben Hinweise, dass
eine Grossfamilie oder Sippe bereits um ein
männliches Oberhaupt zentriert war, das
Privilegien genoss. Von einem Matriarchat in der
Wiegenzeit der kanaanäischen Kultur kann
aufgrund solcher Indizien keine Rede sein. Die
Existenz starker Göttinnenkulte steht - dies ein
Resultat feministisch- religionsgeschichtlicher
Forschung überhaupt - nicht in direkter Korrelation
zu den jeweiligen Gesellschaftsstrukturen.
(Beispiel: Der grösste heute praktizierte Göttinnenkult,

der Kult der Maha Diva in Indien, besagt
trotz der grossen Bedeutung, die er für Frauen hat,
nichts über die Stellung der Frauen in der
indischen Gesellschaft).

2. Ist es ahistorisch, die Matriarchatsforschung
ausser acht zu lassen?

Der Eindruck stimmt nicht, dass wir diesen
Zweig der feministischen Forschung nicht zur
Kenntnis genommen hätten. Wir messen jedoch
den Fragen, die die Matriarchatsforschung seit
Bachofen hartnäckig stellt, mehr Gewicht zu als



ihren Rekonstruktionen von Religionsgeschichte.
Es gibt seit Jahren intensive Diskussionen um

die Matriarchatsforschung, gerade auch unter
feministischen Exegetinnen und Theologinnen.
Dabei sind nicht nur Zweifel an deren Methode
und historischer Zuverlässigkeit formuliert worden,

sondern auch Protest gegen ihre antijudaisti-
schen Implikationen. Der letzte Satz des
Leserbriefes enthält ein solches Klischee, gegen das
wir uns in unserem Artikel bereits verwahrt
haben: Es war nicht das israelitische Patriarchat der
Eisenzeit, das die matriarchale Religion Kanaans
zerstört und die Göttin ermordet hat. Diese
Prozesse haben sich vielmehr stufenweise bereits

viel früher vollzogen. Es gibt umfassende, u.a.
feministische Publikationen zu diesem Thema.
Wir weisen hin auf: Uwe Wesel, Der Mythos vom
Matriarchat (Suhrkamp 1980); Leonore Siegele -
Wenschkewitz (Hg.), Verdrängte Vergangenheit,
die uns bedrängt (Kaiser 1988), und Nr. 44 der
Zeitschrift «Schlangenbrut» vom Februar 1994.

Abschliessend weisen wir daraufhin, dass wir,
was die historische Ausführung der Anweisungen
von Dtn 7,1-5.16 betrifft, nur Vermutungen
anstellen können. Aus unserer Darstellung müsste
das eigentlich auch deutlich geworden sein.

Othmar Keel/Silvia Schroer

fill I ;Lm

Kongress der
religiössozialistischen Internationalen
vom 22. bis 25. Juli 1994 in
Hoddeson (GB)

Alle drei Jahre versammeln sich die Delegierten
des Internationalen Bundes religiöser Sozialisten

zu einem Kongress; das letzte Mal trafen wir
uns 1991 in Wien, dazwischen fand im Dezember
1992 in Bentveld (NL) ein Seminar über die
Erhaltung der Schöpfung statt. Diesmal hatten
uns Harry Watson und die britischen Freundinnen
und Freunde gemeinsam mit den Mitgliedern des
britischen Christian Socialist Movement (CSM)
ins Tagungszentrum High Leigh in Hoddeson
eingeladen, in eine behagliche Backsteinvilla
unweit von London, umgeben von einem grossen
Park, dessen Rasen allerdings von der sommerlichen

Hitze arg gezeichnet war. Sehr gefreut hat
uns die Herzlichkeit und die Aufgeschlossenheit
unserer Gastgeberinnen und Gastgeber, die uns
sofort das Gefühl gaben, «dazu zu gehören».

Christentum und Eigentumspolitik
als Tagungsthema

Das Tagungsthema war angesichts der forcierten

Privatisierungen gerade für England äusserst
brisant: «Christentum und Eigentumspolitik».
Ausser den «Stammländern» unserer Internationalen

(Schweden, Niederlande, Österreich,
Norwegen, Finnland und Schweiz) waren Grossbritannien,

Deutschland, die USA, Bulgarien und
Slowenien vertreten, aber leider fehlten dieses
Mal die Abgeordneten aus Lateinamerika, aus
dem Baltikum und aus Polen, die an den letzten
Treffen teilgenommen hatten.

Die Begrüssung vonLord Soper war ein Ereignis
besonderer Art: Trotz seiner sich manifestierenden

Altersschwäche liess es sich der 91jährige
Methodistenpfarrer und Ehrenpräsident des CSM
nicht nehmen, ein persönliches Wort an uns zu
richten. Er ist immer noch aktiv in der
Stadtmission von West London und hält nach wie
vor Sonntag für Sonntag am Nachmittag im
Speaker's Corner des Hyde Park seine weitherum
beachteten Predigten. Lord Soper verkörpert
mehr als ein halbes Jahrhundert der Geschichte
unserer Bewegung.

Der Kongress wurde zu einer eindrücklichen
Demonstration der Tätigkeit unserer
Gesinnungsgenossinnen und -genossen auf den
britischen Inseln: Chris Smith, Umweltminister im
Labour-Schattenkabinett, entwickelte seine Sicht
einer Umweltpolitik, Chantal Finney von der
Organisation Shopping for a better World stellte die
Konsumenten-Erziehung, Boykottmassnahmen
und den Kampf für fairen Welthandel vor, während

die Soziologin Hilary Rüssel, Präsidentin
der kirchlichen Aktion gegen die Armut, das
Elend in den Slums und die versuchten Gegen-
massnahmen schilderte. Sie zeichnete ein
erschütterndes Bild von Englands Zustand nach
Jahren des Thatcherismus und zeigte auf, dass nur
eine Systemänderung (was mehr ist als ein
Regierungswechsel!) eine Besserung erhoffen liesse.
Wir fanden in ihren Ausführungen unsere eigenen
Zweifel über die starke Verbindung der englischen

Freunde und Freundinnen mit der doch
recht gemässigten Labour Partei bestätigt.

Die Hauptreferate hielten der Benediktiner-
Pater Thomas Cullinan aus Yorkshire zur christlichen

Lehrtradition über das Eigentum und der
niederländische Soziologieprofessor Paul Kraemer

über den aktuellen Trend zur Privatisierung

305


	Die Diffamierung des Ursprungs : von den schmerzlichen Beziehungen zwischen Christentum, Judentum und kanaanäischer Religion
	Anhang

