
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 88 (1994)

Heft: 2

Artikel: Freiheit und Solidarität im nachkommunistischen Osteuropa

Autor: Babiuch, Jolanta

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143814

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143814
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jolanta Babiuch

Freiheit und Solidarität
im nachkommunistischen Osteuropa

Vom 7. bis 12. September 1993 hat sich der Rat der Europäischen Bischofskonferenzen
an einem Symposium in Prag mit den Folgen der politischen Wende in Mittel- und
Osteuropa auseinandergesetzt. Besondere Beachtung fand dabei das Referat der
Warschauer Soziologieprofessorin Jolanta Babiuch, aus dem wir im folgenden die beiden
letzten Kapitel (leicht gekürzt und mit neuen Titeln) dokumentieren. Erzbischof Jerzy
Stoba von Poznan und der Kölner Kardinal Joachim Meisner reagierten heftig aufdiesen
Vortrag: Dem «Mysterium Kirche» werde nichtRechnung getragen, die Referentin sei eine
«Atheistin» - was überhaupt nicht stimmt, aber zeigt, dass es ihr offenbar gelungen ist, das
Versagen der Kirche gegenüber den sozialen Verwerfungen in den «nachkommunistischen»

Gesellschaften aufzuzeigen. Frau Babiuch wertet es als Lektion des Kommunismus,

dass Freiheit nicht ohne Markt bestehen könne, verlangt aber, dass dem Markt klare
ethische Grenzen gezogen werden. Die Kirche müsse sich mit den Zweifeln und Ängsten
der Menschen auseinandersetzen, statt nur auf die eigenen Interessen bedacht zu sein.
Weit verbreitet sei heute die «öffentliche Vorstellung, die Kirche stehe nicht aufseiten der
Armen, sondern es gehe ihr, wie man schon vor dem Krieg meinte, um Macht und
Vermögen». Das Referat kritisiert auch den kirchlichen Hang zu Feindbildern, insbesondere

die Tendenz, heute «anstelle des kommunistischen Feindes einen neuen Feind namens
cLiberalismus) zu sehen». Red.

I. Zwischen Krise und Hoffnung

Wenn wir wissen wollen, wie Freiheit
und Solidarität seit dem Zusammenbruch
des Kommunismus genutzt worden sind,
müssen wir uns auch die derzeitige Haltung
zu Freiheit und Solidarität und zu den
Verfahren und Institutionen vor Augen
führen, die diese Wertvorstellungen im
sozialen Kontext tragen.

«Unsere Demokratie funktioniert
miserabel, und vielleicht haben wir
bald gar keine mehr»

Lassen Sie mich sofort sagen, dass heute
die Voraussetzungen für die Demokratie in
Osteuropa alles andere als stabil sind. Das
geht so weit, dass die gesamte Region
möglicherweise nur noch zwischen zwei Übeln
wählen kann: zwischen der demokratischen

Ablehnung sozialer und wirtschaftlicher

Reformen einerseits und der Fortset¬

zung der Reformen unter einem
undemokratisch-technokratischen Regime anderseits.

Die neuere Sozialforschung ergibt das
Bild apathischer, inaktiver, frustrierter
Gesellschaften, die sich grösstenteils dem
politischen und wirtschaftlichen Wandel
verweigern. Umfragen besagen, nur 7
Prozent der Polinnen und Polen wollten
etwas mit dem öffentlichen Leben zu tun
haben, wogegen 86 Prozent es vorzögen,
«gut regiert» zu werden, selbst aber inaktiv
zu bleiben. Überdies wisse die Mehrheit
nicht, wie sie auf die demokratischen
Institutionen einwirken könne. Bis zu 90 Prozent

sei es nie in den Sinn gekommen, einer
politischen Partei beizutreten, und nur 10
Prozent wussten über Parteien als solche
etwas Positives zu sagen.

Das ist zum Teil darauf zurückzuführen,
dass fast die Hälfte der polnischen
Bevölkerung der Meinung ist, von den bestehenden

Parteien vertrete keine die Interessen

40



des «Durchschnittsbürgers», und über zwei
Drittel glauben, dieser besitze «keinerlei
Einfluss auf die Regierungsangelegenheiten»;

fast ebensoviele verneinen den Wert
von Wahlen als Möglichkeit einer solchen
Einflussnahme.

Von allen Völkern Osteuropas stehen die
Polinnen und Polen dem Parteiensystem
am kritischsten gegenüber. Eine Umfrage
des Pessel-Instituts im vergangenen Jahr in
insgesamt 11 Ländern ergab, dass sich 43
Prozent mit der Einstellung der
Parteienaktivität abfinden würden, weil sie
hofften, damit liesse sich die Regierbarkeit
des Landes verbessern. Demgegenüber
vertraten diese Meinung nur 32 Prozent der
Bulgaren, 25 Prozent der Ungarn, 22 Prozent

der Tschechen, 19 Prozent der Russen
und 11 Prozent der Slowaken.

Diese Ergebnisse legen den Schluss
nahe, dass in den Jahren 1991/92 die meisten

Polinnen und Polen einer spezifischen
Wertehierarchie anhingen, in der die
bürgerlichen Freiheiten ganz unten rangierten,
während Gleichheit und sozialer Schutz
grössten Anklang fanden - eben die Werte,
die unter dem neuerdings sich abzeichnenden

System am meisten gefährdet sind.
Nichts deutet darauf hin, dass sich dieses
Bild inzwischen geändert haben könnte.

«Unsere Demokratie funktioniert
miserabel, und vielleicht haben wir bald gar
keine mehr», lautete die Meinung, zu der
sich über 50 Prozent der Befragten
bekannten. Über 60 Prozent der polnischen
Erwachsenen halten zwar die demokratische

Regierungsform für besser als andere,
aber es gibt Anzeichen, dass der Glaube an
die Demokratie nicht von einer tiefen,
grundsätzlichen Überzeugung getragen
wird und rapide schwinden kann, wenn die
unmittelbare Leistungsbilanz der Demokratie

weiterhin armselig ist. Fast die
Hälfte aller Befragten sagen, eine
nichtdemokratische Regierung könne manchmal
nützlich sein, und bis zu 44 Prozent sind der
Meinung, die Form der Regierung sei für
den Durchschnittsbürger belanglos.

Vor allem unter den weniger Gebildeten
ist das Gefühl eines öffentlichen Chaos sehr
ausgeprägt. Nach einer neueren Umfrage

vertreten nicht weniger als 79 Prozent die
Auffassung: «Zur Zeit wissen wir nicht, auf
wen wir uns verlassen können.» Unterdessen

halten es 82 Prozent «sehr oft für
unmöglich, überhaupt sagen zu können, ob
die Entscheidungen der Behörden sinnvoll
oder sinnlos sind», und weitere 72 Prozent
sagen, es sei «zunehmend unmöglich, in
der heutigen Welt überhaupt einen Sinn zu
erkennen».

Auffallend ist nicht so sehr die Bereitschaft

zu autoritären Lösungen, wie man
sie in schweren Zeiten fast überall als
natürliche Reaktion antreffen mag, sondern
dass sich die Demokratie weithin als
unbekanntes und wirres System darstellt, das
Chaos und Unordnung ins öffentliche
Leben bringt, und dass sie zuerst einmal die
Mitarbeit der Mehrheit der Bürger gewinnen

muss.

Der Markt als Mythos

Vor zwei Jahren erschienen den meisten
Polinnen und Polen der Staat und seine
Institutionen fremd. Nur 27 Prozent hielten
die Teilnahme an Wahlen für eine Bürgerpflicht;

entsprechende Prozentanteile hielten

es für unnötig, Steuern zu zahlen oder in
anderer Form staatsbürgerliche
Verantwortung zu übernehmen. Ob sich die Zahlen

seither signifikant verändert haben, ist
zu bezweifeln.

Auf die Mitte 1993 gestellte Frage,
«wessen Interessen» die neuerdings
erlassenen Gesetze vor allem dienten, nannte
die grösste Gruppe von 28 Prozent die
Geschäftsleute, Industriellen und «die
Reichen», 25 Prozent die Regierung, die
Präsidentschaft und die herrschenden
Parteien, und nur 21 Prozent die polnische
Gesellschaft. Eine Verbesserung der neueren

Gesetze gegenüber den alten bejahten
27 Prozent, 26 Prozent hielten sie für
gleichwertig und 23 Prozent für schlechter.
Auf die Zusatzfrage, ob die neuen Gesetze
gerechter seien, wussten 40 Prozent keine
Antwort, 35 Prozent hielten sie für weniger
gerecht, und nur 25 Prozent waren
gegenteiliger Meinung.

Es ist festzuhalten, dass das Gefühl der

41



Entfremdung gegenüber dem entstehenden
Rechtssystem mit einer steigenden
Verbrechensrate Hand in Hand geht; die
diesjährige Polizeistatistik weist die bislang
schnellste Steigerungsrate bei jugendlichen

Gewaltverbrechen auf.
Im Kampf um die Zerstörung des

Kommunismus rangierten wirtschaftliche
Argumente erst an zweiter Stelle. Doch
mit dem Erlahmen des revolutionären
Schwungs verstärkte sich unweigerlich
ihre Rolle, und heute wird die Situation
sehr weitgehend anhand wirtschaftlicher
Leistungskriterien bewertet.

Lässt man die Wirtschaft die Gestalt der
Demokratie bestimmen, so ist das
offenkundig mit Gefahren verbunden, denn
wenn die Menschen wegen der Langsamkeit

der wirtschaftlichen Veränderungen
unzufrieden sind, kann es durchaus
geschehen, dass sie auf demokratische
Regeln verzichten. Es hat aber den Anschein,
als sei der Markt zu einer Art Mythos
geworden, zum Geheimschlüssel, der alle
Türen öffnet, zum magischen Talisman, der
alle Übel zerstreut.

Der ideologische Glaube an die
Allmacht des Marktes scheint in ganz
Osteuropa vorzuherrschen. Gleichzeitig aber
schiessen stereotype Vorstellungen und
Vorurteile über die inhärenten Tendenzen
des Marktes wie Pilze aus dem Boden. Sehr
oft wird die Marktwirtschaft in den
Kategorien von Kampf und Rivalität gesehen,
als sicherstes Mittel für die Wahrung der
Eigeninteressen ohne Rücksicht auf die
grössere Gemeinschaft. Der Erzeuger
müsse seinen Kunden zum Geldausgeben
beschwatzen und dürfe kein Mittel der
Überredung scheuen, um in ihm Gelüste
und Abhängigkeit zu erzeugen. Für
Solidarität sei da kein Raum. In Wirklichkeit
aber erzeugt der Markt mit seinen kurzlebigen

und oberflächlichen Transaktionen
lediglich episodische Beziehungen.

Heisst die Lektion aus dem Kommunismus,

dass Freiheit nicht ohne Markt
bestehen kann, so gilt doch ebenso, dass man
den Markt nicht mit Freiheit gleichsetzen
darf. Freiheit als ethische Kategorie
braucht der Markt überhaupt nicht.

Wie sich die Dinge heute darstellen,
könnte man argumentieren, das soziale
Leben werde von den Marktmechanismen
beherrscht und diese hätten die Kultur als

Schwerpunkt der sozialen Integration
verdrängt. Dennoch erscheint es zunehmend
fraglich, ob sich die marktorientierte
Zivilisation wirklich als universelles Modell
durchsetzen wird. Zum einen nehmen die
wohlhabenden und superreichen Länder
einen mehr und mehr kosmopolitischen
Charakter an, zum andern aber breitet sich
auch die Massenemigration der Heimatlosen

als internationale Subkultur der Armut
aus. Soziologen sprechen deshalb von der
Kumulierung von Luxus und Elend
zugleich.

Die Mehrheit der Menschen im heutigen
Osteuropa ist zu arm, als dass sie die
marktverursachte Freiheit überhaupt nutzen

könnten. Die meisten besitzen weder
das Wissen, noch die Fähigkeit, noch das

Kapital, um sich die wirtschaftlichen
Chancen -jedenfalls in der aktuellen, sehr
langwierigen Anfangsphase - zunutze
machen zu können. Warum also sollten sie
sich zur Marktwirtschaft entschliessen,
wenn sie nichts anderes zu erbringen
scheint als Armut und Unsicherheit, wozu
sich noch die völlig neuartige Erkenntnis
gesellt, wie weit man selbst vom Luxusleben

einer winzigen, oft korrumpierten
Elite entfernt ist?

Fast die Hälfte der Bevölkerung unter
dem Existenzminimum

In diesem Jahr muss fast die Hälfte der
polnischen Bevölkerung mit weniger als
dem amtlichen Existenzminimum von rund
80 US-Dollar im Monat auskommen. Im
vorigen Jahr galt das für 39 Prozent, 1991
für 25 Prozent, 1990 für 20 Prozent und
unter dem Kommunismus in den achtziger
Jahren nur für ganz wenige Prozent.
Kurzum, Jahr für Jahr nimmt die relative
Armutsrate um rund 10 Prozent zu. Fast die
Hälfte aller Haushalte wendet ihr Einkommen

ausschliesslich für Nahrung zum
baren physischen Überleben auf, viele Familien

bleiben die Miete und Rechnung schul-

42



dig, um sich wenigstens etwas zu essen
kaufen zu können, und jede fünfte Familie
gesteht ein, sich sogar dafür Geld borgen zu
müssen.

In einigen Schichten hatte dies
unausweichlich eine negative Haltung gegenüber

den wirtschaftlichen Reformen zur
Folge. Nach einer Frühjahrsumfrage waren
fast drei Viertel der Befragten zum Verzicht
auf die freie Preisgestaltung (einer Grundregel

der Marktwirtschaft) bereit, und 46
Prozent waren gegen die Privatisierung
eines Grossteils der polnischen Industrie.
Nach einer anderen Umfrage glaubten 35
Prozent der Bürgerinnen und Bürger an
eine Verschlechterung der Wirtschaftsaussichten;

nur 18 Prozent erwarteten eine
Verbesserung. Desgleichen rechneten 35
Prozent mit einer Verschlechterung ihrer
materiellen Lage, nur 17 Prozent mit
irgendeiner Verbesserung.

Gleichzeitig herrscht weitgehend die
Meinung vor, wenn die sittlichen Werte und
der Sinn fürs Gemeinwohl nicht aufrechterhalten

würden und sich die Gesellschaft
nicht Aufgaben zuwende, die über das
blosse Eigeninteresse hinausreichten, werde

die Wirtschaftstätigkeit ihren Schwung
verlieren. Kurzum: Die Unzulänglichkeiten

und Ungerechtigkeiten des Marktes
lassen sich durch soziales Verantwortungsgefühl

noch eindämmen. Die «freie
Produktwahl» des Verbrauchers muss nicht
unbedingt bedeuten, dass er sich von den
Launen der Werbung gängeln lässt. Auch
das Gewinnstreben braucht nicht
unbedingt die Form eiskalter Eigennutz-
Berechnung anzunehmen.

Dennoch bleibt die Grundfrage, wie
Freiheit am besten so definiert und gewahrt
werden kann, dass sie den einzelnen motiviert

und der Sinn für Solidarität erhalten
bleibt. Natürlich bedarf es staatlicher
Institutionen, die diesem Ziel dienen. Wahre
Solidarität muss aber auch auf dem
Einzelgewissen aufbauen; sie lässt sich nicht
an den Staat delegieren oder ausschliesslich

in die Zuständigkeit der durch Steuern
gestützten Institutionen verweisen. Solidarität

beruht vielmehr darauf, dass dem
Markt klare ethische Grenzen gezogen und

die richtigen Einstellungen ausgemacht
werden, die dafür sorgen, dass wirksame
und produktive kapitalistische Methoden
mit humanen, moralischen Zielsetzungen
im Einklang stehen. Zumindest in diesem
Bereich hat die Soziallehre der Kirche stets
eine wichtige Rolle zu spielen.

Neue Grenzen in Europa

Mittlerweile scheinen sich in Europa
neue Grenzen aufzutürmen, die weniger
politischer als wirtschaftlicher Natur sind:
eine aus egoistischen, isolationistischen
Motiven entstehende Mauer, die die
Wirtschaftsinteressen des Westens vor dem als
endemisch empfundenen Chaos und der
Unordnung im Osten schützen soll. So

jedenfalls wird es weithin in Osteuropa
gesehen. Nicht weniger als 72 Prozent
der Polen sind mit der «EG-Assoziierung»

ihres Landes einverstanden, und
62 Prozent sind der Meinung, der spätere
EG-Beitritt werde sich als vorteilhaft
erweisen. Aber wenn auch blosse 10 Prozent
glauben, dass ihr Land dabei schlecht
wegkäme, sind doch 41 Prozent der Überzeugung,

die derzeit laufenden Kontakte
brächten den Zwölf mehr Vorteile als
Polen.

In den Augen des Ostens stellt sich
Westeuropa so dar, dass ihm alles widerstrebt,

was seinen reichen Status gefährden
könnte, und als wolle es sich - nicht zuletzt
durch harte Einwanderungsgesetze - gegen
die Konflikte und Härten in Osteuropa
abschirmen. Als fürchte es, grosszügigere
Solidaritätsgesten könnten zu Komplikationen

führen, die den steigenden Wohlstand

gefährdeten, der ja nun Stabilität und
Demokratie sichere. Im Gegensatz zum
Osten fehlt es im Westen an radikaler sozialer

Dynamik. Das mag ein positives
Merkmal sein, weil es die Stabilität fördert.
Es kann aber auch zu der These verleiten,
der Schaden und die Ungerechtigkeiten,
unter denen die anderen leiden, sei und
bleibe nun mal auf Dauer der «Normalzustand»,

womit praktisches und konstruktives

Einfühlungsvermögen weitgehend auf
der Strecke bleibt.

43



Der Westen ist ganz und gar nicht
berechtigt, sich in seinen Beziehungen mit
Osteuropa moralisch überlegen zu fühlen.
Es war, weiss Gott, ein Glücksfall, dass ihm
die Verbrechen und Missstände der früheren

Jahrzehnte erspart geblieben sind. Das
darf nicht darüber hinwegtäuschen, dass
die Gefahr der Missachtung der
Menschenrechte unter bestimmten Umständen
überall droht.

Dem wäre hinzuzufügen, dass auch in
der Kirche - dem ältesten und grössten
Garanten übernationaler Einheit und
Gleichheit in Europa - die im Westen so
häufig anzutreffende Haltung unverdienter
Überlegenheit gegenüber dem Osten
keinesfalls angebracht ist. Leider scheint aber
auch die Kirche gegen die vorherrschende
Stimmung alles andere als gefeit.

Stärkung kleiner Gemeinschaften

Die neuere Sozialforschung lässt den
Schluss zu, die «Übergangszeit» in Polen
und anderen osteuropäischen Ländern habe
das Ende der Solidarität grosser Gruppen -
Staaten, ethnische Minderheiten und
soziale Bewegungen - eingeläutet. Es ist
heute viel weniger üblich, in Kategorien
einer weitergespannten Gemeinschaft zu
denken oder der Pflicht gegenüber anderen
bei der Verteidigung des Gemeinwohls das
Wort zu reden. Solche Begriffe waren
zweifelsohne sehr wichtig, als sie den
Widerstand gegen die kommunistische
Unterdrückung anfeuern halfen. Jetzt aber
sind sie zu abstrakt geworden und behindern

den Wandel.
An ihrer Stelle hat sich der Akzent auf

die Stärkung der Mikro-lnteressen verlagert.

Auf niedrigerer Ebene des
Gemeinschaftslebens schälen sich neue
Autoritätsformen heraus - in Subkulturen, Gruppen

und Verbänden, wo ein wirkliches
Gefühl für Solidarität und Gemeinwohl
noch in reichem Masse anzutreffen ist.

Dieser Trend ist ein deutliches
Hoffnungszeichen im jetzigen Osteuropa. Man
kann nämlich durchaus argumentieren,
örtliche Selbstverwaltungsgruppen, die sich
auf bestehende soziale Bindungen und

mehr kulturelle Integration stützen, seien
besser geeignet, bürgerliche Werte zu
schaffen und zu erhalten, als irgendeine
hochtönende, aber nebelhafte Identifizierung

mit der Nation und ihren Institutionen.
Dass einige Soziologinnen und Soziologen
schon von der Krise des Nationalstaats
sprechen, mag mit Blick auf die offenkundige

Wiedererstarkung der nationalen Identität

im Unabhängigkeitsstreben als paradox

erscheinen. Aber während im Westen
eine generell ununterbrochene Entwicklung

der Selbstbestimmungs- und
Demokratie-Methoden dazu geführt hat, dass die
nationale Identität rationaler geworden ist,
haben die Staaten des Ostens fast während
der ganzen letzten 200 Jahre unter staatlichen

Institutionen gelebt, die zum Grossteil
als feindselige Fremdherrschaft empfunden

wurden. Da überrascht es nicht, dass
sich die nationale Identität eher emotional
und irrational entwickelt hat.

Vielleicht beruhen gewisse derzeitige
Krisen, die im Ausland oberflächlich als
nationalistisch abgetan werden, in Wahrheit

viel stärker auf dem Schutz der örtlichen

Gemeinschaften als auf einer grossen
Welle des Nationalstolzes und übertriebener

Selbstachtung. Bei gewaltsamen
Auseinandersetzungen spielen die nationalen
Spaltungen natürlich eine grosse Rolle.
Aber sie erklären längst nicht alles.

Soziologinnen und Soziologen heben
vielmehr die zunehmende Bedeutung kleiner

Bürgerinitiativen zur Bewältigung
sozialer Nöte hervor, von örtlicher Selbsthilfe
und ökologischen Gruppen bis hin zu
kulturellen und familiären Zusammenschlüssen.

Die offenbare Bereitschaft des Staates
zur Partnerschaft mag paradox anmuten,
neigt man doch generell zu derAuffassung,
die Betonung partikularistischer Interessen
gefährde die Durchsetzung der Reformen.
Bei Vorliegen verlässlicher
Integrationsmechanismen können jedoch kontrastierende

Interessen die grundlegende Raison
d'être des Staates werden - ein Prinzip der
Einheit ohne Uniformität, zu dem sich die
meisten Bürger gerne bekennen.

Die polnische Soziologin Aldona
Jawlowska gelangt zu dem Schluss, der

44



Zusammenbruch des Kommunismus habe
neue kulturelle Spaltungen hervorgebracht.

Noch zeichne sich, so Jawlowska,
in der polnischen Gesellschaft kein neues
«Wertesystem» ab. Es sei aber auch
verfehlt, von einem «axiologischen Vakuum»
zu sprechen. Vielmehr habe sich eine
Verlagerung auf ein System von Lokalordnungen

vollzogen, die sich nach ethnischer
Zugehörigkeit, sozialem Zusammenhalt,
wirtschaftlichem Entwicklungsstand und
anderen Faktoren differenzierten.

In den meisten Ländern des
nachkommunistischen Europa habe dies auch die
Reaktivierung kultureller Minderheiten
bedeutet. Jawlowska sieht indes auch neue,
von ihrer Lokalität sowie von einem neuen
Selbstbewusstsein geprägte «Ethos-Gruppen»

entstehen und neue Ausdrucksmöglichkeiten

des kreativen Gruppenstrebens
und der Gemeinschaftsbande sich
abzeichnen.

Die «Übergangszeit» hat ihre
Eigendynamik entwickelt, die auf der Ebene
kleiner Gemeinschaften am deutlichsten
hervortritt. Diese Gemeinschaften vermögen

zudem eine gesunde und solide
Identitätsform zu bieten. Es gibt keinen Grund,
warum dies nicht mit einer Demokratie
vereinbar sein soll, die es Minderheiten
und nationalen Gemeinschaften erlaubt,
gleichberechtigt um zentrale Ressourcen
zu konkurrieren.

Verschiedene Konzeptionen von
Freiheit

Die seit 1989 gewonnenen Freiheitsformen

sind ganz und gar nicht auf einhellige
Zustimmung gestossen. Sie haben auch
Lebens- und Arbeitsängste hervorgerufen,
verbunden mit Frustrationsgefühlen wegen
der schnellen Bereicherung einiger weniger

im Gegensatz zur Armut und Unsicherheit

der vielen. Freiheit im üblichen
freiheitlich-demokratischen Sinne bringt nicht
zwangsläufig Wohlstand und Zufriedenheit

mit sich. Die Erfahrung der letzten
Jahrzehnte zeigt aber auch, wie weit
Definition und Verständnis von Freiheit - und
auch die Motivation der Menschen, die na¬

mens der Freiheit zu handeln vorgeben -
auseinanderklaffen können. Gemeint sein
kann die zivile und politische Freiheit der
Bürgerin und des Bürgers im Staate, die
wirtschaftliche und soziale Freiheit von
Armut und Ausbeutung, ja die Freiheit der
Christin und des Christen in der Kirche
oder die Freiheit des Zugangs zur Quelle
der Wahrheit. Die Geschichte lehrt, dass
Revolutionen und radikale Umwälzungen
zumeist im Namen einer ganz bestimmten
Freiheitskonzeption begonnen wurden. Es
kann durchaus sein, dass wir heute um
Freiheit im Vollsinne zu ringen meinen, in
Wirklichkeit aber lediglich eine einzige
Facette der Freiheit zu etablieren suchen.

Die Lektion des Kommunismus muss
lauten, dass sämtliche vorgetragenen
Freiheitsdefinitionen ausnahmslos Achtung
verdienen, denn sie alle beinhalten einen
gewissen Eigenwert. Es wäre kognitiv
falsch, den Sturz des Kommunismus mit
dem Triumph des Kapitalismus gleichzusetzen.

Und es wäre gefährlich, uns von
einem durch nichts gerechtfertigten
Sicherheitsgefühl einlullen zu lassen. Angesichts

vorherrschender Armut und Labilität,

Desorientierung und Frustration in
Osteuropa bei gleichzeitiger Rezession im
Westen ist die Drohung von Chaos und
Zusammenbruch auf dem ganzen Kontinent

immer noch akut.
Nach der Zerschlagung des Faschismus

im Zweiten Weltkrieg war die Suche nach
einer neuen Definition für «rechts»
dringend notwendig, und diese Definition
wurde schliesslich im Konzept der christlichen

Demokratie gefunden. In gleicher
Weise ist es nach der Besiegung des
Kommunismus notwendig, eine neue Definition
für «links» zu finden, die so überzeugend
ist, dass das sehr benötigte politische
Gleichgewicht entstehen kann.

Sie steht indes noch aus. Unterdessen
versuchen wir weiterhin, das wahre Ethos
des Widerstandes in der Vergangenheit zu
verstehen: Was war es denn, wofür wir
gekämpft haben? Was bedeutet dieser
Kampf für die Zukunft? Was können und
sollen Freiheit und Solidarität für uns heute
heissen?

45



II. Die Rolle der Kirche

In dem Masse, wie das Vertrauen auf
einen schnellen Erfolg der «Übergangszeit»

Osteuropas schwindet, gewinnt die
Rolle der Kirche als stabilisierendes
Kontinuitätselement an Gewicht. Und doch
befinden sich viele, die unter der kommunistischen

Herrschaft zur Kirche stiessen, jetzt
wieder auf dem Auszug. Zum grössten Teil
nicht etwa, weil ihr christlicher Glaube
schwächer geworden wäre, sondern weil
ihr Verständnis dieses Glaubens, seiner
praktischen Pflichten und Implikationen,
sie von der Kirche trennt. Viele glauben,
die Kirche habe sich unter den neuen
Bedingungen zum Schlechteren «verändert»,
sie suche jetzt vorrangig nur noch ihre
Rechte und Privilegien zu wahren und biete
nicht mehr den Geborgenheitsraum für
religiöse Empfindsamkeit und Spiritualität.
Dabei ist zu bedenken, dass von
Gleichgültigkeit gegenüber der Kirche kaum oder
gar keine Rede sein kann.

Die Kirche sollte heute auf dem Fundament

der Stärke und Weisheit aufbauen, das
in den Jahren der Prüfung gelegt worden
ist. Sie kann und darf nicht zu den
Bedingungen der vorkommunistischen Zeit
zurückkehren, die Fehler der Vergangenheit
wiederholen und die Erfahrungen der letzten

Jahrzehnte in den Wind schreiben. Genau

so aber wird die Kirche heute weithin
gesehen. Betrachten wir einige Gefahren,
die davon herrühren.

Die erste Gefahr:
defätistisches Vertrauen auf
institutionelle Positionen

Die erste Gefahr ist, dass man glaubt, die
Kirche beschäftige sich vor allem mit ihrer
strukturellen Ausweitung anstatt mit dem
Kontakt zur Gesellschaft. Nun ist es gewiss
verständlich und notwendig, dass die Kirche

nach dem Zusammenbruch der
kommunistischen Herrschaft ihre angeschlagene

und zerfallene Infrastruktur wieder
aufbaut. Dennoch wäre es ein Fehler, wenn sie
sich allein auf ihre internen Angelegenheiten

konzentrierte und ihre institutionelle

Position stärkte, die Zweifel und Ängste
der neben und in ihr befindlichen Gesellschaft

aber ignorierte.
In mehreren osteuropäischen Ländern ist

der Kirche Triumphalismus vorgeworfen
worden. Und doch: Erliegt nicht die Kirche
in Wahrheit eher einer Art Defätismus?
Wenn sie ihre Position mit gesetzlichen und
institutionellen Mechanismen zu stärken
sucht, tut sie es dann, weil sie so stark ist,
oder tut sie es in Wirklichkeit, weil sie sich
schwach fühlt?

Schwäche und Desorientierung haben
sich breit gemacht, weil die Kirche die
Initiative verloren hat. Sie fühlt sich isoliert
und unter Druck und vermittelt daher den
Anschein, sie habe zu den vielen schweren
und neuen Problemen, denen die Gesellschaft

gegenübersteht - Armut und
Unsicherheit, Nationalismus und Fremdenhass,
Arbeitslosigkeit und Flüchtlingsfeindlichkeit

- nichts zu sagen.
Wieder einmal scheint es der höheren

Kirchenhierarchie, wie schon vor dem
Kriege, an sozialer Einfühlsamkeit zu
mangeln. Die ehrfürchtige Haltung der
Gläubigen, die die Jahre des Kommunismus

kennzeichnete, scheint sich verflüchtigt

zu haben. Dafür vermittelt die Kirche
den Eindruck, als wolle sie mit individueller

Sensibilität nichts mehr zu tun haben
und ziehe es vor, jede Diskussion ihrer
sittlichen und theologischen Lehre zu
diskreditieren, anstatt sie zu tolerieren. In vielen

Teilen Osteuropas scheint der Kirche
mehr an der Etablierung ihrer Rolle im
künftigen Staat als an der mitfühlenden und
einfallsreichen Reaktion auf die Zweifel
und Nöte der Menschen gelegen.

Wenn ein Teil der Gesellschaft etwas im
Bereich des Christlichen aufgibt, dann
keinesfalls den christlichen Glauben,
sondern lediglich die ihm derzeit
zugedachte institutionelle Form. Kritik an der
Kirche ist in diesem Sinne Kritik an der
institutionellen Haltung. Es dürfte äusserst
schwer fallen, eine entsprechende Kritik
am Wert der Religiosität und der christlichen

Spiritualität aufzuspüren. Es ist
darum ganz falsch, Kritik an der Kirche -
wie man sie im Westen gleichmütig erträgt

46



- als gleichbedeutend mit einem Angriff
auf das Christentum als solches gleichzusetzen.

Die Kirche sollte für ihren Fortbestand
mehr auf Gnade und Glauben vertrauen.
Wenn sie sich zu sehr um Gesetze und
Strukturen sorgt, offenbart sie unversehens,

dass ihr diese Zuversicht fehlt. Es
deutet auch auf mangelndes Vertrauen auf
das spezifische Wesen ihrer Verbindung zu
Gott hin - ganz zu schweigen von dem
mangelnden Glauben an den Menschen
und die Gültigkeit seiner individuellen
Optionen.

Die zweite Gefahr:
die Suche nach Feinden

Die zweite Gefahr lässt sich als übereifrige

Suche nach äusseren Feinden und
damit verbunden als Hang zur vagen, unpräzisen

Benennung dieser Feinde beschreiben.

Manchmal - man vergebe mir diese
Offenheit - könnte man aus dem Ton
neuerer Äusserungen schliessen, die Religion

werde immer noch verfolgt und
unterdrückt, ja, diese Verfolgung und
Unterdrückung sei unter dem Pluralismus noch
schlimmer als in den schlimmsten Jahren
des Stalinismus.

Die Gesellschaft wird angehalten,
anstelle des kommunistischen Feindes einen
neuen Feind namens «LiberaHsmus» zu
sehen, zwar mit veränderten Verfolgungsmethoden,

aber mit weitgehend unveränderter

feindseliger Absicht. Überdies wird
der «Liberalismus» fast beliebig verallgemeinert.

Nach jetzigem Gebrauch scheint
dieses Etikett allem umgehängt zu werden,
was nicht plakativ christlich ist oder die
Kirche - nach ihrer eigenen Auslegung -
irgendwie zu bedrohen scheint.

In der Praxis gibt es in Osteuropa nichts
diesem «Liberalismus» Vergleichbares;
mit der Unterscheidung nach «Liberalismus»

und Christentum jagt man letzten
Endes einem Phantom nach. Im Grunde
verrät die Etikettierung eher ein Identitätsproblem

innerhalb der Kirche, als dass man
damit eine konkrete, objektive Bedrohung
identifizierte. Die Mythologisierung der

«liberalistischen» Bedrohung ist aber auch
gefährlich, weil sie die Katholikinnen und
Katholiken vor die falsche Wahl stellt: für
die Kirche und gegen die pluralistische
Demokratie oder für die pluralistische
Demokratie und gegen die Kirche.

Fünfzig Jahre lang hat die Kirche die
Last einer realen Aggression durchgestanden,

müsste ihre Mitglieder gegen sie
verteidigen und dem Schweigedruck
widerstehen. Die heute gegen sie gerichteten
Angriffe existieren mehr in der Phantasie
als in der Wirklichkeit, und der «Feind» ist
weithin hausgemacht - vielleicht gar
selbstgewollt.

Es wäre ein Fehler, wenn die Kirche mit
einer Abwehrhaltung, vergleichbar der unter

dem Kommunismus, reagieren würde.
Desgleichen wäre es ein Fehler, wenn sie
die Gläubigen lediglich durch Abschirmung

vor Ausseneinflüssen zu stärken
versuchte und zuliesse, dass ihr Gefühl des
Bedrohtseins zur Grundlage subjektiver
und willkürlicher Handlungen würde.

Insbesondere sollten wir ganz klar
sagen, dass es falsch ist, mutmassliche Gegner

mit Undefinierten Epitheta zu bedenken.

Das sollte die Kirche nicht tun, und sie
sollte den Hang dazu bekämpfen. Schlagworte

wie «liberale Tendenzen» und
«liberale Kräfte» haben im Vokabular der
Kirche keinen Platz. Sie sollte ihren Kritikern

mit fairen Argumenten begegnen und
sie nicht assoziativ als Schuldige
brandmarken.

Vor allem aber sollte die Kirche keinen
Feind benötigen, um sich als Befreierin in
Szene zu setzen. Viele Jahre lang war jeder
Priester aufgefordert, den Glauben
hochzuhalten, authentische Werte und erhal-
tenswürdige Traditionen zu verteidigen.
Damals war die Kirche gezwungen, Kirche
des Kampfes und Widerstandes zu sein.
Jetzt muss sie zur Kirche des Vertrauens
und der Aussöhnung werden. Konzentriert
sie ihre Aufmerksamkeit zu sehr auf
mutmassliche Bedrohungen und Gefahren,
dann leidet ihre innere Arbeit. Sie wird sich
dann nämlich nicht den notwendigen
Fragen über ihre eigenen Schwächen und
Widersprüche stellen.

47



Die dritte Gefahr: Abkehr von der
«Option für die Armen»

Die dritte Gefahr ist die mittlerweile
verbreitete öffentliche Vorstellung, die Kirche
stehe nicht mehr auf seiten der Armen,
sondern es gehe ihr, wie man schon vor
dem Krieg meinte, um Macht und Vermögen.

Sicherlich sind die meisten Behauptungen

über den Reichtum der Kirche
bestenfalls übertrieben und verzerrt. Dennoch

sind einige Aspekte des wirtschaftlichen

Engagements der Kirche unglaublich
grobschlächtig gehandhabt worden. Bei
solchen Fragen darf man die soziale
Empfindlichkeit nicht ausser acht lassen, zumal
zu einer Zeit, in der sich ein Grossteil der
Gesellschaft mit der eigenen, sich
verschlechternden Lage herumschlägt und
von der Kirche keinerlei Ratschlag oder
Ermutigung erhält, wie er sich in den
wirtschaftlichen Änderungen am besten
zurechtfindet.

Das jetzige Modell der Konsumgesellschaft

neigt dazu, Armut als Versagen oder
inhärente Minderwertigkeit abzustempeln.
Da ist eine kohärente «Option für die
Armen» noch dringender geboten als je zuvor.

Hinzu kommt, dass man der Kirche allen
halbherzigen Dementis zum Trotz nachsagt,

sie stehe fest auf der Seite der politischen

Rechten und leihe ihre Autorität den
konservativen christdemokratischen
Faktionen, manchmal sogar den aktuellen
Exponenten einer verfehlten und überholten
nationalistischen Tradition. Besteht nicht
die Gefahr, dass zwei scheinbar «repressive»

Optionen in einen Topf geworfen
werden: die vorgebliche Doktrin, der
einzige Weg zur Erlösung liege in der
Unterordnung unter die Direktiven der Kirche,
und diese Direktiven verwiesen ihrerseits
auf das jetzt entstehende System von
Eigentum und Privilegien?

Um es mit den Worten der klassischen
anglikanischen Kinderhymne aus dem 19.
Jahrhundert «All Things Bright and
Beautiful», zu sagen: «Den reichen Mann im
Schloss / Den Armen an der Pforte / Gott
schuf sie hoch und niedrig / Und ordnet
ihr'n Besitz.» Mir scheint, derlei Gefühle

passten recht gut in die osteuropäische Kirche

von heute, und das ausgerechnet zu
einer Zeit, da egalitäre Vorstellungen von
Gerechtigkeit und wirtschaftlichem Leben
im Volk tief verwurzelt sind.

In der Kirche gibt es nicht genug christliche

Hoffnung und christliches Glück. Statt
dessen vernimmt man grimmige, belehrende

Töne. Den meisten Priestern scheint
höchst verräterisch ganz einfach der Sinn
für Humor abzugehen. Manchmal hat man
den Eindruck, als lasse sich die christliche
Frohbotschaft gar nicht anders als in einem
verschrobenen, gestrengen Jargon verkünden,

der nur einer geistigen Elite, und
manchmal nicht einmal ihr, verständlich ist.
Das «Ansprechende», diese für denAuftrag
der Kirche durch die Jahrhunderte so
lebenswichtige Fähigkeit zur Massenkommunikation,

scheint manchmal völlig zu
fehlen, womit sich automatisch auch der
Einfluss der Kirche verringert.

Man sollte auch eingestehen, dass, was
unter dem Kommunismus gute Wirkung
zeitigte, nicht notwendigerweise auch
heute so positiv wirkt, und dass die früheren

Stärken der Kirche sehr wohl zu ihren
heutigen Schwächen werden können.

Ein solches Beispiel ist die Identifizierung

des Christentums mit blossen Werten
und Prinzipien. Diese Sicht des Christentums

spielte unter dem Kommunismus eine
gewichtige Rolle. In den siebziger und
achtziger Jahren gab es viele Menschen,
die nach ihrer Absage an den Marxismus
ihrer Jugend in den ethischen Lehren des
Christentums geistigen und geistlichen
Halt fanden und manchmal sogar zur
Annahme des christlichen Glaubens gelangten.

Die jüngste Vergangenheit hat uns,
kurz gesagt, an die lebenswichtige Bedeutung

der Ethik erinnert. Es muss aber
unablässig darauf hingewiesen werden, dass
Ethik und Religion zwar viel miteinander
zu tun haben, aber nicht austauschbar sind.
Wenn das Christentum zu eng mit sittlichen
Werten identifiziert wird, führt das letzten
Endes zu einer Form des Moralismus, der
den Raum der Begegnung zerstört, in dem
zwischen unterschiedlichen Interpretationen

des Ursprungs, der Anwendung und

48



der metaphysischen Dimension von
Grundwerten ein fruchtbarer Dialog
stattfinden kann.

Die Notwendigkeit fester ethischer
Fundamente in allen Lebensbereichen —

Wirtschaft, Politik, Erziehung oder
Bildung - wird allgemein anerkannt. Mit dieser

Anerkennung ging das Bewusstwerden
einher, dass sich die menschliche Freiheit
in einem anthropologischen Rahmen
abspielen muss. Man mag rechtliche und
institutionelle Sicherungen einbauen. Aber
ohne ethisches Fundament ist auf diese
Freiheit nie sicherer Verlass.

Die Kirche muss eine ernsthafte
Diskussion des Werteverständnisses und der
Werteauslegung zulassen. Sonst kommt es
zu einer ausserkirchlichen «christlichen
Haltung» - einer Haltung, die überzeugende

sittliche Eigenthesen vorzulegen
vermag, aber die Autorität der Kirche bei der
Definition «christlicher» Verhaltensformen

verwirft.

Unsere Zivilisation leugnet die Werte,
auf die sie vermeintlich gebaut wurde

Abschliessend möchte ich ein letztes
Problem aufgreifen. Die Sonderversammlung

der Bischofssynode für Europa hat
Ende 1991 festgestellt, dass «der
Zusammenbruch des Kommunismus zu einem
kritischen Nachdenken über den ganzen
kulturellen, sozialen und politischen Weg
des europäischen Humanismus aufruft,
soweit er durch den Atheismus, nicht nur
im Blick auf das Ergebnis des Marxismus,
gekennzeichnet ist».

Persönlich halte ich diese Denkweise für
gefährlich, geht sie doch davon aus,
verantwortlich für die heutigen Probleme der
Gesellschaft sei der Atheismus. Wollen wir
aber den Ursprung des Atheismus feststellen,

dann kommen wir zu dem Schluss,
dass er zumindest in Teilen aus Schwächen
der Kirche hervorging. Bei ihren Überlegungen

über den Atheismus muss die Kirche

also ihre eigenen Fehlschläge und
Unzulänglichkeiten eingestehen.

Vielleicht ist das Bild, das ich hier
skizziere, pessimistisch überzeichnet. Mit ihm

einher geht jedenfalls Hoffnung und auch
das Wissen, dass, wenn wir «Kirche»
sagen, wir von einer gewaltigen, vielgestaltigen

Gemeinschaft sprechen, in der die der
Gegenwart zugeschriebenen Fehlschläge
zumeist fast zeitlose sind und in der
Zeichen von Schwäche und Unzulänglichkeit
oft genug eindrucksvolle Stärken und
dauerhafte Leistungen gegenüberstehen.

Doch es gibt auch Gefahren, auf die die
Kirche achten und die sie empfindsam
registrieren sollte. Eine der grössten
Herausforderungen besteht heute ganz einfach
darin, die Weisheit und Einsicht zu besitzen,

um unter einem Nebel von Verzerrungen

und Halbwahrheiten das wirklich
Geschehende zu erkennen.

Das eigentliche Problem besteht nicht
darin, dass neue Katastrophen am Horizont
drohen; wir haben mit Katastrophen zu
leben gelernt, die es seit jeher gab und immer
geben wird. Viel wichtiger ist, dass wir klar
erkennen, wie die letzten Katastrophen
eintreten werden. Die Krise von heute
besteht darin, dass unsere Zivilisation genau
die Werte zu leugnen scheint, auf die sie
vermeintlich gebaut wurde.

In dieser Situation müssen wir früher
oder später die Wahl zwischen den zwei
allein möglichen Antworten treffen. Wir
müssen entweder von uns und anderen
konkreteres und zielstrebigeres Handeln
fordern mit dem Ziel, dass sich die Krise
löst; oder wir lassen die Krise sich
weiterentwickeln in einem Kampf um Reichtum
und Herrschaft, in dem die Kirche
bestenfalls müssiger Zuschauer wäre und
schlimmstenfalls zum Komplizen würde.

Ich meinerseits möchte gerne wissen,
was aus den oben erwähnten «Antworten»
geworden ist - aus den Antworten der Kirche

auf den totalitären Kommunismus -,
was aus ihnen geworden ist, als es ganz
danach aussah, vor uns liege eine Zukunft
des Friedens, der Gerechtigkeit und Freiheit,

als es so aussah, als habe die Kirche
endlich gelernt, nicht erneut in die alten
Fehler zu verfallen, als es so aussah, als
werde die Gesellschaft wahrhaft belohnt
für den Kampf, dem so viele Leben und
Güter zum Opfer fielen.

49


	Freiheit und Solidarität im nachkommunistischen Osteuropa

