
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 88 (1994)

Heft: 1

Rubrik: Zeichen der Zeit : Versuch über Grundwerte

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tisch. Die freie Wahl des Verkehrsmittels
und internationale Verträge wurden höher
bewertet als das Recht der Bevölkerung auf
einen intakten Lebensraum.

Verkehrsminister Adolf Ogi verkauft die
Neue Eisenbahn-Alpentransversale (Neat)
sozusagen als Wundermittel, das die
Transit-Lastwagen von selbst auf die Bahn
bringt - irgendwann im nächsten Jahrtausend.

Doch durch den Glauben an diese
Umlagerung wird kein einziger Lastwagen
den Schienenweg benutzen. Dazu braucht
es handfeste politische Massnahmen, sonst
fährt die Neat ins finanzielle Desaster, und
die Transitregionen im Alpengebiet nähern
sich auf direktem Weg dem ökologischen
Kollaps.

Die Entwicklung läuft klar in diese
Richtung: Die von Adolf Ogi proklamierte
Verlagerung findet zwar heute statt, doch
nicht von der Strasse auf die Schiene,
sondern umgekehrt. Der Grund ist einfach: Der
Strassentransport ist viel zu billig. Und
daran wird sich in den nächsten Jahren trotz
Beteuerungen der «Kostenwahrheit» kaum
etwas ändern.

In den letzten drei Jahren nahm der
Gütertransit durch die Schweiz auf der Schiene

um 25 Prozent ab. Im gleichen Zeitraum
boomte der alpenquerende Gütertransit auf
der Strasse mit einer Zunahme von 40
Prozent. Diese Entwicklung liegt im
langfristigen Trend und läuft genau auf die
Prognose des Bundesamtes für Umwelt,
Wald und Landschaft hinaus: Es rechnet im
Jahr 2000 allein am Gotthard mit knapp
5000 schweren Brummern pro Tag - trotz
Huckepack-Korridor, trotz Transitvertrag,
trotz Neat-Beschluss.

Die Alpen-Initiative ist zur Zeit das
einzige konkrete Mittel, um die allseits verbal
proklamierte Umlagerung der Transitgüter
in die Tat umzusetzen. Mit der obligatorischen

Verlagerung auf die Schiene - bei
einer Übergangsfrist von 10 Jahren - können

die Belastungen entlang der
Haupttransitroute Basel - Chiasso wirksam
reduziert werden. Und mit dem Verzicht auf
den Ausbau der Transitstrassen im Alpengebiet

würde der Teufelskreis «Neue
Strassen mehr Verkehr neue Strassen»
durchbrochen.

Willy Spieler

Zeichen der Zeit
Versuch über Grundwerte

Alle politischen Parteien sprechen von
«Grundwerten». Aber keine weiss so recht,
was darunter zu verstehen sei. Hinter der
Fassade des scheinbar Verbindlichen,
Tiefsinnigen bleiben die proklamierten
Wertvorstellungen seltsam unverbindlich,
substanzlos. Fassadenwerte aber sind keine
Grundwerte, sondern Konzessionen an den
ideologischen Supermarkt, Leerformeln,
hinter denen politische Beliebigkeit sich
breitmacht. Zum Jahresbeginn 1994 möchte

ich darum für eine «Wertedebatte» plä¬

dieren, der sich vor allem die Sozialdemokratie

stellen sollte, um nicht weitere
technokratische Irrläufer «für die nächsten
zwölf Jahre» zu produzieren. Auch wenn
linke Politik nicht mehr die grosse Revolution

vor Augen hat, sondern Schritt für
Schritt, auch mit Versuch und Irrtum (trial
and error), vorwärtsgehen muss, so bedarf
sie doch dieser Orientierungsmarken, um
zu wissen, wohin sie sich überhaupt
bewegen soll. Was aber sind Grundwerte
jenseits von Fassade oder Zuckerguss für

24



eine schale Alltagspolitik? Und worin
unterscheiden sich allenfalls die Grundwerte
der Linken von den Grundwerten der Rechten?

Verbindlichkeit über den weltanschaulichen

und parteipolitischen Positionen

Grundwerte bilden von ihrem Anspruch
her das einigende Band einer Gesellschaft,
die im grossen und ganzen nicht auf
Zwang, sondern auf Zustimmung beruht.
Sie bilden jenes Fundament des
gesellschaftlichen Zusammenlebens, auf das
Menschen sich nach menschlichen Kriterien,

und das heisst: jenseits von
religiösweltanschaulichen oder parteipolitischen
Positionen, einigen.

Auf den religiös-weltanschaulichen
Diskurs verweist die Frage nach der
Herleitung der Grundwerte. Verbindlich ist
diese letzte Verankerung allein für jene, die
eine religiöse oder weltanschauliche
Überzeugung gemeinsam haben. Religion und
Weltanschauung entziehen sich der Politik,
da Massstab des Politischen nur sein
kann, was Menschen in ihrem Menschsein

untereinander belangvoll angeht und
verbindet. Mögen Religionen und Welt-
anschaungen für ihre Anhängerinnen und
Anhänger von einem höheren Wert sein
als selbst die politischen Grundwerte,
so kann dieser Wert dennoch keine
politische Verbindlichkeit beanspruchen. Er
verpflichtet niemanden zur Zustimmung;
wohl aber steht er unter der Obhut
der Toleranz, die nun freilich alle verpflichtet.

Es gibt von daher weder eine christliche

noch eine atheistische Politik, es sei
denn um den Preis der Unfreiheit für
alle Andersgläubigen oder Andersdenkenden.

Gerade darin liegt das Problem
jedes Fundamentalismus (auch desjenigen

«christlicher» oder «atheistischer»
Parteien), dass er diese Grenze zwischen
einer (letzten) Grundüberzeugung und
(vorletzten) Grundwerten nicht wahrhaben
will.

Nicht weniger wichtig ist ein zweites:
Grundwerte, die Menschen nach einem
Kriterium des Menschengerechten verbin¬

den, sind zunächst einmal weder «links»
noch «rechts» anzusiedeln. Vielmehr sollten

sie Linke und Rechte zu einem
Grundkonsens vereinigen, innerhalb dessen
«links» wie «rechts» sich erst programmatisch

ausdifferenziert. Es muss daher
keineswegs befremden, wenn genau 200 Jahre
nach 1789 ein linkes Grundsatzprogramm
wie dasjenige der SPD «Freiheit, Gerechtigkeit,

Solidarität» einklagt und sich dabei
ausdrücklich auf die Trikolewerte der
Französischen Revolution «Freiheit, Gleichheit,

Brüderlichkeit» beruft. Der linke
Rekurs auf Grundwerte, die auch für ein
liberales Bürgertum wegleitend sind oder sein
müssten, ist aber von besonderer Bedeutung

in einer Zeit, in der ein konservatives
Bürgertum beginnt, diesen Konsens durch
konkurrierende Wertvorstellungen zu
unterlaufen, wie Nation («neutrale und
unabhängige Schweiz»), Autorität (starker
Staat im Bereich von Polizei und Repression)

oder Markt (Vergötzung seiner
angeblichen Unfehlbarkeit).

Allerdings haftet der Einteilung der
Grundwerte nach «Freiheit, Gerechtigkeit
und Solidarität» (wie auch nach den
Trikolorewerten) etwas Willkürliches an,
indem hier Ordnungsprinzipien und
Aktionsprinzipien vermengt werden. So ist
insbesondere «Solidarität» («Brüderlichkeit»)
kein eigentlicher Grundwert, sondern eine

- freilich zentrale - Forderung, bestimmte
Grundwerte zu verwirklichen. Solidarität
praktizieren heisst mit den Benachteiligten
und Abhängigen um jene Grundwerte
kämpfen, die ihnen, den Benachteiligten
und Abhängigen, vorenthalten werden,
setzt also diese Grundwerte voraus, ohne
selber zu ihnen zu gehören. Ich möchte
daher eine andere Skala von Grundwerten
bevorzugen, die einerseits Ordnungsprinzipien

sind und anderseits den gesellschaftlichen

Grundkonsens nicht weniger für
sich beanspruchen dürfen:

Die Einteilung nach «Menschenwürde»,
«Freiheit», «Partizipation», «Schöpfung»,
«Friede» ergäbe wohl einen stimmigeren
Wertezusammenhang, der sich im Sinne
der traditionellen Sozialethik als
«Gemeinwohl» bezeichnen Hesse.

25



Die sozialistische Konkretisierung

Diese Grundwerte haben zwar nichts
spezifisch «Sozialistisches» an sich, aber
der Sozialismus kann sie nicht entbehren,
wenn er für sich eine sozialethische
Begründung sucht. Für den demokratischen
Sozialismus spezifisch werden diese
Grundwerte erst durch ihre Konkretisierung

im Kontext einer bestimmten Analyse
und Parteinahme angesichts der
gesellschaftlichen Realität. Worum es geht, lässt
sich hier nur andeuten.

1. Was Menschen politisch als das
höchste Gut ansehen oder ansehen sollten,
ist die Menschenwürde. Sie ist im linken,
vor allem marxistischen Diskurs lange zu
kurz gekommen. Wer sozialistische
Positionen von der Menschenwürde her
begründen wollte, wie etwa Emmanuel Mounier,

der französische Philosoph des «per-
sonnalisme», machte sich verdächtig,
letztlich doch nur einen bürgerlichen
Individualismus zu vertreten, statt sich den
vorrangigen Forderungen des Klassenkampfes

unterzuordnen (eine Auffassung, die
diesen gerade seinem Ziel entfremden
müsste). Auch der Religiöse Sozialismus,
der von Leonhard Ragaz bis Martin Buber
von der Würde der menschlichen Person
ausging, blieb vielen Linken als «Idealismus»

suspekt. Vertan wurde damit die
Chance einer sozialethischen Begründung
des Sozialismus, die den Menschen in
den Mittelpunkt gestellt und nicht durch
schiere Machtinteressen instrumentalisiert
hätte. Ob der Wille zur Macht durch
«Klassenkampf» oder «Pragmatismus» kaschiert
wurde, machte dabei keinen prinzipiellen
Unterschied.

Natürlich genügt es politisch nicht, von
der menschlichen Person als Mittelpunkt
und Ziel aller Politik auszugehen, hinzu
kommen muss die Analyse der kapitalistischen

Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung,

die genau diesem Grundwert
entgegensteht. Soviel ist klar: Die Achtung vor
der Menschenwürde verträgt sich nicht mit
einem Neoliberalismus, der immer
unverschämter Markt und Profit in den Mittelpunkt

stellt, daher auch kirchlicherseits als

«ökonomischer Materialismus», ja als
«Götzendienst» verurteilt wird.

Eine der wichtigsten Konsequenzen aus
dem Vorrang der Person vor der Wirtschaft
wäre der Vorrang der Arbeit vor dem
Kapital. Ist der Mensch ein Wert an sich selbst,
so kann die Wirtschaft nur ein Instrument
in seinem Dienste sein. Gehört Arbeit zur
Selbstverwirklichung des Menschen, dann
steht Arbeit als personaler Faktor höher
als Kapital, das bloss ein instrumentaler
Faktor des Wirtschaftslebens sein darf.
Massenarbeitlosigkeit, während die Börse
boomt, Entlassungen, die zum einzigen
Zweck vorgenommen werden, den Profit
zu steigern, Alleinbestimmung des Kapitals

und Fremdbestimmung der Arbeit -
dies alles verträgt sich nicht mit einer
personalistischen Begründung des Politischen.

Was eine personalistische Sozialethik als
Vorrang derArbeit vor dem Kapital fordert,
bleibt solange unabgegolten, als in der
Wirtschaft die bestimmende Rolle dem
Kapital und nicht der Arbeit zukommt.
Gemessen am Vorrang der Arbeit vor dem
Kapital, wäre Mitbestimmung, selbst
paritätische, nur eine sehr bescheidene Forderung.

Die personalistische Sozialethik zielt
weiter in Richtung Wirtschaftsdemokratie,
Selbstbestimmung und Selbstverwaltung
der Arbeit, konkretisiert sich daher zur
sozialistischen Ethik. Auch zur feministischen,

wenn anders Frau und Mann sich
gleichberechtigt in Produktions- und
Reproduktionsarbeit teilen sollen.

2. Für die bürgerliche Ideologie folgt
aus der Menschenwürde eine bestimmte
Form der Freiheit, die um die materiellen
Rechte von Eigentum und Wirtschaftsfreiheit

zentriert bleibt. Ein wertethisch
begründeter Sozialismus sollte dagegen die
ideellen Grundrechte betonen und ihren
Vorrang gegenüber den materiellen
Freiheiten behaupten. Noch sind zum Beispiel
Pressefreiheit und Meinungsäusserungs-
freiheit den materiellen Freiheiten der
Besitzenden von Produktionsmitteln untergeordnet.

Kritisiert eine Zeitung den
mächtigsten Autoimporteur, so kann dieser sie
mit einem Inserateboykott einer faktischen

26



Zensur unterstellen. Ebenso darfder Verleger

dem Redaktor kündigen, der von der
Pressefreiheit einen kritischen Gebrauch
macht. Der Arbeitgeber kann die
Arbeitenden entlassen, deren politische Meinung
oder gewerkschaftliche Arbeit ihm nicht
genehm sind. Es gibt keinen Kündigungsschutz

gegen politische Willkür.
Aber auch die Eigentums- und

Wirtschaftsfreiheit wären in sozialistischer
Perspektive nicht aufzuheben, sondern zu
verallgemeinern, damit sie den Charakter von
Privilegien verlieren und zu Menschenrechten

werden. Eigentumsfreiheit sollte
nicht einige wenige, sondern möglichst alle
Menschen in die Lage versetzen,
Vermögenswerte zu erwerben, nicht um andere
Menschen auszubeuten, sondern um eine
ökonomische Basis für Selbstverwirklichung

und Unabhängigkeit, auch für den
kritischen Gebrauch der Grundfreiheiten
zu erlangen. Desgleichen wäre die
Wirtschaftsfreiheit aus dem heutigen Privileg
der «Selbständigerwerbenden» in ein
Freiheitsrecht für alle arbeitenden Menschen
überzuführen. Sie an der Wirtschaftsfreiheit

beteiligen aber hiesse, ihnen wenigstens

eine wirtschaftliche Mitbestimmung
in Betrieben und Unternehmungen
einzuräumen.

3. Statt von «Gleichheit» oder «Gerechtigkeit»

sollten wir präziser von «Partizipation»

(oder «gleichen Partizipationschancen»)

sprechen. Was Partizipation in
einem Land wie der Schweiz bedeutet, wo
2 Prozent der Bevölkerung über soviel
Vermögen verfügen wie die restlichen 98
Prozent zusammen, ein Zehntel unter die
Armutsgrenze fällt, sieben von zehn Personen

nicht in der eigenen Wohnung leben,
neun von zehn für fremdes Kapital arbeiten
usw., ist offenkundig. Partizipation
erstreckt sich nebst der Teilnahme an
ökonomischen (und natürlich auch politischen)
Entscheidungen auf die Teilhabe an
Bildung, Arbeit, Wohnen, Gesundheitsvorsorge

sowie an Gewinn und Eigentum. Das
Partizipationsprinzip verlangte heute vor
allem eine Diskussion über Miteigentum
der Lohnabhängigen. Miteigentum wäre
insbesondere dort einzuführen, wo Kapi¬

talbildung durch Selbstfinanzierung
erfolgt, da sonst den arbeitenden Menschen
der gerechte Anteil am reinvestierten
Gewinn vorenthalten wird (Investivlohn). Die
Partizipation an Entscheidungen und
Vermögenswerten dem «Markt», dem
«Erbrecht» oder dem traditionellen Rollenschema

«Mann/Frau» zu überlassen,
verträgt sich nicht mit den Grundwerten, wie
der Sozialismus sie angesichts einer Analyse

der real existierenden Schweiz
konkretisieren müsste.

Partizipation gilt natürlich für alle
Menschen, sowohl für diejenigen, die in der
Dritten Welt leben, als auch für die
kommenden Generationen. Teilhabe und
Teilnahme gibt es in der heutigen Weltsituation
nur, wenn die Privilegierten bereit oder im
(schon längst eingetretenen) Notfall
gezwungen sind, mit den Benachteiligten zu
teilen. Was das in einer Welt heisst, in der
täglich 45 000 Kinder unter 5 Jahren sterben,

eine Milliarde Menschen hungern und
weder lesen noch schreiben können, ist die
Frage, von der die Verwirklichung dieses
universalen Grundwerts abhängt.

4. Partizipation hat sodann mit den
natürlichen Ressourcen der Erde, mit Schöpfung

zu tun. Schöpfung als Grundwert
verlangt einen ganz neuen Arbeitsbegriff.
Arbeit muss wirklich wieder «Stoffwechsel
mit der Natur» (Marx) oder «Vollendung
des Schöpfungswerkes» (II. Vatikanum)
bedeuten. Sinnvoll und zu verantworten ist
nur noch Arbeit, welche die Schöpfung
erhält und erneuert, statt sie durch Grosstechnologien

(AKWs, Rüstungsproduktion,
Gentechnologie, Agrochemie, Autobahnen
usw.) zu zerstören. Arbeit als Destruktivkraft

zerstört auch die Würde der
Arbeitenden. Der Grundwert der Schöpfung
verlangt sinnvolle Arbeit, die erst noch
gerecht zwischen Arbeit-Habenden und
Arbeitslosen, aber auch zwischen den
Geschlechtern verteilt werden sollte.

5. Friede, der letzte Grundwert, setzt
die Verwirklichung aller andern Grundwerte

voraus. Friede, der mehr sein soll als
die Abwesenheit von Gewalt, positiver
Friede also, ist eine dauernde Aufgabe, ein
Prozess - wie der Sozialismus selbst.

27


	Zeichen der Zeit : Versuch über Grundwerte

