
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 88 (1994)

Heft: 1

Artikel: NW-Gespräch mit Tim Salem : "Das Volk der Philippinen in seinem
Kampf begleiten..."

Autor: Salem, Tim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143807

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143807
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NW-Gespräch mit Tim Salem

«Das Volk der Philippinen in seinem Kampf
begleiten...»

Anfang Oktober 1993 hat der Filipino Tim Salem für zehn Tage die Schweiz besucht -
unter anderem, um an der Tagung zum zehnjährigen Bestehen des Solifonds über
Solidarität zu diskutieren. Salem ist Pfarrer der United Church ofChrist in the Philipines und
arbeitet als Exekutivsekretär der Mindanao Interfaith People's Conference (MIPC).
Sabine Braunschweig und Adrian Portmann von der Gruppe Schweiz Philippinen (GSP)
befragen ihn im folgenden Gespräch zur strukturellen Krise seines Landes, die immer
mehr Menschen zur Armut verurteilt, und zur Haltung der Kirchen angesichts dieser
Ungerechtigkeit, aber auch gegenüber der kulturellen und religiösen Vielfalt Mindanaos.

Red.

«Philippinen 2000» - vom
Entwicklungstraum zum Alptraum

NW: Tim Salem, kannst Du uns einen Überblick

über die heutige politische und
wirtschaftliche Situation auf den Philippinen
geben?
Tim Salem: Die strukturelle Krise, welche
die Mehrheit unseres Volkes in Armut hält,
ist nicht gelöst worden, obwohl Corazon
Aquino, die erste Präsidentin nach der
Diktatur von Marcos, demokratische Institutionen

eingeführt hat. Während sie im
politischen Feld Demokratie auf ihre Fahnen

geschrieben, aber im wirtschaftlichen
Bereich ohne Konzept regiert hat, möchte
der gegenwärtige Präsident Fidel Ramos
Marcos' Wirtschaftsprogramm auferstehen

lassen. Seine Vision «Philippinen
2000», in der er die Philippinen bis zur
Jahrtausendwende zu einem Schwellenland

führen will, zielt ganz auf Export ab.
Land, auf dem beispielsweise das
Grundnahrungsmittel Reis angepflanzt wurde,
wird nun in grossem Mass für Weltmarktprodukte

wie Ananas und Bananen
umgewandelt.

Technologisch und finanziell hängt dieses

Programm von hochindustrialisierten
Ländern wie Japan, den USA und den
europäischen Staaten ab. Wir wissen, dass

16

diese Länder ihr technisches Know-how
nicht preisgeben werden. Ohne gleichzeitige

Landreform wird diese «Schnellspur-
Industrialisierung» die Bevölkerung noch
mehr verarmen lassen. Den verschiedenen
Völkern in unserem Staat geht es nicht nur
darum, dass sie das Land, das sie bepflanzen,

besitzen sollen, sondern es geht um
ihre Existenz als eigenständige Völker. In
Mindanao beispielsweise gibt es 13
verschiedene Moslemgruppen, die wir Moros
nennen, und 13 verschiedene indigene Völker,

die unter dem Oberbegriff Lumad
bekannt sind. Die Landfrage bedeutet für sie
das Recht auf ihr angestammtes Territorium,

das Land ihrer Vorfahren. Wenn sie nun
für Industrie- und Energiegrossprojekte
vertrieben werden, zeigt dies nur, dass
diese Art Industrialisierung nicht für sie
geplant ist. Ramos' Traum von Entwicklung

läuft für das Volk auf einen Alptraum
hinaus.

Die politische Macht des Volkes
aufbauen

NW: Während Ramos kein Wirtschaftsprogramm

für die Mehrheit der Bevölkerung
zu haben scheint, fragt sich, ob die
fortschrittlichen Kräfte ein alternatives
Entwicklungsmodell haben?



Tim Salem; Wenn wir Ramos'
Entwicklungskonzept kritisieren, dann orientieren
wir uns an der Frage, wem diese Entwicklung

nützt. Wird damit die Verbesserung
des Lebensstandards der Menschen
angestrebt, oder werden damit die Reichen noch
reicher? Deshalb muss ein alternatives
Entwicklungsprogramm in einem
Drittweltland eine politische Vision beinhalten,
es muss die Frage nach der politischen
Macht stellen.

Unsere Alternative besteht darin, die
politische Macht des Volkes aufzubauen.
Wir können unsere ökonomische Alternative

nur umsetzen, wenn wir die Staatsmacht

innehaben. Es gibt heute viele
Kooperativen, genossenschaftliche
Bauernbetriebe und Volksbanken. Aber sie
bleiben auf einen kleinen Bereich der
Wirtschaft beschränkt, weil der Staat ihr
Wachstum verhindert: mit der Verweigerung

von Bewilligungen und
Subventionen und mit Gesetzen. Solange der
Staat die Interessen der Elite schützt, können

die Machtverhältnisse nicht verändert
werden.

Menschen oder Megawatt? Umstrittenes
geothermisches Kraftwerk auf Mindanao

Um das Wirtschaftskonzept «Philippinen
2000» umsetzen zu können, soll durch die
Nutzung von Erdwärme dem chronischen
Energiemangel abgeholfen werden. Doch
das geplante geothermische Kraftwerk im
Gebiet des Mount Apo bedroht die Lebens -
grundlagen und die Identität von mehreren
indigenen Völkern, den Lumad. Es soll in
einem Naturschutzgebiet von internationaler
Bedeutung gebaut werden, welches ein
grosses zusammenhängendes Regenwaldgebiet

umfasst. Die Gruppe Schweiz-Philippinen
unterstützt den Widerstand der Lumad

gegen dieses Grossprojekt mit dem Verkauf
von farbigen Postkarten des philippinischen
Künstlers Boy Dominguez für zehn Franken.
Die Karten garantieren symbolisch einen
Quadratmeter Selbstbestimmungsrecht für
die Lumad und können bezogen werden bei:
Gruppe Schweiz-Philippinen
Bäckerstrasse 25, 8004 Zürich
Telefon 01 241 92 15, PC 80-30526-2.

NW: Du sagtest, der entscheidende Punkt
für ein umfassendes Entwicklungsprogramm

sei die Frage der politischen
Macht. Diese ist heute in den Händen
weniger. Welche Rolle spielen in dieser Situation

die kleineren Kooperativen und Initiativen?

Könnte man sie als eine Art subversive

Strategie aufder Wirtschaftsebene
beschreiben?

Tim Salem: Wir nennen sie den «Samen
eines neuen Systems». Aber ohne politische

Kontrolle können sie nicht wirklich
wachsen und das Wirtschaftssystem
grundlegend verändern.

NW: Welches wären denn die Kriterien
oder die wichtigsten Eckpunkte eines
alternativen Entwicklungsprogramms?

Tim Salem: Der erste und wichtigste
Punkt wäre eine echte Agrarreform, um die
Produktivität der Landwirtschaft und die
Kaufkraft zu erhöhen und um so das Angebot

in den Städten zu vergrössern. Als
nächstes müssten Basisindustrien für den
Inlandmarkt aufgebaut werden. Die von
Ramos geförderte Industrialisierung hängt
heute weitgehend von ausländischen
Investoren ab. Unsere Elite legt ihr Geld in
Schweizer Banken an oder investiert es in
Hotels und in Geschäftsläden, nicht in
produktiven Industrien, die Agroprodukte
verarbeiten und ein Wachsen der
Agrarproduktion ermöglichen. Landreform und
Industrialisierung sind zwei Seiten derselben

Medaille, aber es braucht den politischen

Willen einer Regierung, sich für die
Interessen des Volkes einzusetzen. Die Frage

ist: Wann werden wir die Alternative, die
wir wollen, in die Realität umsetzen können

- nicht vereinzelt, sondern als ganzes
System?

Militarisierung und
Menschenrechtsverletzungen

NW: Welche Auswirkungen hat das von
Ramos geplante Programm «Philippinen
2000» auf die Situation der Menschenrechte?

17



Tim Salem: Solche über die betroffenen
Menschen hinweg gemachte
Entwicklungspläne werden meistens von Repression

begleitet. Das heisst, das Militär spielt
eine wichtige Rolle. Käme der Aufbau der
geplanten regionalen Industriezentren dem
Volk zugute, so müsste die Regierung seine
Rechte respektieren. Doch nur schon die
Arbeitsbedingungen in diesen exportorientierten

Industrien haben sich sehr
verschlechtert. Weil sich die Menschen gegen
diese Grossprojekte wehren, wurde
beispielsweise Mindanao stark militarisiert.
Bei dieser Konzentration von bewaffneten
Kräften erfolgen Menschenrechtsverletzungen

zwangsläufig.
So werden - trotz des Friedensprozesses,

den Ramos inszeniert - ganze Dörfer von
indigenen Völkern, in denen Industrieanlagen

geplant sind, bombardiert, ohne dass
die Guerilla in der Gegend Aktionen
durchgeführt hätte. Es gibt Tausende von internen

Flüchtlingen, die vor diesen militärischen

Angriffen an anderen Orten Schutz
suchen. In den Zeitungen liest man danach
nur von bewaffneten Zusammenstössen
zwischen der Guerilla und dem Militär.
Für uns sind dies nicht mehr nur individuelle

Menschenrechtsverletzungen,
sondern Verletzungen von Stammesrechten.

NW: Ramos erhielt eine gute Pressefür die
Entlassung von politischen Gefangenen.

Tim Salem: Er hat nur prominente Gefangene

entlassen. Bauern und Arbeiter ohne
Namen sterben oder werden vergessen.
Statistiken werden geschönt: Mehr als 300
werden nicht als politische Gefangene,
sondern als gewöhnliche Kriminelle
weiterhin festgehalten.

Vom Dialog zum Trialog der Kirche
mit den indigenen Völkern und den
Moslemgruppen

NW: Wie istMIPC entstanden, und wie hat
sie sich entwickelt?

Tim Salem: Die römisch-katholischen
Bischöfe von Mindanao gründeten noch vor

der Ausrufung des Kriegsrechts 1972 das
Forum MSPC (Mindanao-Sulu Pastoral
Conference), in dem zusammen mit Laien
Themen diskutiert wurden, die das Leben
allgemein und das Leben der Kirche im
besondem betrafen. Mit der Verschärfung
der Marcos-Diktatur wurden die Fragen
kritischer und die Gespräche kontroverser,
bis 1983 die Bischöfe das Sekretariat als

linkslastig und von subversiven Organisationen

unterwandert bezeichneten und sich
von ihm distanzierten. Die Teilnehmer
jener Konferenz von 1983 entschieden dann,
ohne den Segen der Bischöfe unter dem
Namen MIPC weiterzumachen. Die
Ausrichtung blieb die gleiche: Aufbau von
Volksorganisationen, Unterstützung von
alternativen Projekten und die Bemühung,
die Kirche dem Volk anzunähern.

In diesen zehn Jahren entwickelte sich
MIPC wirklich zu einer Volkskonferenz, an
der Bauern, Arbeiterinnen, indigene Völker,

Frauen, Moros, Fischerleute und
Slumbewohner teilnehmen. Die Konferenz
fördert die Befähigung des Volkes, sein
eigenes Schicksal in die Hand zu nehmen.
In den achtziger Jahren führten wir einen
Dialog zwischen der Kirche und den
Lumad einerseits, der Kirche und den
Moros anderseits. Es waren bilaterale
Kontakte. Heute versuchen wir in den trilatera-
len Gesprächsrunden, die gegenseitigen
Vorurteile abzubauen und einen Prozess in
die Wege zu leiten, der auf die gemeinsamen

Lebensrealitäten aufmerksam macht.
Auf lokaler Ebene bringen wir Volksorganisationen

der drei Völker mit ähnlichen
Anliegen zusammen. Beispielsweise führen

Frauen der indigenen Völker, der
Moros und der Kirche gemeinsame
Gespräche in South Cotabato, und in Davao
City vermitteln wir zwischen den Jugend-
und Studentenorganisationen.

NW: Welche Stellung hat MIPC innerhalb
der verschiedenen Glaubensrichtungen?

Tim Salem: MIPC fördert den Dialog unter
den verschiedenen Völkern in Mindanao.
Mit ihren 134 Mitgliedsorganisationen
(Nichtregierungs- und Volksorganisatio-

18



nen) versucht sie seit kurzem, ein
Verständnis zwischen den drei Völkern, den
philippinischen Migranten, die mehrheitlich

Christen sind, den indigenen Völkern
und den Moros zu wecken und das Schwergewicht

auf gemeinsame Themen wie
Landfrage, Industrialisierung und
Entwicklung zu legen. Denn in Mindanao
könnte das gleiche wie in Jugoslawien
geschehen, wenn wir nicht Beziehungen
zwischen diesen Völkern herstellen, die von
gegenseitigem Verständnis geprägt sind.

NW: Kannst Du die Spannungen zwischen
den Völkern erläutern?

Tim Salem: Die Moros führen seit Jahren
einen bewaffneten Kampf gegen die
philippinische Regierung, die für sie eine
«christliche Regierung» ist. In den siebziger

Jahren wurde der Moro-Krieg/ä/scM-
cherweise als Religionskrieg zwischen
Moros und Christen dargestellt. Aber die
Moros versuchten lediglich, das
zurückzugewinnen, was ihnen während des
Kolonialismus, den sie mit der Verbreitung des
Christentums erlebten, weggenommen
wurde. Es lag im Interesse der Regierung,
jenen Krieg auf religiöse Wurzeln
zurückzuführen, um die unterprivilegierten
Menschen, ob Moros, Christen oder Lumad,
gegeneinander auszuspielen. Deshalb
herrschten während langer Zeit negative
Vorurteile unter diesen Völkern vor. Ich
denke, heute erkennen sie, dass es beim
Feind nicht um den anderen Glauben geht,
sondern um die Frage der ökonomischen
und politischen Macht. Solange ein Volk
das andere Volk nicht respektiert, ist es
nicht frei.

Sowohl befreiende Elemente als
auch Fundamentalismen in den drei
Religionen

NW: MIPC geht bei seiner Arbeit aus von
«befreienden Elementen» in allen drei
Religionstraditionen. Was ist darunter zu
verstehen?

Tim Salem: Im Glauben der indigenen

Völker gibt es viele Einsichten, von denen
wir Christen lernen können. Es ist dort zum
Beispiel nicht denkbar, den Boden zu besitzen

- denn der Boden überdauert dich, und
wenn du ihn zerstörst, dann zerstörst du
dich selber. Dieser Gedanke ist nicht
biblisch, aber in unserer Situation, wo der
Boden unterschiedslos dem Profit, dem
Geschäftemachen unterworfen wird, ist
dies ein befreiender Gedanke. Im Gespräch
mit dem Islam sehen wir viele Gemeinsamkeiten

im Bemühen um Gerechtigkeit,
etwa die Verurteilung von Wucherzinsen.

NW: Gibt es in diesen Religionsgemeinschaften

auch gegenläufige Bewegungen,
gibt es neben den befreienden auch reaktionäre

Elemente?

Tim Salem: Es gibt fundamentalistische
Missionare aus Pakistan, Iran und Ägypten,

die in Mindanao ähnlich auftreten wie
die fundamentalistischen Kirchen aus
Nordamerika. Sogar die Moros selbst
sprechen von einer «Arabisierung» - es ist
keine neugefundene Ausdrucksform des
Islam in Mindanao, sondern eine andere
Kultur, die hierher verpflanzt wird. Heute
siehst du Frauen, die sich arabisch kleiden,
Mädchen, die ihr Haar bedecken - bis vor
drei, vier Jahren gab es das noch nicht.

NW: Und Du würdest den christlichen und
den islamischen Fundamentalismus als
vergleichbar ansehen? Vergleichbar auch
in den Ursachen für einen gewissen Er-
folg?

Tim Salem: Ja. Bei beiden zeigt sich, dass
der Fundamentalismus keine Achtung hat
vor den Kulturen anderer Völker. Und bei
beiden zeigt sich, wie erfolgreich der
Fundamentalismus in einer Situation der
Armut ist. Wenn in dieser Situation jemand
kommt und Schulen und Spitäler anbietet
und auch eine Art von Würde für die
Entrechteten, dann kann er das Bewusstsein
der Leute beeinflussen. Deshalb würde ich
sagen, dass die koloniale Mentalität der
Leute und die Armut der Boden sind, auf
dem der Fundamentalismus wächst.

19



NW: Was ist die Botschaft dieses
Fundamentalismus? Und wo setzt Deine Kritik
ein?

Tim Salem: Fundamentalismus ist
Individualismus. Aber wir leben in Armut und
Repression, wir müssen einander helfen,
wir müssen uns die Hände reichen, wenn
wir leben wollen. Je individualistischer du
wirst, desto weniger siehst du die Probleme
der andern und die gemeinsamen Aufgaben.

Du siehst nur noch deine eigenen
Probleme, und das grösste Problem ist
deine Stellung als Sünder vor dem heiligen
Gott. Wenn fundamentalistische Gruppen
soziale Anliegen haben, sind sie nicht auf
Gerechtigkeit ausgerichtet, sondern allenfalls

karitativer Art. Und normalerweise
helfen sie bloss, um dadurch Mitglieder zu
werben.

Offizielle Kirche gegen Basisgemeinden

NW: Kannst Du uns einen Überblick geben
über die Haltung der Kirchen in Mindanao:

Wie stark sind die konservativen
Kräfte? Wie marginal ist die progressive
Kirche?

Tim Salem: Auf den Philippinen ist die
Kirche von ihrer Geschichte her ein
Instrument der Herrschaft. Für die
römischkatholische Kirche - bei weitem die grösste
im Land - ist der Rückzug der Bischöfe von
der MSPC typisch für eine grundlegende
Haltung: Die Bischöfe wollen nicht mit
dem Volk gehen. Es ist eine Kirche, die
lieber den Tod des Volkes in Kauf nimmt,
um selber zu überleben, als sich für das
Leben des Volkes hinzugeben. In Mindanao

unterstützen nur zwei oder drei von 18
Bischöfen progressive Anliegen - und auch
das nur von Fall zu Fall. Daneben gibt es
aber viele Priester und Ordensleute innerhalb

der Kirche, die eine fortschrittliche
Linie vertreten. Sie versuchen, die Kirche
zu demokratisieren, und das heisst: auch
mit den Ressourcen der Kirche den Kampf
des Volkes zu unterstützen. Aber wir dürfen
die Kirche nicht nur aus dieser institutionellen

Perspektive betrachten. Auch in der

Arbeit der Basisorganisationen manifestiert

sich Kirche, auch sie sind für uns
Ausdruck dessen, was das Volk glaubt.

NW: Das bringt uns zu den Basisgemeinden.

Die Bewegung der philippinischen
Basisgemeinden ist in den siebzigerJahren
in Mindanao entstanden. Wo stehen die
Basisgemeinden heute? Und wie verhält
sich die katholische Hierarchie ihnen
gegenüber?

Tim Salem: Einiges hat sich in den letzten
Jahren - trotz aller Kontinuität der Ausrichtung

- geändert: Die Basisgemeinden
arbeiten heute zunehmend ökumenisch. Die
Zusammenarbeit mit anderen, nichtkirchlichen

Volksorganisationen und das
Zusammenwachsen mit ihnen nehmen zu.
Gleichzeitig sind aber die Bedingungen für
diese Arbeit schwieriger geworden: Früher
waren es nurArmee und Regierung, die die
Basisgemeinden angriffen; heute werden
sie auch von der offiziellen Kirche
bedrängt.

Anfänglich hatten die Bischöfe das
Basisgemeinden-Programm unterstützt, weil
es die Leute mobilisierte. Bloss wollten sie
Gemeinden, die sich in die kirchliche
Struktur einfügten, sie verlangten Loyalität
und Gehorsam. Aber Basisgemeinden
funktionieren nicht so: Sie sind ja eine
Antwort auf den wachsenden Wunsch des Volkes

nach Einheit; sie bezeugen den christlichen

Glauben auch in Bereichen, die der
Institution Kirche nicht passen. Als deshalb
die Basisgemeinden progressiver wurden
und die Bischöfe sie nicht mehr kontrollieren

konnten, wandte sich die
Bischofskonferenz gegen sie: Vor fünf Jahren
lancierte sie ein neues, ihren Vorstellungen
entsprechendes Programm, die Basic Ecc-
lesial Communities (BEC), eigentlich eine
Kampfansage an das bestehende
Basisgemeinden-Programm. Dieses wird heute nur
noch von wenigen Bischöfen unterstützt.
Es gibt Bischöfe, die Aktivitäten der
Basisgemeinden in ihren Diözesen verboten
haben und nur noch die BEC zulassen.
Natürlich gibt es dann Basisgemeinden, die
sagen: Nun gut, wenn unser Bischof eine

20



BEC haben will, dann nennen wir uns halt
so; aber die Ausrichtung der Arbeit bleibt
dieselbe wie vorher.

Neue Bedeutung des Christentums im
Kampf der Völker der Dritten Welt

NW: Du selbst bist Pfarrer der United
Church of Christ in the Philippines
(UCCP), einer kleinen protestantischen
Kirche, die kontinuierlich die Anliegen des
Volkes vertritt. Ist es eine Übertreibung zu

sagen, dass bei der UCCP die Kirchenleitung

progressiver ist als die Basis?

Tim Salem: Wir haben nicht nur eine
progressive Kirchenleitung, auch die
Ausrichtung unserer Programme und unsere
Vision der Kirche sind progressiv. Natürlich

ist die UCCP - wie jede Kirche auf den
Philippinen - in politischen Fragen
gespalten. Auch unter unseren Mitgliedern
finden sich Reaktionäre, Konservative,
sogar Fundamentalisten. Aber es ist ein gutes
Zeichen, dass die UCCP trotz all dieser
Spannungen überlebt und dabei ein
progressives Programm beibehalten hat. So

war sie etwa die erste Kirche, die in den
Jahren des Kriegsrechts ein
Menschenrechtsprogramm eingerichtet hatte. Ich lie¬

be meine Kirche, weil sie wegen dieser
Unterstützung der Anliegen des Volkes
gelitten hat. In der Aquino-Zeit wurde sie
angeklagt, eine «kommunistische
Frontorganisation» zu sein - ich denke, das ist
eine Ehre für die Kirche.

NW: Was heisst esfür dich, aufden Philippinen

Christ zu sein?

Tim Salem: Unser Volk kämpft für
Menschlichkeit und Würde und Befreiung.
Dies ist der Kontext, in dem wir erleben,
was es heisst, auf den Philippinen Christ zu
sein. Was Inkarnation heisst, was Kreuzigung

bedeutet, was es heisst, sein Leben für
etwas hinzugeben, das grösser ist als du
selbst - all dies wird erst im Bezug zu
dieser Realität des Kampfes deutlich. Ich
denke, dass das Christentum seine neue
Bedeutung im Kampf der Völker der Dritten

Welt gefunden hat. Es manifestiert sich
darin, dass es mit den Menschen an der
Basis geht. Das ist das Christentum, das
nach Golgatha geht; und es ist das
Christentum, das den auferstandenen Jesus
erlebt. Denn wer anders könnte das Volk in
seinem Kampf begleiten, als jene, die
glauben, dass der Tod keine Macht über sie
hat?

Mutter, es gibt eine Nachricht,
die ich dir berichten will,

nur, damit du ruhig schläfst.
Sie wissen den Weg nicht,
und selbst, wenn sie ihn wussten,

könnten sie ihn nicht gehen.

Sie können nur Dollars zusammenzählen
und den Armen das Leben nehmen
und verstehen sich auch darauf,
Devisen bei Schweizer Banken abzuheben.

Denn sie wissen weder, was Würde ist
noch Wahrheit und Ehrenhaftigkeit,
noch Gerechtigkeit und Vernunft,
noch was Menschlichkeit ist, Mutter.

Man sagt, in der Militärakademie
sei ihr Herz verfault.
Ich fühle, dass sie nicht beten können

wie du,
nicht hoffen, nicht lernen, nicht schweigen,
und mehr noch

- dass sie nicht lieben können!

(Julia Esquivel, Drei Lieder für meine Mutter, nach: KEM-Pressedienst, 14.9.93)

21


	NW-Gespräch mit Tim Salem : "Das Volk der Philippinen in seinem Kampf begleiten..."

