
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 88 (1994)

Heft: 1

Artikel: Leonhard Ragaz und der Pazifismus

Autor: Brassel-Moser, Ruedi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143805

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143805
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ruedi Brassel-Moser

Leonhard Ragaz und der Pazifismus

Ragaz war nicht der dogmatische Pazifist, als der er oft dargestellt wird. Auch wenn er
persönlich der Gewaltlosigkeit verpflichtet war, so veränderte sich dennoch sein
Friedenskampf mit den konkreten politischen Herausforderungen. Ruedi Brassel-Moser,
Historiker und Bearbeiter des dritten Bandes der Ragaz-Briefe, zeichnet Ragaz' Weg zur
Friedensbewegung und in der Friedensbewegung nach: das Ringen um die Synthese von
Völkerbund und Sozialismus, dasfrühe Engagementfür eine exemplarische Abrüstung der
Schweiz, die Erschütterung angesichts des neu aufflammenden Militarismus der 30er
Jahre, das Ringen um die Legitimität militärischer Sanktionen der Völkergemeinschaft
gegenüber einem Rechtsbrecher, z.B. dem faschistischen Italien nach dem Überfall auf
Abessinien. Bei allen Analogien zur aktuellen Debatte über Interventionen in Ex-Jugoslawien,

Somalia und anderswo warnt unser Freund vor einer vorschnellen Übertragung
Ragazscher Positionen auf die heutige Situation. Wir sollten die Kriterien nicht ausser
acht zu lassen, die diesen Positionen damals zugrunde lagen. Das für die historische
Friedensforschung wichtige Referat hat Ruedi Brassel-Moser aus Anlass des 125.
Geburtstags von Leonhard Ragaz an der Jahresversammlung der Religiös-sozialistischen
Vereinigung vom 24. September 1993 vorgetragen. Red.

«Seit Jahren führe ich mit wachsender
Entschiedenheit und Schärfe diesen Kampf
gegen einen Pazifismus, der in Gefahr
steht, einer der besten Verbündeten des
Bösen zu werden... Der Pazifismus dieser
Art ist halt einer jener selbstgemachten
<Ismen>, die als Götzen der eigenen
Bequemlichkeit oder Schwäche dienen.»
Leonhard Ragaz schrieb diesen Satz in einem
Brief an Arthur Rieh im September 1935.

Das Zitat lässt vieles offen, und doch
werden daran mindestens zwei Dinge deutlich,

auf die es zum vornherein ankommt,
wenn über Ragaz und über Pazifismus
nachgedacht wird. Zum einen etwas
scheinbar Banales: Den Pazifismus gibt es

nicht, es gibt vielmehr verschiedene
Strömungen und Konzepte in der Friedensbewegung.

Und zum andern: Ragaz lehnte es
ab, die von ihm verfolgte Linie zur Doktrin
zu erheben, daraus einen «Ismus» zu
machen. Es ging ihm nicht darum, eine reine
Lehre zu entwerfen und dann daran festzuhalten.

Für ihn bestand die Herausforderung

darin, im politischen Handeln die
Hoffnung auf das Reich Gottes lebendig

und wirksam werden zu lassen. Dafür gibt
es keine Patentrezepte. Es kann nur geschehen

unter Berücksichtigung der jeweiligen
geschichtlichen Umstände. Ragaz'
Pazifismus ist daher keine fixe Grösse. Seine
Ausformung verändert sich mit der
konkreten politischen Herausforderung.

Um das Verhältnis von Ragaz zum
Pazifismus - besser zu den verschiedenen
pazifistischen Strömungen - zu klären, ist es
daher nötig, den verschiedenen geschichtlichen

Konstellationen nachzugehen. Das
gibt uns gleichzeitig die Gelegenheit, uns
auch die Entwicklung von Leonhard
Ragaz' Beschäftigung mit der Friedensfrage

vor Augen zu führen. Dem ist der
erste, längere Teil meines Referats gewidmet.

Dabei möchte ich auf eine Phase näher
eingehen, in der Ragaz' Pazifismus in
besonderem Masse auf die Probe gestellt
wurde.

Überraschenderweise war das weder im
Ersten Weltkrieg der Fall, als er und
insbesondere seine Frau Clara Ragaz sich in der
Friedensbewegung zu engagieren begannen,

noch im Zweiten Weltkrieg, als die



Zensur ihn mundtot zu machen suchte.
Eine Krise die bis ans Innerste rührte,
machte Ragaz' Haltung zur Friedens- und
Gewaltfrage jedoch in den Jahren vor dem
Zweiten Weltkrieg durch, als sich das
Scheitern der Massnahmen einer kollektiven

Friedenssicherung im Rahmen des
Völkerbunds abzeichnete. In einem kurzen
Schlussteil möchte ich dann einige Fragen
stellen, die sich im Anschluss an Ragaz und
im Hinblick auf die heutige Diskussion um
Massnahmen im Rahmen einer kollektiven
Sicherheit, um Sanktionen und Interventionen,

ergeben.

Ragaz' Weg zur Friedensbewegung

«Ich habe in den furchtbaren Tagen des

August 1914 ein Gelübde getan, diesem
Kampf gegen den Krieg mein künftiges
Leben zu widmen und gedenke es zu
halten.»1 Leonhard Ragaz schrieb diesen Satz
im Mai 1939, am Vorabend des Zweiten
Weltkriegs. Tatsächlich stand sein öffentliches

Wirken in seinen letzten 30 Lebensjahren

in Zeichen des Einsatzes für den
Frieden, als Redaktor der Neuen Wege, in
den Kontakten durch den Internationalen
Versöhnungsbund und die religiös-soziale
Bewegung, als Präsident der Zentralstelle
für Friedensarbeit und im Schweizer Zweig
des Rassemblement Universel pour la Paix
und anderem mehr.

Dabei war ihm der Antimilitarismus
keineswegs von Anfang an vertraut gewesen.
Leonhard Ragaz wurde vor 125 Jahren, am
28. Juli 1868, in eine Welt geboren, in
welcher die Nationalstaatlichkeit und ein
entsprechender Nationalismus hoch im
Schwange waren. Es waren die Jahre der
ersten deutschen Einigung, in der Preussen
sich als die kontinentale Macht etablierte.
Im Schatten des labilen Gleichgewichts der
Grossmächte - will sagen: im Schatten
ihrer imperialistischen Rivalität - blieb die
Existenz der Kleinstaaten stets prekär. Es
war auch die Zeit, in der sich auf dem
Balkan nationale Bewegungen bildeten,
gegen das osmanische Reich und gegen
den Zugriff der Donaumonarchie auf die
Erbmasse desselben.

Auch in der Schweiz trieb am Ende des
letzten Jahrhunderts der Nationalismus seine

Blüten. Zumindest einige davon produzierte

ebenfalls der «Militarist» Ragaz - so
etikettierte er sich rückblickend selbst.2
Zum Beispiel, als er 1899 als Churer
Stadtpfarrer an der 400-Jahrfeier der Schlacht an
der Calven vor Bundesrat und anderen
Geladenen die Festpredigt hielt. In der
Volksfreiheit «alt fry Rätiens», in dessen späterem
Anschluss an die Eidgenossenschaft und
nicht zuletzt im militärischen Erfolg der
Bündner an der Calven sah Ragaz den
Beweis dafür, dass «Gott durch den Mund der
Geschichte zum Bündnervolk redet»3. Zwar
hatte er geistig und in sozialen Belangen
schon in diesen Churer Jahren Anschluss
an den Sozialismus gefunden. Was ihn aber
nach eigenem Zeugnis damals noch von der
Sozialdemokratie abhielt, war «meine
Militärfreundlichkeit»4.

Ragaz ist also, wie er später in einem
Brief an Dorothea Euler schrieb, «nicht den
Weg von der <Gewaltlosigkeit zum
Gewaltglauben) gegangen, sondern umgekehrt»5.
Bereits vor dem Ersten Weltkrieg - in seiner
Zeit als Münsterpfarrer in Basel, dann ab
1908 als Theologieprofessor an der Universität

Zürich - hatte sich Ragaz, wie Markus
Mattmüller es in seiner Biographie darlegt,
nicht nur offen mit der sozialistischen
Arbeiterbewegung solidarisiert, sondern er
näherte sich innerlich auch der Friedensbewegung

an. Doch erst nach der «ungeheuren
Erschütterung»6, die für ihn der Ausbruch
des Weltkriegs bedeutete, begann er sich
explizit mit den Fragen von Krieg und Frieden

auseinanderzusetzen.7 Tagelang rang er
in jenem Spätsommer darum, inwiefern dieser

Katastrophe ein «Sinn» abzugewinnen
sei. Ein solcher offenbarte sich ihm in
heilsgeschichtlicher Dimension: als Gericht in
einem Ringen zwischen dem Reich Gottes
und dem Reich der Gewalt. Der Entscheid in
diesem Ringen konnte zwar nur Gott
zukommen. Doch ohne Zutun des Einzelnen,
ohne überzeugtes Eintreten für ein Reich
der Gerechtigkeit und des Friedens, war an
eine Rettung nicht zu denken.

Hier wurzelte Ragaz' Gelöbnis von 1914,
sein Leben fortan zentral dem Kampf für



den Frieden zu widmen, seinen bisher
passiven, latenten Pazifismus manifest werden
zu lassen. Dieser Einsatz für den Frieden
kann daher nicht isoliert politisch betrachtet

werden, sondern lebte aus dem Glauben
an das kommende Reich, aus der Nachfolge

Christi heraus. Ragaz' Engagement
kann aber auch nicht isoliert von seiner
Person her betrachtet werden, sondern war
getragen von seiner ganzen Familie. Ragaz
wirkte während des Ersten Weltkriegs
publizistisch, durch Vorträge, durch das
Einstehen für Militärdienstverweigerer und
nicht zuletzt durch die Unterstützung der
immensen Friedensarbeit, die seine Frau
Clara Ragaz in diesen Jahren beim Aufbau
der Internationalen Frauenliga für Frieden
und Freiheit (IFFF) leistete. Ihr Anteil an
der Friedensarbeit von Leonhard Ragaz
und ihr eigenständiger Einfluss darauf sind
kaum zu unterschätzen.8

Die Idee des Völkerbunds

Der Ausgang des Ersten Weltkriegs hatte
für Ragaz eine neue Situation geschaffen,
neue Möglichkeiten eröffneten sich. Zwei
Momente traten dabei in den Vordergrund,
die russische Revolution und der Völkerbund,

die Ragaz mit zwei Namen verknüpfte:
Wilson und Lenin. Woodrow Wilson

hiess der amerikanische Präsident, der
schon während des Kriegs einen 14-

Punkte-Friedensplan entworfen hatte. Er
galt Ragaz als der Vater des Völkerbunds,
als Künder einer neuen Ära der
Weltdemokratie. Was Ragaz jedoch an Wilson
aussetzte, war, dass dieser den Aspekt
der nationalen Selbstbestimmung zu sehr
betonte. Lenin, den Ragaz bei dessen
Zürcher Exil bloss flüchtig zur Kenntnis
genommen hatte, stand für die Sache der
Arbeiter, für die soziale Gerechtigkeit, für
den Sozialismus - Inhalte, die dem Wil-
sonschen Konzept ebenso abgingen, wie
der bolschewistischen Revolution die
Demokratie. Für Ragaz stand der Name
Lenins freilich auch für die Pervertierung des
sozialistischen Ethos durch eine Politik der
Gewalt, wie sie von den Bolschewiki
betrieben wurde.9

Die Verbindung von Völkerbund und
Sozialismus wurde für Ragaz die wohl
bestimmende Leitlinie seines politischen
Wirkens der Jahre nach dem Ersten
Weltkrieg.10 Das eine war für ihn ohne das
andere nicht denkbar. In der Idee des Völkerbunds

kam für ihn all das zusammen, was
die Welt nach der durchlittenen Katastrophe

des Weltkriegs benötigte: eine internationale

Rechtsordnung, die an die Stelle der
zwischenstaatlichen Gewalt-Unordnung,
der Anarchie und Willkür vermeintlicher
Gleichgewichtskonstruktionen trat. Wenn
das Recht an die Stelle der Gewalt trat,
konnten die Beziehungen zwischen den
Völkern sich auf der Basis der Sittlichkeit
entwickeln. Dazu gehörte wesentlich der
Schutz der Schwachen im Rahmen einer
kollektiven Sicherheit. Die demokratische
Organisation der Völkergemeinschaft war
zu verbinden mit einer Totalabrüstung des
Militärs. Es sollte bloss eine internationale
Polizeitruppe, eine Völkerbundspolizei,
übrigbleiben. Zu einer umfassenden
Friedensorganisation gehörte aber über die
völkerrechtlichen Dimensionen hinaus
auch ein weltweiter organisatorischer
Zusammenschluss von Genossenschaften und
Gewerkschaften mit der Zielsetzung eines
genossenschaftlichen Sozialismus.

In der Zusammenfassung all dieser
Momente lag für Ragaz die Verheissung, die
mit dem Völkerbund verbunden war. Dieser

stellte für ihn weit mehr dar als eine
blosse Institution. Er verkörperte eine Idee,
die aus dem Chaos des Weltkriegs und aus
dem kapitalistischen Materialismus
herausführen konnte: «Aber man wird den
Völkerbund nie verstehen, wenn man ihn
nicht in den ganzen grossen Zusammenhang

der Weltbewegung stellt und begreift,
dass er ein Teil ist und ein Symptom, auch
ein Symbol, jener neuen Orientierung der
Welt an einer einigenden höchsten Wahrheit,

jener Gestaltung einer neuen Erde
nach der grossen Flut.»11

Radikaler Pazifismus

Der Ruf nach einem Völkerbund war
nicht neu. Die Völkerbundsidee war - zu-



sammen mit der Forderung nach dem Ausbau

des internationalen Rechts - schon der
Hauptinhalt der Friedensbewegung vor
dem Ersten Weltkrieg gewesen. Gerade in
der Schweiz hatte dieser völkerrechtliche,
«gemässigte» Pazifismus einige Bedeutung

erlangt. Die Namen der
Friedensnobelpreisträger Elie Ducommun und Albert
Gobat, beide nebenamtliche Sekretäre des
in Bern residierenden Internationalen
Friedensbüros, mögen dafür stehen. Militärkritisch

oder gar antimilitaristisch war
dieser völkerrechtlich orientierte Pazifismus

kaum. Typisch dafür ist die Reaktion
des Redaktors der Zeitschrift «Friede» des
Schweizerischen Friedensvereins auf den
Ausbruch des Ersten Weltkriegs: «Die Welt
muss nun erkennen, was wir Pazifisten ihr
längst prophezeit haben, dass man nicht um
des Friedens willen rüstet, sondern zum
Krieg... Auch der Redakteur unseres
Organs hat die Feder mit dem Schwert
vertauscht, um die Grenzen unseres teuren
Vaterlands vor den heranstürmenden Wogen

des Krieges zu schirmen.»12

Ragaz' Haltung fiel ungleich radikaler
aus. Ein Austauschen der Feder mit dem
Schwert kam für ihn nicht in Frage. Er
schreibt von sich, dass er im Weltkrieg, bei
Erhalt eines militärischen Aufgebots, den
Militärdienst verweigert hätte.13 Entgegen
anderslautenden Vorwürfen hat er
allerdings nie zur Militärdienstverweigerung
aufgerufen. Dazu war ihm dieser Entscheid
zu sehr eine Angelegenheit des persönlichen

Gewissens. Klar aber war für ihn
und für viele andere angesichts des Grauens

des Weltkriegs, dass sich der Kampf für
den Frieden nicht bloss auf die Schaffung
von friedenssichernden Institutionen und
Rechtsordnungen beschränken konnte. Die
Überwindung der Gewalt betraf auch die
eigene Existenz, sie müsste von innen her
kommen, als Absage an ein System der
Gewalt, das in Militär und Militarismus
seinen stärksten Ausdruck fand.

Einer, der diese Konsequenz ebenso
radikal gezogen hatte wie Ragaz, und der in
den Jahren nach dem Ersten Weltkrieg eng
mit ihm zusammenarbeitete, war der Ingenieur

Pierre Cérésole, der Begründer des

Internationalen Zivildienstes. Von ihm ist
ein Ausspruch überliefert, der typisch ist
für das Bestreben dieses neuen Pazifismus
nach Wahrhaftigkeit. Als Cérésole wegen
der Verweigerung der Militärersatzsteuer
ins Gefängnis müsste, hielt er fest: «Das ist
ein Tag..., an dem ich mir den Luxus
leisten kann, nicht zu lügen.»14

Der Begriff «radikaler Pazifismus», der
für diese Bewegungen geprägt wurde, ist
eine Etikette, hinter der sich wiederum die
verschiedensten Strömungen verbergen.
Allgemein kann gesagt werden, dass der
Pazifismus hier eine grundsätzliche,
ethisch und oft auch religiös begründete
antimilitaristische Note erhielt. «Nie wieder

Krieg» und «Krieg dem Kriege» waren
die zentralen Slogans. In der Schweiz trat
zudem zeitweise die Forderung nach einem
Zivildienst für Militärdienstverweigerer in
den Vordergund.

All diese Bestrebungen verfolgte und
beförderte Ragaz in den Neuen Wegen und
in seiner Bildungsarbeit an der Gartenhofstrasse

7 sowie in der Zentralstelle für
Friedensarbeit, die dort ebenfalls ihren Sitz
erhielt. Dazu kamen die Pazifistische
Bücherstube und natürlich das Präsidium der
Schweizer Sektion der IFFF durch Clara
Ragaz. Aus dem Haus der Familie Ragaz
wurde so in der Tat das Zentrum des
Antimilitarismus in der Schweiz. Denn Ragaz
selber verstand sich in erster Linie als
Antimilitarist. Damit konnte er sich nach zwei
Seiten abgrenzen: zum einen gegen die
gemässigte Richtung des völkerrechtlichen
Pazifismus, zum andern gegen eine Spielart

des radikalen Pazifismus, die eine reine
Gewaltlosigkeit, das «Nicht-Widerstehen»
im Sinne Tolstois, anstrebte. Vor allem im
Verlauf der 30er Jahre wurde diese
Trennungslinie wichtig.

«Die Abrüstung als Mission der
Schweiz»

Der aufsehenerregendste Vorstoss, der in
den 20er Jahren von Ragaz ausging, war
jener einer einseitigen Abrüstung der
Schweiz, den er 1924 lancierte. Dieser Vor-



schlag, vorgestellt in seiner Schrift «Die
Abrüstung als Mission der Schweiz», ist
nur vor dem Hintergrund seiner
Völkerbundskonzeption zu verstehen. Schon 1920
in der Abstimmung über den Beitritt hatte
sich Ragaz vehement für den Völkerbund
ausgesprochen. Nur die Verwirklichung
des Völkerbunds könne der Schweiz den
Bestand sichern und ihr einen neuen,
erweiterten Sinn geben. Nur die kollektive
Friedenssicherung im Rahmen einer
internationalen Organisation vermöge die Kleinen

und Schwachen zu schützen. Militärisch

sei das nicht mehr möglich.
Diese Argumentation wurde im Hinblick

auf die Frage der Abrüstung zugespitzt.
Jetzt, da der Völkerbund bestehe, gelte es,
durch Taten die in ihm angelegten
Möglichkeiten auszubauen. Gerade weil die
Schweiz als Kleinstaat nur im Rahmen
einer kollektiven Friedenssicherung bestehen

könne, sei sie berufen, in der
Abrüstungsfrage voranzugehen, müsse sie den
Glauben aufbringen, diesen Schritt zu tun.
Denn: «Die Abrüstung fordert Glauben.
Ohne einen solchen darf man sie allerdings
nicht wagen. Sie fordert den Glauben, dass
ein Volk lebe nicht durch seine Kanonen
und Maschinengewehre, sondern durch
das, was in ihm an Reinheit, Gerechtigkeit
und Liebe wohnt, durch das, was es für die
Menschheit schafft und leidet, durch die
Erfüllung des Willens Gottes mit ihm.»15

Damit ist ein radikal anderes Denken
von Sicherheit und Wagnis angedeutet.
Während man im Völkerbund - vor allem
aufgrund der Sicherheitsbedenken Frankreichs

- auf die Position eingeschwenkt
war, dass der Abrüstung ein Ausbau
genügender militärischer Sicherheit vorangehen

müsse, hielt Ragaz an der Gegenposition
fest. In einer Auseinandersetzung mit

Friedrich Wilhelm Foerster präzisierte
Ragaz später diesen Aspekt folgendermassen:

«Ich bekämpfe einen falschen
Sicherheitsbegriff, das was ich Sicherheitswahn

nenne, den Wahn, dass das System
der militärischen Rüstungen den Völkern
wirklich Sicherheit geben könne, und
kämpfe für eine bessere Auffassung von
Sicherheit, eine, die aus einem anderen

Glauben stammt... Ich wünsche, dass auch
das grösstmögliche Mass von Sicherheit
durch Ordnungen geschafft werde, und lehne

in diesem Sinne eine Völkerbundspolizei
nicht grundsätzlich, etwa weil sie gegen

die Gewaltlosigkeit Verstösse, ab...»16
Die Hoffnungen, die Ragaz auf den

Völkerbund gesetzt hatte, waren gross. Ragaz
selber hat die Unterscheidung getroffen
zwischen einer absoluten Hoffnung auf das
Reich Gottes und der relativen Hoffnung,
die sich auf konkrete Bewegungen und
Entwicklungen der Zeitgeschichte richtete.
Verschiedentlich ist bemerkt worden, dass
sich diese Unterscheidung bei Ragaz auf
der Ebene des Politischen immer mehr
verwischte, wie eben auch in seiner visionären

Sicht einer Synthese von Völkerbund
und Sozialismus. Dass die institutionellen
Träger keine Garanten für die Einlösung
dieser Hoffnung sein konnten, war Ragaz
jedoch klar. Zu schwerfällig war die Genfer
Organisation, von den Borniertheiten der
sozialistischen Parteien ganz zu schweigen.

Aber immerhin stellten sie Gefässe
dar, in denen Bewegungen entstehen
konnten, um sich auf den wahren Gehalt
ihrer Ziele zu besinnen. So hielt Ragaz in
bezug auf den Völkerbund fest: «Es liegt
eine sakramentale Kraft in der, wenn auch
noch so dürftigen Verwirklichung einer
Idee, die vorher lange bloss Idee, und das
heisst für viele: bloss Traumbild war.»17

Erschütterungen der 30er Jahre

Die 30er Jahre brachten dann allerdings
eine politische Entwicklung, die diese Vision

erschütterte. 1932 scheiterte die Genfer
Abrüstungskonferenz, im Januar 1933
erfolgte die Machtergreifung Hitlers. In der
Schweiz schwenkte die Sozialdemokratie
1935 um auf die Befürwortung der
Landesverteidigung - eine militaristische
Stimmung machte sich breit. Im italienischen
Eroberungskrieg in Abessinien 1935/36
versagte das System der kollektiven
Sicherheit des Völkerbunds ebenso wie bei
der Besetzung des Rheinlands 1936, im
Spanischen Bürgerkrieg und schliesslich
1938 im Münchener Abkommen. Mit der



Rückkehr zur integralen Neutralität setzte
die «Motta-Schweiz», wie Ragaz sich
abschätzig ausdrückte, bloss noch ein Tüpf-
chen aufs «i». Die Auswirkung dieser
Entwicklungen auf Ragaz können wir nur
ermessen, wenn wir uns in Erinnerung rufen,
welche Hoffnungen er auf einen anderen
Gang der Dinge gesetzt hatte.

Aus diesen Entwicklungen zog Ragaz
Konsequenzen für die Friedensarbeit.
Bereits seit dem Scheitern der Abrüstungskonferenz

hatte er die Forderung nach einer
einseitigen Totalabrüstung der Schweiz
nicht mehr erhoben. Das hiess jedoch nicht,
dass er auf die Linie jener umgeschwenkt
wäre, die nun - wie die SPS angesichts des
deutschen und des italienischen Faschismus

- die militärische Landesverteidigung
befürworteten. In jener Debatte betonte
Ragaz vielmehr die unlösbare Verbindung
zwischen Antimilitarismus und Sozialismus:

«Der Antimilitarismus, Genossen, ist
nicht ein Kleidungsstück, das der Sozialismus

je nach dem politischen Wetter anziehen

oder ausziehen könnte, der Antimilitarismus

ist die Seele des Sozialismus...
Denn der sozialistische Antimilitarismus
ist ein notwendiger Teil des ganzen
sozialistischen Glaubens: des Glaubens an den
Menschen, an das Leben, an die Gerechtigkeit,

an die Bruderschaft... Nehmt aus dem
Sozialismus den radikalen Friedensglauben

und Friedenskampf heraus und er fällt
in sich zusammen... Ihr öffnet dem
Faschismus die Pforte, indem ihr den
Sozialismus innerlich aufhebt.» Und er fuhr fort:
«Es gibt nur eine Waffe, mit der wir Hitler
bekämpfen, wie die Schweiz, die Demokratie

und den Sozialismus retten: das ist
der Krieg gegen den Krieg!»18

Ragaz trat in der Folge aus der SPS aus.
Wie vor dem Ersten Weltkrieg war es wieder

die Haltung zum Militär, die Ragaz von
der Sozialdemokratie trennte - bloss jetzt
mit umgekehrten Vorzeichen!

Um die Gewalt zu überwinden, konnte
nicht auf Gewalt gebaut werden. Deshalb
setzte Ragaz nach wie vor auf den Völkerbund.

Doch gerade diese Hoffnung wurde
in den Jahren 1935/36 schmählich ent¬

täuscht. Man kann es in den Briefen dieser
Zeit nachlesen, in welch tiefe innere Krise
Ragaz geraten war. So sprach er in einem
Brief vom 18. Dezember 1935 an Alice
Herz davon, «das Gefühl, dass meine
eigenste, innerste Sache von Gott verlassen

sei», habe ihn «in den Grundfesten
erschüttert»19. Ragaz schrieb diesen Brief
mitten in den Auseinandersetzungen um
die Haltung des Völkerbunds im italie-
nisch-abessinischen Krieg. Und Ende Mai,
als das Schicksal Abessiniens besiegelt
war, teilte er Alice Herz mit: «Die endgültige,

wenigstens für dieses Stadium
endgültige Katastrophe Abessiniens mit allem,
was dazu gehört, hat mir gezeigt, wie
Menschen an Erlebnissen sterben können und
was ein gebrochenes Herz ist. Tage und
Nächte lang hing mein seelisches und
körperliches Leben nur an einem Faden, von
dem ich gut spürte, wie dünn er sei.»20

Im Herbst 1935, als das faschistische
Italien das selbständige Abessinien
überfallen hatte, reagierte der Völkerbund mit
einer Verurteilung dieses einseitigen
Aggressionsakts. Nun ging es darum, ob das

System kollektiver Sicherheit tatsächlich
zum Tragen kommen und das Recht des
Schwachen und Angegriffenen schützen
könne. Enthusiastisch begrüsste Ragaz den
nach anfänglichem Zaudern zustande
gekommenen Sanktionsbeschluss des Völkerbunds

als «eine neue Epoche der Geschichte»21.

Angewidert äusserte er sich über die
schweizerischen Bestrebungen, sich unter
Vorschiebung von Neutralitätspflichten
mit Mussolini gut zu stellen. Ragaz sprach
in diesem Zusammenhang von «Landesverrat».

Er kritisierte unter anderem auch
den Entscheid von Bundesrat Motta, ein
Waffenembargo gegen beide Kriegsparteien

zu verhängen und nicht nur, wie der
Völkerbund es verlangte, gegen den
Aggressor Italien. Paradoxerweise teilte
Ragaz diese Kritik u.a. mit der Firma
Bührle-Oerlikon.22

Sanktionen und Völkerbundspolizei

Wie aus dieser eher seltsamen Konstellation

zu erkennen ist, erschien vor dem kon-



kreten Hintergrund der Ergreifung und
Durchsetzung von Sanktionen die Gewaltfrage

in neuem Licht. Gerade im Hinblick
auf die heutige Debatte um die UNO-
Interventionen in Somalia und Bosnien interessiert

deshalb die damalige Auseinandersetzung.

Ragaz hatte stets darauf hingewiesen,
dass auch bei einer vollständigen militärischen

Abrüstung eine Völkerbundspolizei
notwendig sein könne. Mit dem «Schritt
vom Militär zur Polizei auch im internationalen

Leben wäre an die Stelle der
Gewalt das Recht gesetzt. Polizei gibt es
immer nur im Rahmen einer Rechtsordnung,
Militär ist der Ausdruck der rechtlosen,
anarchischen Selbsthilfe.»23 Im Falle der
Sanktionen stehe man nun «vor der Tatsache,

dass das Recht, in dem es die Gewalt
überwinden will, selbst nicht ohne Gewalt
in Form des Zwangs auskommt»24. Eine
Erkenntnis, die heute immer wieder
gemacht wird: Die Aufgaben des
peacekeeping und des peace-enforcing drohen
fliessend ineinander überzugehen. So
plädierte Ragaz u.a. dafür, dass England den
Suezkanal, der für die Versorgung der
italienischen Okkupationsarmee von zentraler

Bedeutung war, sperren sollte: «Ist es
ein erträgliches Schauspiel, wenn eine
englische Flotte vor Suez liegt und zusieht,
wie immer neue italienische Schiffe mit
Soldaten, Tanks und Giftgasen zum Morde
abessinischer Männer, Frauen und Kinder
vorbeifahren? Entweder - Oder: Entweder
hat man Heere und Flotten, dann brauche
man sie im Dienst der Menschlichkeit, oder
man schaffe sie ab.»25

Ganz ähnlich äusserte sich Ragaz auch
ein Jahr darauf in einem Briefwechsel
mit dem Basler Quäker Alfred Bietenholz
über die Frage, ob die Volksfrontregierung
Frankreichs im Spanischen Bürgerkrieg
den Republikanern hätte Waffen liefern
sollen: «Aber so doktrinär wollen wir doch
nicht sein, dass wir um eines Dogmas willen

offenkundige Tatsachen leugneten:
Wenn einmal mit Waffen gekämpft wird
und wenn man das Recht von Waffenkampf
zugibt..., dann ist doch klar, dass es besser
ist, wenn die Regierung Waffen hat, um in

ein paar Tagen den Putsch zu erledigen. Es
ist dann ein Polizeiaktion.»26 Die
Divergenzen über das unbedingte Festhalten an
der Gewaltlosigkeit oder eine bedingte
Befürwortung von allenfalls sogar militärischen

Interventionen gingen - ähnlich wie
das heute der Fall ist - quer durch die
Friedensbewegung und auch durch die
Gruppe der Religiös-Sozialen. Und der
Konflikt hinterliess - auch bei Ragaz - tiefe
Verletzungen. So notierte er nach einer
Debatte an der Bieler Tagung der Religiös-
Sozialen im Herbst 1936 in den Neuen
Wegen: «Über das Thema der sogenannten
Gewaltlosigkeit hätte man sicher
freundschaftlich reden können, wenn nicht von
vornherein denen, die eine übernationale
Rechtsordnung vertraten, schwaches und
feiges Umfallen vor dem Gegner, Erliegen
in der Versuchung des bösen Geistes und
UnWürdigkeit für den Dienst an der Sache
Christi vorgeworfen worden wäre.. .»27

Das heisst jedoch nicht, dass Ragaz nun
unbedingt für militärische Massnahmen
eingetreten wäre. Für sich selber hielt er
fest am Weg der Gewaltlosigkeit. Doch er
weigerte sich, diejenigen zu verurteilen,
die den anderen Weg glaubten gehen zu
müssen. Ihnen gestand er ein in der historischen

Situation gründendes relatives Recht
zu. Und auch für sich selbst hielt er fest:
Wenn «auf der einen Seite Unrecht und
Lüge stünden, aber als Preis des Friedens,
und auf der andern Seite Recht und Wahrheit,

aber mit der Gefahr des Krieges, so
würde ich (mit Gandhi!) ohne Besinnen das
Zweite wählen; denn es gibt keinen
wirklichen Frieden auf Grund von Unrecht und
Lüge.»28

Ebenso deutlich drückte sich Ragaz
1939 in einem Brief an Fritz Lieb aus: «Ich
bin von ganzem Herzen für einen Widerstand

ohne Waffen und glaube in letzter
Instanz niemals an die Waffen, bin selbst
<absoluter> Pazifist, aber wo in aller Welt
Menschen für Freiheit, Demokratie,
Sozialismus, Menschenrecht kämpfen, sei's
auch mit Waffen, da bin ich mit ihnen,
ginge gerne zu ihnen - ohne Waffen! - da
wünsch ich ihnen Rettung, da verlange ich,
dass man nicht durch Nichtintervention



ihnen den Schutz des Völkerrechts
versage.»29

Kritik am Passivismus

In aller Deutlichkeit distanziert sich
Ragaz hier von einem passiven Pazifismus
der reinen Gewaltlosigkeit. In diesem
Zusammenhang steht auch die eingangs
zitierte Kritik an einem «Nur-Pazifismus»,
wie ihn die konsequenten, tolstojanischen
Vertreter der Gewaltlosigkeit und ein Teil
der Quäker vertraten. Das Gefährliche daran

war nach Ragaz die Möglichkeit, dass
die um nationale Interessen besorgten
Regierungen sich solche quietistischen
Stimmungen nutzbar machten, um eine Politik
des Stillhaltens, des Appeasement gegenüber

den offenkundigen Rechtsbrechern zu
praktizieren. «Ja, es besteht zum mindesten
die ungeheure Gefahr, dass die Welt am
Pazifismus zugrunde geht, der ungewollt
zum Retter des Militarismus wird...»30
Wenn das Prinzip der Gewaltlosigkeit dazu
führte, dass gegen den Überfall von
Abessinien, gegen die Besetzung des Rheinlandes

1936, gegen die Zerstörung der Spanischen

Republik durch Franco keine
Massnahmen zu ergreifen seien, dann wurde
dieser Pazifismus zum «Verbündeten des
Bösen» selber. «Wenn man den Frieden auf
einem solchen Boden bauen will», schrieb
Ragaz im Frühjahr 1936, «dann verfällt
man dem Wort des Propheten: <Wehe
denen, die .Friede' rufen, wo doch kein Friede

ist!>»31

Ragaz' Kritik an der Appeasement-Po-
litik der Westmächte war also älter als das
Münchener Abkommen von 1938! In dem
eben zitierten, mit «Wahrheit und Frieden»
betitelten Aufruf vom Frühjahr 1936 zeigte
er Schritt um Schritt, vom Anschluss
Österreichs über die Annexion der
Tschechoslowakei bis zum Polenfeldzug, zur
Westoffensive und zum Krieg gegen Russland,

wohin eine solche Politik Hitler
gegenüber führen müsste. Auf diese frühen
Warnungen und die damit verbundenen
Forderungen nach einer energischen
Stärkung und Durchsetzung der Autorität des
Völkerbunds wies Ragaz hin, als ihm im

Frühjahr 1940, nach dem Überfall
Dänemarks und Norwegens, vorgehalten wurde,
was denn geschehen wäre: «Wenn es nach
Euch gegangen wäre - !» Dann, so Ragaz,
wäre eine geeinte Völkergemeinschaft
frühzeitig vehement den Rechtsverletzungen
der faschistischen Diktatoren entgegengetreten.

«Dann hätten wir einen Völkerbund,
der die Schwachen schützt.» Und genau das
sei verhindert worden, weil der Glaube an
eine solche Aktion jenen gefehlt habe, die
damals wie jetzt bloss auf die Macht der
Waffen setzten.32

Prophetischer Antimilitarismus

Ragaz' Position erscheint komplex, fast
widersprüchlich - er selber nennt sie
«paradox»33 -, und als solche ist sie Zeugnis
vom Versuch, in unsäglichen Widersprüchen

und Spannungen die Hoffnung lebendig

zu erhalten, das absolute Ziel nicht
aufzugeben. Ein anderer, scheinbarer Gegensatz

kommt noch dazu: In jener Zeit, als er
so klar wie nie zuvor das relative Recht des

polizeilichen oder quasi-polizeilichen
Gewalteinsatzes im Dienste der Menschlichkeit

und einer übernationalen Rechtsordnung

eingestand, just in jenen Jahren
intensivierte er seine Kritik am Militarismus in
der Schweiz.

Wenn er der Anwendung von Gewalt im
Dienste der Rechtsordnung ein relatives
Recht zubilligte und trotzdem für sich
persönlich an der Gewaltlosigkeit festhielt,
durfte das nicht um der Bequemlichkeit willen

geschehen. Gerade deshalb gehörte der
intensive und hartnäckige Widerstand
gegen die sich in den 30er Jahren in der
Schweiz breitmachenden militaristischen
Tendenzen dazu: gegen den Trug des
Luftschutzes, gegen die Verdunkelung, gegen
die Wehranleihe, gegen die Verlängerung
der Rekrutenschulen, gegen den obligatorischen

militärischen Vorunterricht. Aber
auch die private Initiative für den Boykott
italienischer Waren, als einer
«korrigierende^) Ergänzung unserer offiziellen
Sanktionen- oder besser Nicht-Sanktionenpolitik»34,

was übrigens der Bundesrat als
Einmischung in die Aussenpolitik empfand.

10



Zwar forderte Ragaz nicht mehr eine
einseitige Abrüstung, hielt aber an der
allgemeinen Forderung fest. In einem Brief
an einen Zürcher Lehrer drückte er es 1934
so aus: «Niemand von uns denkt daran,
jetzt oder überhaupt solange Hitler das

Regiment führt, eine schweizerische
Abrüstungs-Initiative in Szene zu setzen. Es
handelt sich nur darum, dass die
Abrüstungsforderung nicht preisgegeben,
sondern durch schwere Zeiten hindurch festgehalten

werde. Denn wir sind der Meinung,
der Kampf gegen Krieg und Militarismus
müsse nicht bloss dann geführt werden,
wenn er unnötig ist, sondern erst recht
dann, wenn die Gefahr besonders gross
ist.»35 Noch mehr als zuvor war eine
prophetische Haltung gefragt.

Gerade im Frühjahr 1936, als zum
Zusammenbruch Abessiniens noch die Besetzung

und Remilitarisierung des Rheinlands
durch Hitler dazukam, und Ragaz sich «fast
nur noch von Zweiflern, Pessimisten,
Kopfhängern umgeben» sah, betonte er,
wie sehr ihm die Propheten halfen.36 Dass
für ihn in dieser Zeit der Anfechtung die
Propheten eine zentrale Bedeutung erhielten

- wie übrigens auch schon in den ersten
Wochen des Ersten Weltkriegs - ist kein
Zufall. Angesichts des Laufs der Dinge
wurde Ragaz selbst mehr und mehr zum
Rufer in der Wüste. An Guido Luzzato
schrieb er, «dass ich nach und nach eine
<Kassandra> geworden bin, wobei ich selber

freilich weniger an Kassandra als an
Jeremia denke»37. Gerade in der schwersten

Zeit galt es, die Gegenstimme zu
erheben: «Die Masse ist geneigt», hielt er im
Januar 1936 fest, «dem Antrieb der Gewalt
zu folgen. Aber desto fester müssen sich
einzelne dem entgegenstemmen.»38

Ragaz' Haltung während der Luftschutz-
Verdunkelungsübungen 1937, als er
zusammen mit Paul Trautvetter und Max
Gerber die Lichter im dunkeln Zürich weithin

sichtbar brennen liess, steht symbolisch
für diese Aufgabe des Mahners, Kritikers
und Warners. Als er im Mai 1939 davon
abriet, konkrete politische Schritte gegen
die Militarisierung zu unternehmen,
begründete er das so: «Das wäre utopisch und

darum sicher auch nicht von Gott gewollt.
Was wir jetzt tun können, ist warnen -
warnen vor der Verlegung des Schwerpunktes

der Verteidigung der Schweiz an
den falschen Ort, warnen vor der Psychose
und Gefahr der Militarisierung.»39

Die scheinbare Gegensätzlichkeit in der
Friedensarbeit von Ragaz, das gleichzeitige

Sich-Verweigern gegenüber der Logik
von Gewalt und Militarismus, ohne
deswegen auf der realpolitischen Ebene die
Möglichkeiten des Eingreifens zu verlieren,

fällt zusammen in dem, was wir
«prophetischen Antimilitarismus» nennen
können.40 Es ist ein relativer Pazifismus, der
um die Grenzen der Gewaltlosigkeit weiss,
wenn Menschenrechte und Völkerrecht mit
Füssen getreten werden. Der prophetische
Antimilitarismus ist nicht nur dem Frieden,
keinesfalls dem Frieden à tout prix,
verpflichtet, sondern der Wahrheit.41
Unerbittlich weist dieser prophetische Antimilitarismus

aber auch hin auf die Gefahren der
Verselbständigung des Gewaltdenkens, der
Militarisierung - auch in einer durch die
Völkergemeinschaft legitimierten
«Polizeiaktion». Als solche verstand Ragaz
übrigens auch die Kriegführung derAlliierten
gegen die Achsenmächte. In Ermangelung
eines aktionsfähigen Völkerbunds hätten
die Alliierten die Funktion einer Weltpolizei

inne.
Doch eine Verherrlichung von Militär

und Krieg, auch beim Erfolg der «richtigen
Seite», kam für ihn nicht in Frage. Wieder
nahm Ragaz Bezug auf die Propheten. In
der «Botschaft vom Reiche Gottes» etwa
geht Ragaz ein auf die Frage nach der
Einstellung zu Kriegen im Alten Testament.
Gewiss gebe es dort «gebilligte Kriege» -
Ragaz spricht nicht von «gerechten» Kriegen.

Das «Aber» kommt jedoch gleich, und
es verweist deutlich auf die von Ragaz
eingenommene Haltung: «Aber nie werden
Krieg und Kriegshelden als solche verherrlicht.

Nur Gott hat die Ehre.» In bezug auf
das Neue Testament sei es ein «reiner
Schwindel», wenn behauptet werde, es
billige den Krieg oder verherrliche ihn sogar.

Ein «Nur-Pazifismus» entspreche nicht
der Meinung der Bibel. Zwar sei zu unter-

11



scheiden zwischen dem absoluten Ziel des
Völkerbunds - einer Liebes-Ordnung -
und dem relativen einer übernationalen
Rechtsordnung, hinter der eine Exekutivgewalt

stehen müsse. Letztere zu bejahen
und für sie einzustehen, bedeute nicht einen
faulen Kompromiss. Ragaz spricht
vielmehr von einem «Stillstand im Kampfe»,
in dem man «bis zur Grenze des Möglichen
vordringen und sich mit dem Möglichen
vorläufig begnügen»42 müsse.

Ganz wesentlich zum prophetischen
Antimilitarismus gehört aber auch, dass er
sich - gerade während des Kriegs - schon
frühzeitig damit auseinandersetzte, wie der
kommende Friede zu gestalten und zu
sichern sei. Ragaz tat das in verschiedenen
Schriften, die er als Präsident des Schweizer

Zweigs des Rassemblement Universel
pour la Paix verfasste.43 Wesentlich neue
Aspekte gingen in diese Entwürfe nicht ein.
Im Vordergrund stand der Wiederaufbau
einer universalen Organisation aller Völker
und Staaten, die Einschränkung der
nationalen Souveränität im Rahmen dieser
supranationalen Organisation und für die
Schweiz die Absage an die Neutralität.
Betont wurde auch, dass die Fehler von
Versailles, die Diskriminierung der Verlierer,
nicht wiederholt werden dürften. Dabei
war für Ragaz seit dem Kriegsausbruch
klar, dass der Verlierer niemand anders als
Hitler sein konnte. Eine ähnlich tiefgreifende

persönliche Krise wie jene in der
zweiten Hälfte der 30er Jahre ist anhand der
Briefe und der Neuen Wege nicht mehr zu
erkennen, auch wenn ihm das Verbot der
Neuen Wege durch die Zensur stark zu
schaffen machte.

In seiner Autobiographie schreibt Ragaz
zurückblickend auf seine Arbeit in der
Friedensbewegung: «Der Kampf gegen den
Krieg oder, positiv ausgedrückt, für den
Frieden ist ein Hauptpunkt meines
Lebenskampfes und meines Lebensschicksals

geworden. Er hat mich sehr viel Mühsal

und Herzblut gekostet, mir
unermesslich viel Verkennung, Anfechtung,
Gegnerschaft und Feindschaft eingetragen
und mich für lange Zeit zum gehasstesten
und berüchtigtsten Manne der Schweiz ge¬

macht. - Soll ich ihn bereuen?» Ragaz
antwortet: «Es ist eben so, dass wir uns, wenn
wir wirklich Diener des lebendigen Gottes
sein wollen, die Arbeits- und Kampfesziele
nicht willkürlich wählen dürfen, sondern
sie uns von Gott stellen lassen müssen.»44

Zur aktuellen Interventionsdiskussion

Heute steht wiederum die Haltung
gegenüber Interventionen zur Debatte. Es
geht um den Einsatz von UNO-Blauhel-
men bzw. von NATO-Truppen mit UNO-
Mandat zur Friedenssicherung oder gar zur
Erzwingung von Frieden in Bosnien,
Somalia und andernorts. Das Thema
Intervention ist zu einem zentralen Streitpunkt
der Friedensbewegung geworden, auch in
der Schweiz.45 Vor dem Hintergrund der
Blockkonfrontation und des nuklearpazifistischen

Grundkonsenses war darüber in
der Friedensbewegung während Jahrzehnten

kaum mehr diskutiert worden. Allenfalls

gab es Kontroversen über die Beurteilung

von militärischer Gewalt in
antiimperialistischen Befreiungsbewegungen.

Es ist billig, der Friedensbewegung
angesichts ihrer Ohnmacht gegenüber einem
ausgebrochenen militärischen Konflikt,
gegenüber Massenvergewaltigung und
Völkermord Versagen vorzuwerfen. Das
Versagen liegt vielmehr in der Phase der
Konfliktprävention, und hier liegt es
mindestens ebenso bei den verschiedensten
national- und suprastaatlichen Akteuren
(oder Nicht-Akteuren). Es kann nicht die
Aufgabe der Friedensbewegung sein, in
einer solchen Situation die Feuerwehr zu
spielen. Die Friedensbewegung kann
zivilgesellschaftlich eingreifen, aber nicht
intervenieren. Trotzdem darf sie sich heute
nicht drücken vor der Frage, ob eine militärische

Intervention angebracht ist, um eine
Fortsetzung des Mordens zu verhindern.
Und gerade in der Schweiz sollte sie sich
davor hüten, ein politisches Abseitsstehen,
ein Sich-Drücken vor Verantwortung und
eine billige Neutralität zu reproduzieren,
die sie zu Recht an der offiziellen Aussenpolitik

immer wieder kritisiert hat.
Dabei handelt es sich aber um minde-

12



stens zwei Fragen. Die eine Frage lautet, ob
eine Intervention mit gewaltsamen Mitteln
gerechtfertigt ist. Angesichts von Genozid,
Massakern und ethnischen Säuberungen
scheint mir das der Fall zu sein. Die andere
Frage ist, ob der Einsatz militärischer
Gewalt nicht mehr Opfer fordert und Leiden
schafft als das Unterlassen derselben, und
letztlich auch, ob und wie ein solches
«peace-enforcing» in ein «peace-building»
übergehen kann. Hier ist mehr Skepsis
angesagt.

Ich masse mir jedoch nicht an, diese
verantwortungsethische Abwägung im Fall
von Bosnien selber vornehmen zu können.
Dazu ist nicht nur eine viel bessere Kenntnis

der politischen Verhältnisse erforderlich.

Es braucht dazu auch - ob wir es gerne
hören oder nicht - mehr militärisch-strategischen

Sachverstand. Das einzugestehen,
heisst aber nicht, den Entscheid über eine
Intervention bloss einem militärischen
Kalkül zu überlassen. Gerade wenn der
Einsatz von militärischer Gewalt erwogen
wird, bleibt Kritik am Militarismus erstes
Gebot. Hier kann ganz sicher an Ragaz
angeknüpft werden.46

Kritische Nachfragen

Von einer unmittelbaren Übertragung
der Ragazschen Haltung zur Interventionsproblematik

auf die heutige Situation ist
jedoch zu warnen. Zu sehr haben sich die
Rahmenbedingungen seit den 30er Jahren
verändert, zu verschieden ist jeder einzelne
Konflikt, als dass das tunlich wäre. Gerade
dann erhöbe man ja Ragaz' Position zu
dem, was sie nie sein wollte, zu einer
Doktrin. Vielleicht könnte man es jedoch
unternehmen, die Kriterien, die Ragaz für
die Begründung seiner Haltung formuliert
hat, zu identifizieren und im aktuellen
Kontext zu situieren. Dies kann im
folgenden bloss andeutungsweise und eher
fragend geschehen.

Zunächst ist festzuhalten, dass ein
Eingreifen supranational legitimiert sein muss
und nicht von nationalen Interessen
instrumentalisiert werden darf. Die Intervention
muss begrenzt sein und Polizeicharakter

haben. Sie muss zudem eingebettet sein
in ein Konzept humanitärer Aktionen
und eines Befriedungsprozesses (Aufbau
einer zivilen Verwaltung, Entfeindungs-
arbeit...), auf denen das Schwergewicht
zu liegen hat. Erst von der Beurteilung
des Ineinandergreifens aller Ebenen, des

«peace-keeping», des «peace-enforcing»
und des «peace-building» her kann über
den Einsatz militärischer Mittel geurteilt
werden.

Ragaz spricht weiter davon, dass die
Gewalt «im Dienste der Menschlichkeit»
eingesetzt werden soll. Was aber heisst
das? Nach welchen Kriterien soll entschieden

werden. Genügt es, die «rechte» Sache
zu vertreten, um im Dienst der Menschlichkeit

zu stehen? Sind wir damit bei einer
gesinnungsethischen Haltung gelandet?
Eine sehr abstrakte, eher unklare These von
Ragaz leitet aus der Freiheit des
Christenmenschen ab, dass die Stellung zu Recht
und Notwehr nicht kasuistisch und gesetzlich,

sondern durch «Gesinnung» und «den
Sinn für des lebendigen Gottes Auftrag»
zu bestimmen sei.47 Inwiefern unterschiede
sich eine solche gesinnungsethische oder
gar eschatologisch begründete Haltung von
fundamentalistischen Argumentationen
oder vom Konzept eines «gerechten
Krieges»?

Ragaz bringt verschiedentlich auch
Wertsetzungen in die Debatte, die - zumal
wegen des verwendeten Vokabulars - aus
der heutigen Perspektive befremden. Etwa,
wenn er sich gegen den passiven «Nur-
Pazifismus» und für einen «männlichen
Pazifismus» ausspricht.48 Oder wenn als
Kriterium der Legitimität von gewaltsamem

Widerstand der Begriff «Ehre» angeführt

wird. Oder er wirft den Vertretern der
Non-Resistance Schwächlichkeit, Passivität

und bequeme Ergebung in die eigene
Ohnmacht vor. Ein Plädoyer für eine
militärische Intervention wird sich eingehend
fragen lassen müssen, ob ein solcher
Entscheid nicht auf (unausgesprochenen)
fragwürdigen Wertungen beruht. Man wird
sich zudem fragen müssen, ob der Wille zur
Intervention nicht auch oder gar vornehmlich

dem Wunsch entspringt, nicht mehr

13



bloss zuschauen zu müssen, sondern endlich

etwas tun zu können. Vielleicht wird
dieser Drang zu helfen so stark, dass die
Auswirkungen auf die bemitleideten Opfer
nicht mehr bedacht werden.

Ragaz und die friedenspolitische
Agenda

Im Hinblick auf die Interventionsproblematik
möchte ich es bei diesen Rückfragen

bewenden lassen. Sie sind - aus aktuellem
Anlass - bei der Beschäftigung mit Ragaz
und dem Pazifismus in den Vordergrund
gerückt. Schliessen möchte ich aber mit
dem, was darüber hinaus aus dieser
Beschäftigung für die Friedensarbeit heute zu
gewinnen ist. Ich möchte dabei vier Punkte
hervorheben:

1. Die Haltung des prophetischen
Antimilitarismus, das heisst eine grundsätzliche

Distanz zur Macht und eine radikale
Selbstkritik.

2. Die situative Konzeption friedenspolitischen

Handelns. Dieses geht nicht aus
von einer vorgefassten Doktrin, sondern
von der Kenntnisnahme direkter und
struktureller Gewalt, vom Leiden der Menschen
daran und von der Frage, wie das
Gewaltpotential und das Leiden langfristig und
wirkungsvoll minimiert werden können.

3. Die Idee eines Völkerbunds mit
demokratischen Strukturen und der Fähigkeit zur
universalen Durchsetzung von
Rechtsgrundsätzen. Im Rahmen einer solchen
suprastaatlichen Organisation können
Abrüstung und gewaltfreie Konfliktprävention

realisiert und über eine Friedensdividende

fruchtbar werden. Für die Schweiz
gehören dazu Schritte der Kooperation und
Solidarität: der Beitritt zur UNO, die
Absage an eine Neutralität, die spätestens seit
dem Völkerbund veraltet ist, das Ernstmachen

mit Abrüstung (Abrüstungsinitiative)
und der Ausbau von Blauhelmmissionen
für die UNO.

4. Ragaz sprach davon, dass er, wenn
irgendwo für Demokratie und Menschenrechte

gekämpft würde, hingehen möchte -
«ohne Waffen». Auch wenn die Waffen
sprechen - die Gewaltfreiheit muss nicht

schweigen. Auch wenn sie den Krieg
nicht stoppen können, gewaltfreie
Einmischungsversuche und die Stärkung
pazifistischer Gruppen im Konfliktgebiet, wie
etwa durch die Internationalen Friedensbrigaden,

zeigen Alternativen und
Auswege auf, die dem Frieden eine Zukunft
eröffnen.

1 Neue Wege (NW), Mai 1939, S. 223.
2 L. Ragaz, Mein Weg, Bd. 1 (MW I), Zürich 1952, S.

210.
3 Zitiert nach: M. Mattmüller, Leonhard Ragaz und der
religiöse Sozialismus, Bd. 1, Zürich 1957, S. 69.

4MWI, S. 187.
5 Leonhard Ragaz in seinen Briefen, 3. Band: 1933 bis
1945 (Briefe 3), Zürich 1992, Brief Nr. 354, S. 86.
6 MW II, S. 7.
7 M. Mattmüller, Leonhard Ragaz und der religiöse
Sozialismus, Bd. 2, Zürich 1968, S. 44ff. und S. 257ff.
8 Vgl. Isabella Wohlgemuth, Clara Ragaz-Nadig (1874
bis 1957) und der feministische Pazifismus 1915-1946,
Lizentiatsarbeit, Zürich 1991, Manuskript.
9 Vgl. insbesondere L. Ragaz, Sozialismus und Gewalt.
Ein Wort an die Arbeiterschaft und ihre Führer, Olten
1919.
10 Vgl. Silvia Herkenrath, Politik und Gottesreich.
Kommentare zur Weltpolitik der Jahre 1918-1945 von
Leonhard Ragaz, Zürich 1977, S. 191ff.
11 L. Ragaz, Die Bedeutung Woodrow Wilsons für die
Schweiz und für die Welt, Zürich 1924, S. 30f.
12 Der Friede, XX. Jg., Nr. 8, 20. August 1914.
13 MW II, S. 8.

14 Zitiert nach A. Bietenholz, Pierre Cérésole, der
Gründer des Freiwilligen Internationalen Zivildienstes,
ein Kämpfer für Wahrheit und Frieden, Bad Pyrmont
1962, S. 45.
15 L. Ragaz, Die Abrüstung als Mission der Schweiz,
in: NW Sept. 1924, S. 353.
16 NW Juni 1932, S. 284.
17 L. Ragaz, Die Bedeutung Woodrow Wilsons für die
Schweiz und für die Welt, Zürich 1924, S. 30.
18 NW Dez. 1934, S. 543 und 548.
19 Briefe 3, S. 82.
20 Brief an A. Herz vom 26. Mai 1936, Ragaz-Archiv
im Staatsarchiv Zürich.
21 NW Nov. 1935, S. 600.
22 Documents Diplomatiques, Vol. 11, S. 566ff.
23 NW Juni 1932, S. 285.
24 NW Okt. 1935, S. 510.
25 NW Okt. 1935, S. 511.
26 NW Nov. 1936, S. 575.
27 NW Okt. 1936, S. 463.
28 NW Nov. 1935, S. 537.
29 NW Mai 1939, S. 271ff.
30 NW Nov. 1935, S. 531.
31 L. Ragaz, Wahrheit und Friede II, in: Aufbau,
24.4.1936, S. 130.
32 NW Mai 1940, S. 262ff.
33 NW Dez. 1935, S. 600.

14



34 L. Ragaz, in: Jahresbericht der Schweizerischen Die Schweiz im Kampf um den Frieden, Zürich 1945.
Zentralstelle für Friedensarbeit für das Jahr 1935, 44 MW II, S 28f.
Zürich 1936, S. 9. 45 SoanderdrittenFriedens-Ratstagungvom3.7.1993,
35 Briefe 3, S. 52, Brief Nr. 334 an E. Heller, 2.1.1934. vgl. Schweizerischer Friedensrat (Hg.), Es ist Krieg -
36 Vgl. z.B. die Briefe, Nrn. 356ff., in: Briefe 3, S. 90ff. wer geht hin? Zürich 1993.
im März und April 1936. 46 Von Interesse ist diesbezüglich die Unterscheidung,
37 Briefe 3, S. 204, Brief Nr. 412 an G. Luzzato, die Ragaz während des Zweiten Weltkriegs machte
25.1.1940. zwischen «Militär» als «Werkzeug» und «Militaris-
38 Briefe 3, S. 86, Brief Nr. 352 an D. Euler, 2.1.1936. mus» als «Prinzip». Obwohl er in der damaligen Situa-
39 NW Feb. 1939, S. 98. don ein gewisses Verständnis, ja sogar «Achtung» für
40 Dies in Anlehnung an E.Buess/M.Mattmüller, Pro- die militärische Verteidigung zu erkennen gab, hielt
phetischer Sozialismus, Freiburg 1986. Ragaz unbedingt daran fest, dass die Friedensbewe-
41 Ragaz weist verschiedentlich darauf hin, dass er gung «in letzter Instanz nicht an die Waffen» glauben
diese Einsicht den Propheten, aber auch Alexandre könne. Dies im Unterschied zum Militarismus, welcher
Vinet verdanke, der ihm als «Prophet der Neuzeit» galt. davon ausgehe, «dass der militärische Gesichtspunkt
Vgl. u.a. MW II, S. 18, sowie den Artikel «Wahrheit und allen anderen übergeordnet sei». Damit war für ihn so

Frieden», in: Aufbau, Nrn. 16 und 17, April 1936. etwas wie der Minimalkonsens der Friedensbewegung
42 L. Ragaz, Die Botschaft vom Reiche Gottes, Bern umrissen. In: Jahresbericht der Zentralstelle für Frie-
1942, S. 56f. densarbeit für das Jahr 1940, Zürich o.J., S. 6f.
43 U.a: L. Ragaz, Das Programm des Friedens, Schrif- 47 NW Feb. 1937, S. 71.
tenreihe des RUP, Nr. 3, Zürich 1939; L. Ragaz, 48 NW Feb. 1937, S. 70.

Ragaz zur Wahl des ersten SP-Bundesrates vor 50 Jahren

Das grosse Los, Bundesrat zu werden, und zwar der erste sozialdemokratische, ist... auf
denjenigen Kandidaten gefallen, der am meisten «angepasst» schien, um von den
Bürgerlichen akzeptiert zu werden. Es zeigte sich denn auch bei den Bürgerlichen eitel Freude,
dass die Sache nicht schlimmer ausfiel, und da und dort fast ein Enthusiasmus für Ernst
Nobs... Es haben darum die Bürgerlichen mit nicht weniger Begeisterung (echter und
halbechter) diese Wahl und ihren Gegenstand gefeiert als die gouvernementalen
Sozialdemokraten, und jener hat genügend durchblicken lassen, dass man vor ihm nicht zu viel
Angst haben oder auch, dass man von ihm nicht allzuviel Sozialismus erwarten dürfe.

Die ganze Affäre hat einen üblen Geruch bekommen, besonders für die Partei selber, die
den Gewinn davon zu haben scheint. Sie hat diesen vielleicht doch zu teuer bezahlt. Wie
wir vorausgesagt haben, ist die anfängliche Forderung, dass man nur in den Rat wolle,
wenn es zu Zweien geschehen könne, und nach der Verständigung über ein «Sachprogramm»,

in aller Stille fallengelassen worden. Sie war ja wohl auch bei den Drahtziehern
nie ernst gemeint, sondern sollte bloss die in der Partei weithin vorhandene Opposition zur
Ruhe bringen....

Am wenigsten Freude an dieser Wendung hat ein Teil der sozialdemokratischen Partei,
und zwar, wie man wohl sagen darf, vorwiegend die ernstesten und besten ihrer Mitglieder.
Zufrieden sind nur jene, deren tiefstes Sehnen es war und ist, möglichst rasch und scheinbar
ohne direkte Verleugnung des Sozialismus in das Gewand der Bürgerlichkeit schlüpfen zu
dürfen...

Es ist also zu sagen, dass wir trotz allem Guten, was etwa Herr Nobs als bundesrätlicher
Finanzminister und vielleicht auch anderswie leisten mag, mit dieser ganzen Affäre nicht
vorwärts, sondern zurück gekommen sind. Wir haben ein Trugbild gewonnen, das Trugbild
einer Art Lösung des sozialen Problems, besonders nach seiner politischen Seite hin, ein
Trugbild mehr zu allen andern, und werden auch dafür bezahlen müssen.

(Leonhard Ragaz, in: Neue Wege, Januarsendung 1944, S. 39ff.)

15


	Leonhard Ragaz und der Pazifismus

