
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 87 (1993)

Heft: 12

Artikel: "Der Mensch" als Mass? : Eine Auseinandersetzung mit Hans Küngs
"Projekt Weltethos"

Autor: Praetorius, Ina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143802

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143802
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


oder Halbatheisten. Aber ich gehe nicht mit
den Atheisten. Ich bleibe hier sitzen. Oder
einer kommt, der rechnet knallhart und
führt uns vor: Religion rentiert nicht. Ich
denke nach, er hat recht, ich kann den Wert
der Religion nicht beweisen, ich kann die

Früchte der kirchlichen Arbeit nicht sehr
überzeugend vorweisen. Ich finde selbst:
Das ist ein veralteter Laden. Aber ich bleibe.

Jesus sagt: Wir sind seine Schwestern
und seine Brüder. Da will ich auch dabei
sein.

Ina Praetorius

«Der Mensch» als Mass?
Eine Auseinandersetzung mit Hans Küngs
«Projekt Weltethos»

Derfolgende Text ist die leicht gekürzte Fassung eines Vortrags, den Ina Praetorius am
1. Juli dieses Jahres im Rahmen einer Vorlesungsreihe zum Thema «Frauen in den
Weltreligionen» der Gesamthochschule Kassel gehalten hat. Die Autorin setzt sich darin
mit der neuerdings von Hans Küng vertretenen These auseinander, angesichts der
Überlebenskrise sollten sich die Menschen verschiedener Religionszugehörigkeit auf ein
gemeinsames Basisethos verständigen, statt den interreligiösen Dialog weiterhin im Sinne
eines Gesprächs über Glaubensinhalte zuführen. Ina Praetorius untersucht, von einem
feministisch-kritischen Standpunkt aus, die Zeitdiagnose Küngs ebenso wie seine
Vorschlägefür den ethischen Dialog. Unerkannte androzentrische Vorurteile, so ihr Ergebnis,
verhindern, dass Küngs «Projekt Weltethos» zu einer Zukunftsvision werden kann, die
Frauen und Männern gleichermassen zugänglich ist. Red.

Hans Küng vertritt in seinem schmalen,
für ein breites Lesepublikum geschriebenen

Bändchen «Projekt Weltethos»1 eine
These, der ich im Prinzip zustimme. Ich
formuliere diese These so:

Angesichts der Überlebenskrise sollten
sich die Menschen verschiedener Religionen

und Weltanschauungen darüber ve-
ständigen, was sie gemeinsam tun wollen.
Diese Frage - die ethische Frage - ist heute
wichtiger als die Frage, ob die Menschen
etwas Gemeinsames glauben können und
wollen. Interreligiöser Dialog, der sich an
Glaubensinhalten orientiert, hat sich überlebt.

Es muss heute um die Frage gehen, ob
die Menschheit sich, unabhängig von je
verschiedenen religiösen Orientierungen,
auf ein gemeinsames Handeln im Sinne

344

eines gemeinsamen Überlebens einigen
kann.

Wie Hans Küng, Hans Jonas und viele
andere Männer, die heute zum Aufschwung
der Disziplin Ethik beitragen, halte ich die
globale Situation für prekär. Wenn es nicht
gelingt, dass wir uns über alle möglichen
Grenzen hinweg um einen Ausweg aus der
Katastrophe bemühen, und das heisst: uns
auf ein koordiniertes weltverträgliches
Handeln verständigen, dann ist die
Selbstvernichtung der Menschheit eine reale
Möglichkeit.

Allerdings bin ich skeptisch gegenüber
der Tatsache, dass auch dieses neue ethische

Engagement wieder fast ausschliesslich

von Männern westlicher Tradition
propagiert wird. Meine Variante der These



lautet deshalb folgendermassen (und ich
werde gleich erklären, inwiefern die Betonung

des feministischen Standpunktes ihre
Berechtigung hat): Die Frauen der
verschiedenen Religionen sollten sich, auf
der Basis einer androzentrismus-kritischen
Wirklichkeitsanalyse, darüber verständigen,

wie sie gemeinsam im Sinne des guten
Überlebens aller handeln wollen.

Diese Variante der Weltethos-These ist
nicht, wie es vielleicht aufAnhieb scheinen
mag, bruchlos in Übereinstimmung zu
bringen mit dem, was Männer wie Hans
Küng über das Weltethos sagen. Im
Gegenteil, sie enthält ein erhebliches
kritisches Potential.

1. Hans Küngs «Projekt Weltethos»

1.1. Das Projekt
Hans Küng will in seinem Buch2 einer

breiten Öffentlichkeit zum einen seine
Zeitdiagnose nahebringen, zum anderen
einen möglichen Ausweg aus der
Überlebenskrise der Menschheit aufzeigen. Er ist
überzeugt, dass «diese eine Welt, in der wir
leben, nur dann eine Chance zum Überleben

hat, wenn in ihr nicht länger Räume
unterschiedlicher, widersprüchlicher und
gar sich bekämpfender Ethiken existieren.
Diese eine Welt braucht das eine Grundethos;

diese eine Weltgesellschaft braucht
gewiss keine Einheitsreligion und
Einheitsideologie, wohl aber einige verbindende

und verbindliche Normen, Werte,
Ideale und Ziele»(14).

Dass eine Überlebenskrise gegeben ist,
setzt Küng als akzeptiert voraus. Er
erwähnt zu Beginn einige wenige eindrückliche

Fakten, um die globale ökologische
und soziale Misere in Erinnerung zu rufen,
und wendet sich dann der Frage zu, wie es

zur Krise gekommen ist und wie sie
überwunden werden kann. Dabei dient ihm
der Begriff «Postmoderne» als
«problemstrukturierender <Such-Begriff>»(21), um
die Gegenwart zu verstehen. Begonnen hat
die «postmoderne Weltordnung»(22) laut
Küng mit dem Ersten Weltkrieg. Die
Epoche der Postmoderne ist gekennzeich¬

net durch «katastrophale Fehlentwicklungen»^)

einerseits: den Faschismus, den
Militarismus und den Kommunismus, und
durch Vorzeichen einer neuen, friedlichen
Weltordnung andererseits. Küng meint
damit insbesondere die Friedensbewegung,
die Frauenbewegung, die ökumenische
Bewegung und Ansätze dazu, dass sich der
Eurozentrismus zu einem Polyzentrismus
wandelt.

In der Gegenwart mehren sich die
Grenzerfahrungen: Die negativen Aspekte
derAtom-, Computer- und Gentechnologie
und ökologische Katastrophen machen
deutlich, dass ein tiefgreifender Wandel
notwendig ist. Dieser Wandel zeichnet sich
auch bereits ab: Konturen einer
postimperialistischen, postkapitalistischen,
postsozialistischen, postpatriarchalen und plu-
ral-ganzheitlich ausgerichteten Weltkonstellation

sind nach Küng bereits erkennbar.

Er diagnostiziert und begrüsst einen
«epochale(n) ParadigmenWechsel» (45) und
ordnet seine Idee eines Weltethos diesem
Paradigmenwechsel zu. «Die Moderne ist
zu affirmieren in ihrem humanen Gehalt,
zu negieren in ihren inhumanen Grenzen
und zu transzendieren in eine neue,
differenzierte, pluralistische Synthese hin-
ein»(45).

Die Weltreligionen können nach Küng
im globalen Paradigmenwechsel eine
besondere Aufgabe übernehmen: Sie können
und sollen die «Maximen elementarer
Menschlichkeit»(82), die - so Küngs These

- in allen Religionen als Appell vorhanden
sind, in die globale Umkehrbewegung
einbringen. Diese Fähigkeit unterscheidet
die Religion von der Philosophie, denn die
Philosophen denken zwar auch über gutes
Leben nach, sie haben aber keine Handhabe,

zum moralischen Handeln auch zu
verpflichten, denn die Notwendigkeit
moralischen Handelns - geschweige denn
bestimmter Maximen - lässt sich rein
rational nicht schlüssig begründen.

Angesichts der unbedingten Notwendigkeit
moralischen Handelns in der

Überlebenskrise plädiert Küng dafür, übergeordnete

Verbindlichkeiten «in einem vernünftigen

Vertrauen»(77) anzunehmen, statt

345



sich um die Möglichkeit rationaler Be-
gründbarkeit von Moral zu streiten. Trotz
ihrer konfliktreichen Geschichte traut
Küng also den Weltreligionen zu, im Dialog

miteinander das neue Weltethos aus
traditionellen humanen Grundeinsichten
heraus aufzubauen und zur Geltung zu
bringen. Voraussetzung dafür, dass dies
gelingen kann, ist ein selbstkritischer
interreligiöser Dialog vor dem Hintergrund
gemeinsamer «planetarische(r) Verantwor-
tung»(51). Letztes Kriterium dieses Dialogs

ist nach Küng das, was er «wahre
Menschlichkeit»(121) nennt. «Sollte es
nicht möglich sein, mit Berufung auf die
gemeinsame Menschlichkeit aller
Menschen ein allgemein-ethisches, ein wahrhaft

ökumenisches Grundkriterium zu
formulieren, das auf dem Humanum, dem
wahrhaft Menschlichen, konkret auf der
Menschenwürde und den ihr zugeordneten
Grundwerten, beruht?»(119).

Küng bemüht sich im weiteren um eine
Methodologie dieses interreligiösen
Dialogs. Es geht zunächst darum, herauszuarbeiten,

was allen Religionen hinsichtlich

ihres Ethos gemeinsam ist. Küng ist
überzeugt, dass sich in allen Weltreligionen

vergleichbare ethische Perspektiven
auffinden lassen: Allen geht es im Grunde
um das Wohl des Menschen, alle verkünden

«Maximen elementarer Menschlichkeit»^):

die Verbote zu töten, zu lügen, zu
stehlen etc. Alle vertreten eine Ethik des
«rechten Masses» und kennen die goldene
Regel: «Was du nicht willst, das man dir
tu', das füg' auch keinem andern zu.» Alle
bieten einen letzten Lebenssinn als
Motivationsgrundlage für sittliches Handeln
und einen allgemeinen Sinnhorizont für
menschliches Leben.

Diese Gemeinsamkeiten aller Religionen
sind geeignet, das geforderte Weltethos

zu begründen, sofern die Religionen bzw.
ihre Führer sich nicht in Absolutheitsan-
sprüchen verbarrikadieren, sondern sich
ihrer gemeinsamen planetarischen
Verantwortung stellen. Ziel ist ein gemeinsames
Basisethos, das aber weiterhin von
unterschiedlichen religiösen Mythen, Dogmen
und Glaubenssystemen begründet wird.

Nicht alle Menschen sollen dasselbe glauben,

sondern alle sollen sich auf dieselben
Maximen elementarer Humanität
verpflichten, dann ist ein Ausweg aus der
Katastrophe möglich.

1.2. Spontane Zustimmung und
Hermeneutik des Verdachts

Das Ganze klingt für eine Ethikerin, die
weder am Vorhandensein einer globalen
Krise zweifelt noch grundsätzliche Vorbehalte

gegenüber religiösen Verbindlichkeiten
hat, «irgendwie» sehr plausibel. Vielem

möchte ich spontan zustimmen. Aber der
Text langweilt mich auch, er entspricht
einem verbreiteten Genre: Fortschrittlicher,
gemässigt dissidenter weisser Theologenmann

erklärt mir die Welt. Von Küng selbst
als einem begrenzten, kontingenten Individuum

erfahre ich nichts. Zwar finde ich
durchaus hier und da Sätze, die den Willen
zur Selbstrelativierung andeuten - der
Begriff «Projekt» im Titel ist in diesem Sinne
gemeint; und der Frage, ob es überhaupt
angeht, dass der christliche Theologe sich
zu anderen Religionen äussert, widmet
Küng im Zusammenhang mit der
Methodologie des interreligiösen Dialogs
verhältnismässig viel Aufmerksamkeit. Trotzdem

kann ich mich häufig des Eindrucks
nicht erwehren, eine päpstliche Enzyklika
und nicht eine Schrift des prominentesten
Papstkontrahenten vor mir zu haben.

Wenn ich meinen eigenen feministischen

Standpunkt emst nehme, dann muss
mich diese Nähe zweier scheinbar ganz
gegensätzlicher Männer auch nicht
verwundern. Ich möchte diesen Standpunkt,
von dem aus Küng und der Papst in
erstaunliche Nähe zueinander geraten, etwas
ausführlicher erläutern und damit zugleich
zeigen, von wo aus ich danach Küngs
«Projekt Weltethos» kritisch ins Auge
fassen werde.

1.3. Die androzentrische symbolische
Ordnung

Als Feministin habe ich gelernt, spontanen

Gefühlen der Zustimmung nicht

346



ohne weiteres nachzugeben und an Texte
bestimmte Fragen zu richten: Wie und
wo komme ich vor? Wie und wo kommen
die Frauen vor? Wer spricht da eigentlich
worüber und von welchem Standpunkt
aus? Elisabeth Schüssler-Fiorenza hat für
diese kritische Grundhaltung im
Zusammenhang mit ihrer Arbeit am Neuen Testament

einen Ausdruck gefunden, der sich
zu Recht schnell eingebürgert hat. Sie
nennt die feministisch-kritische Haltung,
die ich allen möglichen Texten gegenüber
einnehmen kann, «Hermeneutik des
Verdachts»3.

Auch wenn kritische Frauen ihre Fragen
grundsätzlich an alle Texte richten, so sind
sie doch besonders hellhörig gegenüber
Texten, die von einer bestimmten Sorte
Mensch stammen: von weissen akademisch
gebildeten erwachsenen Männern westlicher

Tradition. Dabei kommt es unserer
Analyse zufolge eben nicht darauf an, ob
der Autor nun der Papst selbst oder ein
Kontrahent des Papstes ist. Tatsache ist,
und von dieser Tatsache leitet sich die
Skepsis her, dass weisse erwachsene Männer

westlicher Tradition seit Jahrhunderten
das Recht für sich in Anspruch nehmen,
unter Ausschluss einer grosser Anzahl
anderer Angehöriger der Gattung Mensch,
«allgemeingültige» Erklärungen der Welt
zu produzieren und diese Erklärungen mehr
oder weniger gewaltsam dem Rest der Welt
aufzunötigen. Diese Anmassung geht so
weit, dass diese Männer sich selbst mit
«dem Menschen» schlechthin verwechseln.

Es kann inzwischen als erwiesen gelten,
dass immer dann, wenn ein Angehöriger
oder eine Angehörige unserer westlichen
Kultur «der Mensch» sagt, sie oder er in
erster Linie einen weissen erwachsenen
Mann vor sich sieht. Wir können zum
Beispiel nicht ohne weiteres sagen: «Der
Mensch ist fähig, schwanger zu werden.»
Dagegen sind Sätze, die mit «der Mensch»
beginnen und sich nur auf Männer beziehen,

in unserer Kultur gang und gäbe. Zum
Beispiel: «Der Mensch ist als verantwortlicher

Staatsbürger verpflichtet, sich mit
der Frage von Kriegsdienst oder Kriegs¬

dienstverweigerung ernsthaft auseinanderzusetzen.»4

Frauen, Behinderte, Angehörige
nichtwestlicher Kulturen und andere haben eine
leidvolle Geschichte des Ausschlusses aus
dem Recht, Welt zu interpretieren, hinter
sich. Unsere gesamte «symbolische
Ordnung»5 ist auf den Massstab «erwachsener
Mann» bezogen. Das heisst: Die Tatsache,
dass seit Jahrhunderten nur eine Sorte
Mensch die offiziellen Erklärungen der
Welt abgibt, hat sich der Sprache selbst
aufgeprägt: Die Sprache, mit der wir alltäglich

und in allen Wissenschaften umgehen,
ist androzentisch. Sie beruht auf asymmetrischen

Gegensatzpaaren wie Vernunft/
Gefühl, Kultur/Natur, Gott/Mensch, Aus-
sen/Innen, Schöpfer/Geschöpf, Wissen/
Glauben, Wissenschaft/Kunst usw., die
sich jeweils auf das Gegensatzpaar Mann/
Frau abbilden lassen. Dabei ist jeweils die
eine, mit dem Männlichen assoziierte Seite
als die höherwertige, die andere, «weibliche»

als die minderwertige definiert. Wenn
ich also «Vernunft» oder «Subjekt» sage,
dann sage ich implizit mit: «männlich».
Wenn ich hingegen «Gefühl» oder «Objekt»

sage, dann klingt «weiblich» mit, ob
ich will oder nicht.

Aus einer gegebenen Sprachstruktur
auszusteigen, ist nicht leicht. Denn Sprache
ist allgegenwärtig und bedingt die Art, wie
ich Welt wahrnehme und wie ich mich mit
anderen über Welt verständige. Trotzdem
postulieren Vertreterinnen kritischer
Frauenforschung, dass wir an der symbolischen
Ordnung ansetzen müssen, wenn sich
etwas zugunsten der Frauen und zugunsten
eines guten Überlebens aller verändern
soll. Die These heisst (und ich formuliere
diese These jetzt bewusst apodiktisch in
der Art, wie auch Hans Küng und der Papst
ihre Weltrettungsthesen formulieren): Nur
wer den grundlegenden, alle Lebensäusserungen

durchformenden Androzentrismus
unserer Kultur erkennt, hat die Chance, ihn
zu überwinden. Und nur wer den
Androzentrismus hinter sich lässt, ist auf dem
Weg zum guten Überleben aller Menschen.
Denn wer - vorsätzlich oder naiv - der
androzentrischen Ordnung verhaftet bleibt,

347



wird weiterhin die Welt in Subjekt und
Objekt, Souverän und Untertan, Kultur und
Natur aufspalten. Eine in wertvollen Geist
und wertlose Materie gespaltene Welt aber
kann nicht heil werden.

Dies also ist der hermeneutische Punkt,
von dem aus ich jetzt Hans Küngs Thesen
zum «Projekt Weltethos» lesen werde.

Es versteht sich vermutlich von selbst,
dass es mir nicht in erster Linie darum geht,
Hans Küng als Person zu kritisieren. Es
geht darum, aufzuzeigen, wie auch ein
vermeintlich fortschrittliches Denken dem
Androzentrismus, und das heisst: einer
frauen- und damit menschenverachtenden
Struktur verhaftet bleibt, wenn dieser
Androzentrismus selbst nicht Gegenstand der
Reflexion wird. Dies ändert im übrigen
nichts daran, dass ich Küngs Anliegen, eine
Ethik fürs Überleben aller zu entwerfen,
schätze und teile. Ich habe mir angewöhnt,
androzentrische Strukturen in Texten
aufzuspüren, die ich für gut halte, aus dem
einfachen Grund, weil sich dort die
Diskussion am meisten lohnt.

2. Zwei Thesen zur Kritik des

«Projektes Weltethos»

2.1. Die innovative Rolle der
Frauenbewegung?

Küng erwähnt die Frauenbewegung
mindestens fünfmal (22, 41, 87, 94, 117)
als eine der entscheidenden innovativen
Bewegungen der Gegenwart. Die
Frauenbewegung, die stets innerhalb von
Aufzählungen neben anderen wichtigen
Bewegungen erscheint, macht für ihn einen
wichtigen Teil des Paradigmenwechsels
hin zu einer postmodernen Gesamtkonstellation

aus. Stellenweise bemüht Küng sich
auch um eine inklusive Sprache, indem er
z.B. der Brüderlichkeit die Schwesterlichkeit

beiordnet oder indem er hin und wieder
von «Frauen und Männern» statt nur von
Männern oder Menschen spricht. Neben
Rassismus und Nationalismus gilt ihm der
Sexismus als eine der wesentlichen
Unrechtsstrukturen (91). Der gute Wille, das

«Frauenproblem» in die Analyse zu inte¬

grieren, ist unverkennbar und entspricht
dem Stand der meisten «fortschrittlichen»
ökumenischen Dokumente seit den
siebziger Jahren.

Küng erwähnt jedoch, wenn ich mich
nicht täusche, in seinem ausführlichen
Literaturverzeichnis mit Ausnahme von
Dorothée Solle keine einzige Frau.6 Entsprechend

ungenau sind die im Text geäusserten

Vorstellungen, was denn nun an der
Frauenbewegung eigentlich so innovativ
sein soll. Küng spricht ganz allgemein von
der «Gleichheit aller Menschen»(93) und
davon, dass die «Emanzipation der
Frau»(117) in allen Religionen zu einem
zentralen humanen Anliegen werde. Er
spricht ausserdem von der Notwendigkeit

einer «partnerschaftliche(n) Weltord-
nung»(94) und kennt ein «postpatriarcha-
les System»(41 Auf einer knappen halben
Seite erklärt er etwas ausführlicher, wie er
sich die durch die Frauenbewegung
ausgelösten Veränderungen vorstellt: «weg
von den Trennungen zwischen Männern
und Frauen in Kirche und Gesellschaft, -
weg von der Abwertung und dem
Unverständnis für die unverzichtbaren Beiträge
der Frauen, - weg von den ideologisch
fixierten Rollen und Stereotypen für Männer

und Frauen, - weg von der Weigerung,
die den Frauen geschenkten Gaben für das
Leben und für die Entscheidungsprozesse
der Kirche anzuerkennen»(94).

Zwei Dinge fallen mir auf: Zum einen
benutzt Küng mit «Gleichheit», «Emanzipation»

und «Partnerschaft» Begriffe, die
im Feminismus selbst umstritten sind. Alle
drei Begriffe entstammen bürgerlich-liberalem

Denken und machen die Befreiung
der Frauen ausschliesslich an ihren sich
verändernden Beziehungen zum Mann fest:
Frauen sollen gleich werden wie Männer,
sie sollen sich emanzipieren von Männern,
und sie sollen in Partnerschaft leben mit
Männern. Im Feminismus geht es aber je
länger je weniger darum, wie Frauen ihr
Verhältnis zu Männern verändern wollen,
sondern darum, wie sie sich, nachdem ihr
«natürliches Wesen» jahrhundertelang auf
die Mann-Bezogenheit reduziert worden
ist, in ein Verhältnis zu anderen Frauen

348



setzen wollen. Die These heisst: Erst wenn
wir unsere Definition als mann-bezogene
Wesen aufkündigen, ist Befreiung möglich.7

«Gleichheit», «Emanzipation» und
«Partnerschaft» rechnen aber weiterhin mit
der exklusiven Mann-Bezogenheit der
Frauen. Das bedeutet nicht, dass diese
Begriffe für alle Feministinnen gänzlich
unbrauchbar geworden wären. Ein Mann,
der die Frauenbewegung so hoch einschätzt
wie Hans Küng, sollte aber die Diskussionen,

die in der Bewegung selbst geführt
werden, jedenfalls zur Kenntnis nehmen.

Zum zweiten scheint mir, dass Küng,
wenn er die Wichtigkeit der Frauenbewegung

betont, im wesentlichen an
Verhaltensänderungen von Männern denkt: Es
geht ihm darum, «Abwertung und
Unverständnis» abzubauen, sich nicht länger
zu weigern, «die den Frauen geschenkten
Gaben anzuerkennen»(94). Im Feminismus

geht es aberje längerje weniger darum,
Veränderung von einer Verhaltensänderung
der Männer zu erwarten, als vielmehr darum,

Handlungsfähigkeit von Frauen allererst

als solche zu thematisieren. Solange
Frauen als mann-bezogene und naturnahe
Wesen definiert sind, ist weibliche
Handlungsfähigkeit ein Paradox. Eine wichtige
feministische These heisst daher: Die Welt
verändert sich erst dann, wenn das zur
Selbstverständlichkeit gewordene
Vorurteil, nur erwachsene Männer seien im
strengen Sinne freie und moralfähige Wesen,

durchbrochen wird in Richtung auf
eine Handlungsfähigkeit aller.

Die Art, wie Küng die Frauenbewegung
vor allem als Herausforderung für Männer
versteht, könnte möglicherweise von
weiterreichender Bedeutung sein: Ist das

«Projekt Weltethos» im wesentlichen eine
Handlungsanweisung für weisse erwachsene

Männer? Gewisse Formulierungen
deuten darauf hin, etwa wenn Küng immer
wieder davon spricht, die «religiösen Füh-
rer»(102) müssten sich auf ihre gemeinsame

Weltverantwortung verpflichten.
Zwar wird das an anderer Stelle relativiert,
wenn Küng vom «alltäglichen Dialog»
spricht, zu dem alle «Menschen, die sich in
aller Welt bei allen möglichen Gelegen¬

heiten treffen...»(170), verpflichtet seien.
Trotzdem scheinen dort, wo es um die
wirklich entscheidenden Dinge geht, nur
diejenigen angesprochen zu sein, die über
herkömmliche Formen von Macht und
Kompetenz verfügen.

Die Struktur, die ich jetzt beschrieben
habe und die mir in vielen sogenannt
fortschrittlichen, aber nicht feministischen
Texten begegnet, könnte man als «libera-
listischen Eehlschluss» bezeichnen. Der
Autor meint, durch die blosse positive
Erwähnung der Frauenbewegung sei deren
Anliegen bereits Genüge getan. Eine Analyse

der Tiefenstruktur des Textes ergibt
dann aber, dass unter der Oberfläche der
Liberalität die alte Ordnung weiterlebt, die
die Menschheit in handlungsfähige, rationale

und dialogbegabte Männer und mann-
bezogene Frauen aufteilt.

2.2. «Humanität» als übergreifendes
ethisches Kriterium?

Ich habe vorhin gesagt, dass «der
Mensch» in unserer westlichen Tradition
bei genauem Zusehen «der erwachsene
Mann» bedeutet. Die Wurzeln dieser un-
sachgemässen Engführung liegen in der
griechischen Antike, die bekanntlich eine
patriarchale Sklavenhaltergesellschaft war.
Der «anthropos» der griechischen Tradition

ist der freigeborene männliche Polis-
bürger. Nur er ist um seiner selbst willen da.
Frauen, Sklaven und Ausländer sind um
des Menschen willen da, d.h. dazu, für
«den Menschen» bestimmte Funktionen zu
erfüllen, z.B. ihm Nachwuchs grosszuzie-
hen und ihm einen möglichst reibungslosen
Alltag zu garantieren, damit «der Mensch»
sich ungestört höheren Aufgaben,
insbesondere der Politik und der Philosophie,
widmen kann. Die Identifikation von
«Mensch» und «Mann» dauert, zwar nicht
unangefochten, aber doch hartnäckig, bis
in unsere Tage. Bekannt ist, dass Frauen
sich im 19. Jahrhundert und bis heute mühsam

und oft gegen den Widerstand der
Männer Zugang zum Geltungsbereich der
allgemeinen Menschenrechte erkämpfen
müssten und müssen.8

349



Was bedeutet es, wenn ein weisser
erwachsener Mann westlicher Tradition heute

den Wert «Menschlichkeit» oder
«Humanität» als letztgültiges Kriterium des

interreligiösen Dialogs um das Projekt
Weltethos setzt, ohne auf die androzentri-
sche Verengung gerade des Begriffsfeldes
«Mensch»/«Menschlichkeit» zu sprechen
zu kommen? Es bedeutet jedenfalls, dass er
den Feminismus als Philosophie nicht zur
Kenntnis genommen hat. Es bedeutet
weiterhin, dass er ein Konzept zum Massstab
für alle Religionen erhebt, dessen implizite
Parteilichkeit zugunsten des männlichen
Menschen erwiesen ist.

Auch wenn das Bedeutungsfeld der
Begriffe «Menschlichkeit» und «Humanität»

im alltäglichen Gebrauch sehr breit
sein mag, auch wenn man darüber streiten
kann, ob «Menschlichkeit» als Postulat
das Konzept des Mann-Menschen gerade
transzendiert, lässt sich diese Identifikation
von «Mann» und «Mensch» sicher nicht
einfach übergehen. Sie muss ausgesprochen

und reflektiert werden. Küng dagegen
setzt die nur vermeintliche Geschlechts-
enthobenheit des Begriffs weiterhin als
gegeben voraus. Ich frage mich, ob jemand,
der die Beschränktheit des Konzeptes in
der eigenen Kultur nicht reflektiert, fähig
ist, mit Angehörigen anderer Kulturen über
diesen Begriff zu kommunizieren, ohne
dabei unbewusst Herrschaft auszuüben.

Liesse sich der Begriff der «Menschlichkeit»

trotz des ihm inhärenten Androzen-
trismus zum gemeinsamen Kriterium
machen, vielleicht weil er so geläufig ist, oder
nachdem der Androzentrismus eingestanden

und diskutiert ist? Ich weiss es nicht.
Für mich wäre zu fragen, ob sich nicht
andere, weniger geläufige, weniger vom
Androzentrismus gezeichnete Begriffe
finden Hessen, die sich in dieser Funktion
des übergreifenden ethischen Kriteriums
bewähren könnten, zum Beispiel:
Lebensfreundlichkeit. Ich meine, der Begriff, der
an einer so wichtigen Stelle Platz nehmen
soll, müsste mit allergrösster Sorgfalt
gewählt und philosophisch diskutiert werden.
Mit grösserer Sorgfalt, als sie Küng an
dieser Stelle walten lässt.

Ich selber würde wohl für einen Begriff
plädieren, in dem das Konzept «Mensch»
nicht enthalten ist. Denn wenn ich
«Menschlichkeit» sage, dann kann ich
eben nicht verhindern, dass der Androzentrismus

mitschwingt: Männer handeln,
Frauen werden gehandelt. Zwar kann ich
sagen, eine Frau habe sich «menschlich»
verhalten. Manche sagen sogar, Frauen
seien im Grunde die «menschlicheren
Menschen». Aber mit solchen Sätzen
entgehe ich dem Androzentrismus nicht, denn
im Einklang mit der Tradition sage ich
lediglich: Diese Frau hat sich so verhalten,
wie sich eigentlich Männer verhalten sollten.

Sie ist, obwohl sie im Grunde ein Teil
der Natur ist, den wahren Menschen zum
Vorbild geworden und hat sie damit
beschämt.

Küng sagt, die Moderne sei «zu affir-
mieren in ihrem humanen Gehalt, zu
negieren in ihren inhumanen Grenzen und zu
transzendieren in eine neue, differenzierte,

pluralistisch-holistische Synthese hin-
ein»(45). Das ist eine schöne Formulierung.

Es fragt sich aber, wie der «humane
Gehalt» einer Kultur zu definieren ist,
wenn die gesamte Ordnung auf dem
ursprünglichen Ausschluss des Weiblichen
beruht. Ich gehöre nicht zu denjenigen, die
aus diesem Grund jeglichen lebensfreundlichen

Gehalt unserer Kultur abstreiten
wollen. Aber ich meine: Dieser Gehalt
muss anders, aufgrund weitergehender
kritischer Reflexion, nicht einfach aufgrund
eines androzentrischen Common sense
definiert werden.

Ich breche die Analyse des Küngschen
Textes hier ab und gehe über zur Frage
einer androzentrismuskritischen Alternative

zum «Projekt Weltethos».

3. Ansätze einer androzentrismuskritischen

Alternative

Dazu komme ich zurück auf die These,
die ich zu Beginn formuliert habe: Die
Frauen der verschiedenen Religionen sollten

sich, auf der Basis einer
androzentrismuskritischen Wirklichkeitsanalyse,
darüber verständigen, wie sie gemeinsam im

350



Sinne des guten Überlebens aller handeln
wollen. Ich werde jetzt in Ansätzen erläutern,

wie diese These zu verstehen ist.

3.1. Der Ausschluss der Frauen als
kulturübergreifendes Phänomen

Es mehren sich heute die Stimmen von
Frauen aus aller Welt, die bezeugen, dass
nicht nur das Christentum mit seiner An-
bindung an die griechische Philosophie,
sondern auch andere Religionen den
Ausschluss der Frauen aus der Praxis, Welt zu
interpretieren und aktiv zu gestalten,
voraussetzen. Wenn ich kritischen Aussagen
von Frauen aus den Missionskirchen glaube,

so hat dieAusbreitung des Christentums
und der abendländischen Kultur diesen
Ausschluss allerdings aufs Ganze gesehen
eher verstärkt als gemildert. Aber ich kann
heute wohl davon ausgehen, dass wir es
im Abendland zwar mit einer besonders
ausgeklügelten Form des Androzentrismus,

jedoch bei weitem nicht mit der einzigen

zu tun haben.9 Die koreanische Theologin

Chung Hyun Kyung hat neuerdings
wieder plausibel dargelegt, inwiefern der
Feminismus deshalb zwar kulturspezifisch
ausgelegt werden muss, inwiefern er aber
keineswegs als Erfindung westlicher
weisser Mittelschichtsfrauen abgetan werden

kann.10
Wenn es stimmt, dass der Ausschluss der

Frauen aus der Weltinterpretation und aus
der Konzeption des handlungsfähigen
«Menschen» ein kultur- und religions-
übergreifendes Phänomen ist, dann müssen
Frauen, bevor sie im Sinne des Überlebens
«irgendwie» zu handeln beginnen, zuerst
ihre eigene Position in der jeweiligen
symbolischen — und das heisst auch:
religiösen - Ordnung reflektieren. Denn
solange sie, wie in unserer westlichen
Ordnung, als mann-bezogene, der Natur
nahestehende Wesen definiert sind, bleibt ihr
Handeln, so gut es gemeint sein mag, in der
Doppeldeutigkeit zwischen natürlichem
Funktionieren und freiem Tun, zwischen
angestammter Frauenrolle und unklaren
Emanzipationswünschen befangen.
Tatsächlich nähern sich viele Frauen in unse¬

rer westlichen Kultur den Überlebensfragen

mit traditionell weiblichen Verhaltensmustern:

sie lassen sich beispielsweise in
Bemühungen um ökologische Haushaltführung

und friedensbewegte Kindererziehung

verwickeln, bleiben dabei aber im
Rahmen der isolierten Kleinfamilie.

Eine patriarchatskritische Analyse legt
andere Verhaltensmaximen für Frauen
nahe, denn sie bringt die patriarchale
Organisation der Geschlechterbeziehungen
selbst in Zusammenhang mit den katastrophalen

Entwicklungen der Gegenwart und
behauptet damit, dass sich diese katastrophalen

Entwicklungen nicht innerhalb dieser

Ordnung durch eine Optimierung
patriarchaler Moral, sondern nur dadurch
bremsen lassen, dass Frauen die ihnen
zugeschriebene Identität als Nicht-Subjekte
und damit die Maximen traditioneller
Frauenmoral insgesamt zurückweisen.

3.2. Das Verhältnis der Frauen zur
Welt in der westlichen symbolischen
und sozialen Ordnung

Für die Gesellschaft, in der ich selbst
lebe, sehe ich die Verflochtenheit der
Frauen bzw. des Konzeptes «Weiblichkeit»
in den Unheilszusammenhang folgendermassen:

Gleichgültig, ob Frauen als klassische
nichterwerbstätige Hausfrauen und Mütter
leben oder ob sie im Erwerbsleben aktiv
sind, in ihrer grossen Mehrheit erfüllen sie
Dienstleistungsfunktionen für eine Gesellschaft,

über deren Gesamtgestalt sie nach
wie vor nicht angemessen bestimmen
können. Die soziale Stellung der Frauen
entspricht noch immer weitgehend ihrer
symbolischen Stellung als mann-bezogene
Funktionsträgerinnen. Als Hausfrauen und
Mütter produzieren Frauen unentgeltlich
zukünftige angepasste Arbeitskraft und
reproduzieren die Arbeitskraft der erwachsenen

männlichen Erwerbsarbeiter, die sie
gleichzeitig vom sogenannten Alltagskram
und damit vom Kontakt mit realem Leben-
Kindheit, Alter, Krankheit, Behinderung
etc. - abschirmen. Als Sozialarbeiterinnen,
Billiglohnarbeiterinnen, Angestellte im

351



Gastgewerbe, Prostituierte, Sekretärinnen,
Pflegerinnen, Erzieherinnen und auch als

hochqualifizierte Berufsfrauen, die ihre
Dienstleistungsmentalität nicht abgelegt
haben, erfüllen sie Funktionen für die
Gesamtgesellschaft, die den Dienstleistungen
der Ehefrauen für ihre Männer und Kinder
analog sind. Soziologinnen bezeichnen die
typisch weiblichen Berufe aufgrund dieser
funktionellen und inhaltlichen Ähnlichkeit
zur klassischen Hausfrauemolle als
hausarbeitsnahe Berufe.11

Wenige Frauen sind also direkt in
naturbeherrschenden Berufen tätig. Aber kein
Berufsmann in westlichen Industriegesellschaften

kommt ohne weibliche Dienstleistung

aus, sei es, dass er von «seiner» Frau
profitiert, sei es, dass er sich weibliche
Dienste auf dem Markt erwirbt. Frauen
tragen also indirekt - durch Dienstleistung
am Mann - dazu bei, dass eine
weltgefährdende Machbarkeitsideologie und ihre
Produkte in einem vom alltäglichen Leben
abgeschotteten «Labor» ungestört
weiterexpandieren können. Konsequenterweise

müssen Frauen ihre
Dienstleistungsmentalität, die im androzentrisch-
ethischen Diskurs mit Worten wie «Liebe»,
«Fürsorglichkeit» oder «Menschlichkeit»
belegt wird, verweigern bzw. androzen-
trismuskritisch neu bestimmen und lokalisieren.

Appelle an die «Menschlichkeit» der
Frauen, die nicht durch die Androzentris-
muskritik hindurchgegangen sind, zielen in
die falsche Richtung, indem sie die Frauen
in ihrer Dienstleistungsmentalität bestärken,

statt deren Funktion im Sinne
fortschreitender Zerstörung aufzudecken.
Längst nicht alle Frauen in Geschichte und
Gegenwart des «christlichen Abendlandes»

haben ihrer symbolisch zugeschriebenen
Rolle als mann-bezogene Wesen

entsprochen. Der androzentrische Diskurs, der
von der «hohen» Philosophie und Theologie

über die herrschende (naturwissenschaftliche

Doktrin bis hin zu Fernsehfilmen,

Werbung, Schul- und Kinderbüchern
reicht, hat es aber bisher geschafft,
alternative Lebensentwürfe von Frauen zu
verschweigen oder an den Rand zu drängen

und die Mehrheit der Frauen im Gehorsam
gegenüber der Ordnung festzuhalten.

3.3. Das ethische Projekt der Frauen

Es ist jetzt klar, warum jedenfalls christliche

Frauen, die in westlichen Industrieländern

leben, zum Küngschen «Projekt
Weltethos» kritische Distanz einhalten
sollten. Ob oder inwieweit meine Analyse
auch für Frauen aus anderen Religionen
und Traditionen zutrifft, wäre in einem
interreligiösen und interkulturellen
Gespräch der Frauen zu klären. Dieser Dialog
hat bereits begonnen. Aber weil die Texte
von Frauen sich im allgemeinen nicht als
spektakuläre Bestseller verkaufen und weil
die Zusammenkünfte von Frauen -
notgedrungen oder freiwillig - meist am Rande
der «grossen ökumenischen Ereignisse»
stattfinden, muss ich genau hinsehen, um
die Ansätze dieses Dialogs wahrzunehmen.

Im letzten Mitteilungsblatt «Le passou-
vent tantattendu» der französischen
protestantischen Frauengruppe «Groupe Orsay»
fand ich den kurzen Bericht einer Gruppe
von Frauen aus Frankreich, Brasilien, Iran,
Burkina Faso, Senegal und Algerien, die
sich mit der Entwicklung einer interreligiösen

feministischen Ethik befassen.12
Kritische Frauen in den USA sind auf dem
Weg zu einer Kultur gegenseitiger
Anerkennung, jedenfalls zwischen Frauen
schwarzer und weisser Hautfarbe, Frauen
aus dem hispanischen Raum, jüdischen
und christlichen Frauen. Diese Kultur
besteht zunächst ganz einfach darin, dass jede
Frau, bevor sie Welt zu interpretieren
beginnt, ihren eigenen Standpunkt und ihren
persönlichen Zugang erläutert und dadurch
zum Ausdruck bringt, dass ihre Welterklärung

nicht Allgemeingültigkeit im Sinne
der androzentrischen Tradition
beansprucht, sondern als standortgebundener
Beitrag zu einem Gespräch gemeint ist. Ein
wichtiger Akzent im interkulturellen
Gespräch ist für mich auch die von Frauen
praktizierte Methode der Ethnopsychoana-
lyse.13 Ansätze zu einem interreligiösen
frauenidentifizierten Gespräch finde ich
auch im «Wörterbuch der Feministischen

352



Theologie». Die Reihe der Beispiele liesse
sich fortsetzen.

Frauen stehen am Anfang, aber nicht im
Leeren, wenn sie an einer interkulturellen
Verständigung im Sinne des guten Überlebens

aller arbeiten wollen. An diesem Projekt

zu arbeiten, ist der Mühe wert. Ich
möchte zum Schluss noch einmal die These
wiederholen, die ich als europäischchristlich

geprägte Frau ins weltweite
Gespräch der Frauen einbringen würde: Nur
wer den grundlegenden, alle Lebensäusserungen

durchformenden Androzentrismus
der christlich-abendländischen Kultur
erkennt, hat die Chance, ihn zu überwinden.
Und nur, wer den Androzentrismus hinter
sich lässt, ist auf dem Weg zum guten
Überleben aller Menschen. Denn wer -
vorsätzlich oder naiv - der androzentri-
schen Ordnung verhaftet bleibt, wird
weiterhin die Welt in Subjekt und Objekt,
Souverän und Untertan, Kultur und Natur
aufspalten. Nur eine Welt, in der der
Gegensatz von wertvollem Geist und wertloser

Materie aufgehoben ist, kann heil
werden.

1 Hans Küng, Projekt Weltethos, München 1990, 4.

Aufl. 1992.
2 Die Seitenzahlen in Klammer beziehen sich auf ebd.
3 Vgl. Elisabeth Schüssler-Fiorenza, Zu ihrem
Gedächtnis. Eine feministisch-theologische Rekonstruktion

der christlichen Ursprünge, München/Mainz 1988.
4 Vgl. Ina Praetorius, Anthropologie und Frauenbild in
der deutschsprachigen protestantischen Ethik seit 1949,
Gütersloh 1993.

5 Der Begriff «symbolische Ordnung» ist in den letzten

Jahren zu einem Schlüsselbegriff feministischer
Forschung geworden. Er stammt aus dem Umfeld
französischer und italienischer Philosophinnen und meint
die (in unserer Kultur androzentrischen) Gesetze der
sprachlichen Zeichen und Symbole im Gegensatz
zu den Gesetzen der realen sozialen Ordnung. Vgl.
z.B. Diotima Philosophinnengruppe aus Verona, Der
Mensch ist zwei. Das Denken der Geschlechterdifferenz,

Wien 1989; Andrea Günter, «Das gute Leben aller
Frauen» braucht eine geschlechterdifferenzierte
symbolische Ordnung, in: Projektgruppe Ethik im Feminismus

(Hg.), Vom Tun und vom Lassen, Münster 1992, S.

25-44; Luisa Muraro, Die symbolische Ordnung der
Mutter, Frankfurt/New York 1993.
6 Solle wird dafür getadelt, dass sie in ihrem Buch
«Gott denken» Küngs theologische Paradigmenanalyse
übernommen habe, «ohne sich freilich, wie es scheint,
die notwendige wissenschaftstheoretische Grundliteratur

selber angeeignet zu haben». Sie werde deshalb
mit ihrem «historisch ungenauen und oberflächlich
systematisierenden Schema der komplexen postmo-
demen Situation kaum gerecht»(179).
7 Vgl. Libreria delle donne di Milano, Wie weibliche
Freiheit entsteht. Eine neue politische Praxis, Berlin
1988.
8 Vgl. Hannelore Schröder, Die Rechtlosigkeit der
Frau im Rechtsstaat, Frankfurt a.M. 1979, u.v.a.m.
9 Vgl. Art. «Patriarchat» im Wörterbuch der Feministischen

Theologie, Gütersloh 1991.
10 Chung Hyun Kyung, Schamanin im Bauch, Christin
im Kopf. Frauen Asiens im Aufbruch, Stuttgart 1992, S.
63ff.
11 Die Gegenüberstellung von «hausarbeitsnahen»
und «naturbeherrschenden» Berufen findet sich in:
Ilona Ostner/Barbara Pieper, Problemstruktur Familie.
Umrisse einer Theorie der Privatheit, Frankfurt/New
York 1980, S. 6 u. passim.
12 Le passouvent tantattendu, Paris, April 1993, S. 69.
13 Vgl. Maya Nadig, Die verborgene Kultur der Frau,
Ethnopsychoanalytische Gespräche mit Bäuerinnen in
Mexiko, Frankfurt a.M. 1986.

So sehr sich das befreiende Erbe der Bibel verharmlosen, spiritualisieren, zuschütten,
zerreden lässt, so wenig lässt es sich ausradieren. Stets aufs neue sieht sich die Theologie
dem biblischen Gott und dem nach seinem Bild als Frau und Mann geschaffenen
«Menschen» gegenüber, der sich jeglicher Festlegung in Bildern und Ontologien
verweigert.

...es braucht Zeit, es braucht Einsicht und Machtverzicht aufseiten der Männer und nicht
zuletzt die von vielen geteilte Gewissheit, dass es Sinn macht, der alten, vielbenutzten, oft
missbrauchten Botschaft zu einem befreiten, befreienden Leben zu verhelfen.

(Ina Praetorius, Anthropologie und Frauenbild in der deutschsprachigen protestantischen
Ethik seit 1949, Gütersloh 1993, S. 250)

353


	"Der Mensch" als Mass? : Eine Auseinandersetzung mit Hans Küngs "Projekt Weltethos"

