Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 87 (1993)

Heft: 12

Artikel: "Der Mensch" als Mass? : Eine Auseinandersetzung mit Hans Kiings
"Projekt Weltethos"

Autor: Praetorius, Ina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143802

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143802
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

oder Halbatheisten. Aber ich gehe nicht mit
den Atheisten. Ich bleibe hier sitzen. Oder
einer kommt, der rechnet knallhart und
fiihrt uns vor: Religion rentiert nicht. Ich
denke nach, er hat recht, ich kann den Wert
der Religion nicht beweisen, ich kann die

‘Friichte der kirchlichen Arbeit nicht sehr

iiberzeugend vorweisen. Ich finde selbst:
Das ist ein veralteter Laden. Aber ich blei-
be. Jesus sagt: Wir sind seine Schwestern
und seirie Briider. Da will ich auch dabei
sein.

Ina Praetorius

«Der Mensch» als Mass?
Eine Auseinandersetzung mit Hans Kiings

«Projekt Weltethos»

Der folgende Text ist die leicht gekiirzte Fassung eines Vortrags, den Ina Praetorius am
1. Juli dieses Jahres im Rahmen einer Vorlesungsreihe zum Thema «Frauen in den
Weltreligionen» der Gesamthochschule Kassel gehalten hat. Die Autorin setzt sich darin
mit der neuerdings von Hans Kiing vertretenen These auseinander, angesichts der Uber-
lebenskrise sollten sich die Menschen verschiedener Religionszugehorigkeit auf ein
gemeinsames Basisethos verstdndigen, statt den interreligiésen Dialog weiterhin im Sinne
eines Gesprdchs iiber Glaubensinhalte zu fiihren. Ina Praetorius untersucht, von einem
feministisch-kritischen Standpunkt aus, die Zeitdiagnose Kiings ebenso wie seine Vor-
schldge fiir den ethischen Dialog. Unerkannte androzentrische Vorurteile, so ihr Ergebnis,
verhindern, dass Kiings «Projekt Weltethos» zu einer Zukunftsvision werden kann, die

Frauen und Mdnnern gleichermassen zugdnglich ist.

Hans Kiing vertritt in seinem schmalen,
fiir ein breites Lesepublikum geschriebe-
nen Bindchen «Projekt Weltethos»' eine
These, der ich im Prinzip zustimme. Ich
formuliere diese These so:

Angesichts der Uberlebenskrise sollten
sich die Menschen verschiedener Religio-
nen und Weltanschauungen dariiber ve-
stindigen, was sie gemeinsam fun wollen.
Diese Frage — die ethische Frage — ist heute
wichtiger als die Frage, ob die Menschen
etwas Gemeinsames glauben konnen und
wollen. Interreligioser Dialog, der sich an
Glaubensinhalten orientiert, hat sich iiber-
lebt. Es muss heute um die Frage gehen, ob
die Menschheit sich, unabhédngig von je
verschiedenen religiosen Orientierungen,
auf ein gemeinsames Handeln im Sinne

344

Red.

eines gemeinsamen Uberlebens einigen
kann.

Wie Hans Kiing, Hans Jonas und viele
andere Minner, die heute zum Aufschwung
der Disziplin Ethik beitragen, halte ich die
globale Situation fiir prekidr. Wenn es nicht
gelingt, dass wir uns iiber alle moglichen
Grenzen hinweg um einen Ausweg aus der
Katastrophe bemiihen, und das heisst: uns
auf ein koordiniertes weltvertrdgliches
Handeln versténdigen, dann ist die Selbst-
vernichtung der Menschheit eine reale

- Moglichkeit.

Allerdings bin ich skeptisch gegeniiber
der Tatsache, dass auch dieses neue ethi-
sche Engagement wieder fast ausschliess-
lich von Minnern westlicher Tradition
propagiert wird. Meine Variante der These



lautet deshalb folgendermassen (und ich
werde gleich erkléren, inwiefern die Beto-
nung des feministischen Standpunktes ihre
Berechtigung hat): Die Frauen der ver-
schiedenen Religionen sollten sich, auf
der Basis einer androzentrismus-kritischen
Wirklichkeitsanalyse dariiber verstdndi-
gen, wie sie gemeinsam im Sinne des guten
Uberlebens aller handeln wollen.

Diese Variante der Weltethos-These ist
nicht, wie es vielleicht auf Anhieb scheinen
mag, bruchlos in Ubereinstimmung zu
bringen mit dem, was Ménner wie Hans
Kiing iiber das Weltethos sagen. Im Ge-
genteil, sie enthdlt ein erhebliches kriti-
sches Potential.

1. Hans Kiings «Projekt Weltethos»

1.1. Das Projekt

Hans Kiing will in seinem Buch?® einer
breiten Offentlichkeit zum einen seine
Zeitdiagnose nahebringen, zum anderen
einen moglichen Ausweg aus der Uberle-
benskrise der Menschheit aufze1gen Er ist
tiberzeugt, dass «diese eine Welt, in der wir
leben, nur dann eine Chance zum Uberle-
ben hat, wenn in ihr nicht linger Raume
unterschiedlicher, widerspriichlicher und
gar sich bekdmpfender Ethiken-existieren.
Diese eine Welt braucht das eine Grund-
ethos; diese eine Weltgesellschaft braucht
gewiss keine Einheitsreligion und Ein-
heitsideologie, wohl aber einige verbin-
dende und verbindliche Normen, Werte,
Ideale und Ziele»(14).

Dass eine Uberlebenskrise gegeben ist,
setzt Kiing als akzeptiert voraus. Er er-
wihnt zu Beginn einige wenige eindriickli-
che Fakten, um die globale okologische
und soziale Misere in Erinnerung zu rufen,
und wendet sich dann der Frage zu, wie es
zur Krise gekommen ist und wie sie iiber-
wunden werden kann. Dabei dient ihm
der Begriff «Postmoderne» als «problem-
strukturierender <«Such-Begriff>»(21), um
die Gegenwart zu verstehen. Begonnen hat
die «postmoderne Weltordnung»(22) laut
Kiing mit dem Ersten Weltkrieg. Die
Epoche der Postmoderne ist gekennzeich-

net durch «katastrophale Fehlentwicklun-
gen»(23) einerseits: den Faschismus, den
Militarismus und den Kommunismus, und
durch Vorzeichen einer neuen, friedlichen
Weltordnung andererseits. Kiing meint da-
mit insbesondere die Friedensbewegung,
die Frauenbewegung, die 6kumenische Be-
wegung und Ansdtze dazu, dass sich der
Eurozentrismus zu einem Polyzentrismus
wandelt.

In der Gegenwart mehren sich die
Grenzerfahrungen: Die negativen Aspekte
der Atom-, Computer- und Gentechnologie
und Okologische Katastrophen machen
deutlich, dass ein ftiefgreifender Wandel
notwendig ist. Dieser Wandel zeichnet sich
auch bereits ab: Konturen einer postim-
perialistischen, postkapitalistischen, post-
sozialistischen, postpatriarchalen und plu-
ral-ganzheitlich ausgerichteten Weltkon-
stellation sind nach Kiing bereits erkenn-
bar. Er diagnostiziert und begriisst einen
«epochale(n) Paradigmenwechsel»(45) und
ordnet seine Idee eines Weltethos diesem
Paradigmenwechsel zu. «Die Modeme ist
zu affirmieren in ihrem humanen Gehalt,
zu negieren in ihren inhumanen Grenzen
und zu transzendieren in eine neue, dif-
ferenzierte, pluralistische Synthese hin-
ein»(45).

Die Weltreligionen konnen nach Kiing
im globalen Paradigmenwechsel eine be-
sondere Aufgabe iibernehmen: Sie konnen
und sollen die «Maximen elementarer
Menschlichkeit»(82), die —so Kiings These
—1n allen Religionen als Appell vorhanden
sind, in die globale Umkehrbewegung
einbringen. Diese Fihigkeit unterscheidet
die Religion von der Philosophie, denn die
Philosophen denken zwar auch iiber gutes
Leben nach, sie haben aber keine Hand-
habe, zum moralischen Handeln auch zu
verpflichten, denn die Notwendigkeit
moralischen Handelns — geschweige denn
bestimmter Maximen — ldsst sich rein ra-
tional nicht schliissig begriinden.

Angesichts der unbedmgten Notwendig-
keit moralischen Handelns in der Uberle-
benskrise pliadiert Kiing dafiir, ibergeord-
nete Verbindlichkeiten «in einem verniinf-
tigen Vertrauen»(77) anzunehmen, statt

345



sich um die Moglichkeit rationaler Be-
griindbarkeit von Moral zu streiten. Trotz
ihrer konfliktreichen Geschichte traut
Kiing also den Weltreligionen zu, im Dia-
log miteinander das neue Weltethos aus
traditionellen humanen Grundeinsichten
heraus aufzubauen und zur Geltung zu
bringen. Voraussetzung dafiir, dass dies ge-
lingen kann, ist ein selbstkritischer inter-
religioser Dialog vor dem Hintergrund ge-
meinsamer «planetarische(r) Verantwor-
tung»(51). Letztes Kriterium dieses Dia-
logs ist nach Kiing das, was er «wahre
Menschlichkeit»(121) nennt. «Sollte es
nicht moglich sein, mit Berufung auf die
gemeinsame Menschlichkeit aller Men-
schen ein allgemein-ethisches, ein wahr-
haft 6kumenisches Grundkriterium zu for-
mulieren, das auf dem Humanum, dem
wahrhaft Menschlichen, konkret auf der
Menschenwiirde und den ihr zugeordneten
Grundwerten, beruht?»(119).

Kiing bemiiht sich im weiteren um eine
Methodologie dieses interreligidsen Dia-
logs. Es geht zunéchst darum, herauszu-
arbeiten, was allen Religionen hinsicht-
lich ihres Ethos gemeinsam ist. Kiing ist
iberzeugt, dass sich in allen Weltreligio-
nen vergleichbare ethische Perspektiven
auffinden lassen: Allen geht es im Grunde
um das Wohl des Menschen, alle verkiin-
den «Maximen elementarer Menschlich-
keit»(82): die Verbote zu tdten, zu liigen, zu
stehlen etc. Alle vertreten eine Ethik des
«rechten Masses» und kennen die goldene
Regel: «Was du nicht willst, das man dir
tu’, das fiig’ auch keinem andern zu.» Alle
bieten einen letzten Lebenssinn als Moti-
vationsgrundlage fiir sittliches Handeln
und einen allgemeinen Sinnhorizont fiir
menschliches Leben.

Diese Gemeinsamkeiten aller Religio-
nen sind geeignet, das geforderte Weltethos
zu begriinden, sofern die Religionen bzw.
ihre Fiihrer sich nicht in Absolutheitsan-
spriichen verbarrikadieren, sondern sich
ihrer gemeinsamen planetarischen Verant-
wortung stellen. Ziel ist ein gemeinsames
Basisethos, das aber weiterhin von unter-
schiedlichen religiosen Mythen, Dogmen
und Glaubenssystemen begriindet wird.

346

Nicht alle Menschen sollen dasselbe glau-
ben, sondern alle sollen sich auf dieselben
Maximen elementarer Humanitdt ver-
pflichten, dann ist ein Ausweg aus der
Katastrophe moglich.

1.2. Spontane Zustimmung und
Hermeneutik des Verdachts

Das Ganze klingt fiir eine Ethikerin, die
weder am Vorhandensein einer globalen
Krise zweifelt noch grundsétzliche Vorbe-
halte gegeniiber religiosen Verbindlichkei-
ten hat, «irgendwie» sehr plausibel. Vielem
mochte ich spontan zustimmen. Aber der
Text langweilt mich auch, er entspricht ei-
nem verbreiteten Genre: Fortschrittlicher,
gemissigt dissidenter weisser Theologen-
mann erkldrt mir die Welt. Von Kiing selbst
als einem begrenzten, kontingenten Indivi-
duum erfahre ich nichts. Zwar finde ich
durchaus hier und da Sitze, die den Willen
zur Selbstrelativierung andeuten — der Be-
griff «Projekt» im Titel ist in diesem Sinne
gemeint; und der Frage, ob es iiberhaupt
angeht, dass der christliche Theologe sich
zu anderen Religionen &ussert, widmet
Kiing im Zusammenhang mit der Me-
thodologie des interreligiosen Dialogs ver-
hdltnismaéssig viel Aufmerksamkeit. Trotz-
dem kann ich mich hiufig des Eindrucks
nicht erwehren, eine papstliche Enzyklika
und nicht eine Schrift des prominentesten
Papstkontrahenten vor mir zu haben.

Wenn ich meinen eigenen feministi-
schen Standpunkt ernst nehme, dann muss
mich diese Nihe zweier scheinbar ganz
gegensitzlicher Minner auch nicht ver-
wundern. Ich mochte diesen Standpunkt,
von dem aus Kiing und der Papst in er-
staunliche Nihe zueinander geraten, etwas
ausfiihrlicher erldutern und damit zugleich
zeigen, von wo aus ich danach Kiings
«Projekt Weltethos» kritisch ins Auge
fassen werde.

1.3. Die androzentrische symbolische
Ordnung

Als Feministin habe ich gelernt, spon-
tanen Gefiihlen der Zustimmung nicht



ohne weiteres nachzugeben und an Texte
bestimmte Fragen zu richten: Wie und
wo komme ich vor? Wie und wo kommen
die Frauen vor? Wer spricht da eigentlich
worliber und von welchem Standpunkt
aus? Elisabeth Schiissler-Fiorenza hat fiir
diese kritische Grundhaltung im Zusam-
menhang mit threr Arbeit am Neuen Testa-
ment einen Ausdruck gefunden, der sich
zu Recht schnell eingebiirgert hat. Sie
nennt die feministisch-kritische Haltung,
die ich allen méglichen Texten gegeniiber
einnehmen kann, «Hermeneutik des Ver-
dachts»’.

Auch wenn kritische Frauen ihre Fragen
grundsitzlich an alle Texte richten, so sind
sie doch besonders hellhorig gegeniiber
Texten, die von einer bestimmten Sorte
Mensch stammen: von weissen akademisch
gebildeten erwachsenen Mdnnern westli-
cher Tradition. Dabei kommt es unserer
Analyse zufolge eben nicht darauf an, ob
der Autor nun der Papst selbst oder ein
Kontrahent des Papstes ist. Tatsache ist,
und von dieser Tatsache leitet sich die
Skepsis her, dass weisse erwachsene Min-
ner westlicher Tradition seit Jahrhunderten
das Recht fiir sich in Anspruch nehmen,
unter Ausschluss einer grosser Anzahl an-
derer Angehoriger der Gattung Mensch,
«allgemeingiiltige» Erkldrungen der Welt
zu produzieren und diese Erkldrungen mehr
oder weniger gewaltsam dem Rest der Welt
aufzundtigen. Diese Anmassung geht so
weit, dass diese Ménner sich selbst mit
«dem Menschen» schlechthin verwech-
seln.

Es kann inzwischen als erwiesen gelten,
dass immer dann, wenn ein Angehdoriger
oder eine Angehorige unserer westlichen
Kultur «der Mensch» sagt, sie oder er in
erster Linie einen weissen erwachsenen
Mann vor sich sieht. Wir konnen zum Bei-
spiel nicht ohne weiteres sagen: «Der
Mensch ist fahig, schwanger zu werden.»
Dagegen sind Sitze, die mit «der Mensch»
beginnen und sich nur auf Manner bezie-
hen, in unserer Kultur gang und giabe. Zum
Beispiel: «Der Mensch ist als verantwort-
licher Staatsbiirger verpflichtet, sich mit
der Frage von Kriegsdienst oder Kriegs-

dienstverweigerung ernsthaft auseinander-
zusetzen.»*

Frauen, Behinderte, Angehorige nicht-
westlicher Kulturen und andere haben eine
leidvolle Geschichte des Ausschlusses aus
dem Recht, Welt zu interpretieren, hinter
sich. Unsere gesamte «symbolische Ord-
nung»’ ist auf den Massstab «erwachsener
Mann» bezogen. Das heisst: Die Tatsache,
dass seit Jahrhunderten nur eine Sorte
Mensch die offiziellen Erkldrungen der
Welt abgibt, hat sich der Sprache selbst
aufgeprigt: Die Sprache, mit der wir alltig-
lich und in allen Wissenschaften umgehen,
ist androzentisch. Sie beruht auf asymme-
trischen Gegensatzpaaren wie Vernunft/
Gefiihl, Kultur/Natur, Gott/Mensch, Aus-
sen/Innen, Schopfer/Geschopf, Wissen/
Glauben, Wissenschaft/Kunst usw., die
sich jeweils auf das Gegensatzpaar Mann/
Frau abbilden lassen. Dabei ist jeweils die
eine, mit dem Ménnlichen assoziierte Seite
als die héherwertige, die andere, «weibli-
che» als die minderwertige definiert. Wenn
ich also «Vernunft» oder «Subjekt» sage,
dann sage ich implizit mit: «ménnlich».
Wenn ich hingegen «Gefiihl» oder «Ob-
jekt» sage, dann klingt «weiblich» mit, ob
ich will oder nicht.

Aus einer gegebenen Sprachstruktur
auszusteigen, ist nicht leicht. Denn Sprache
ist allgegenwirtig und bedingt die Art, wie
ich Welt wahrmnehme und wie ich mich mit
anderen iiber Welt verstandige. Trotzdem
postulieren Vertreterinnen kritischer Frau-
enforschung, dass wir an der symbolischen
Ordnung ansetzen miissen, wenn sich et-
was zugunsten der Frauen und zugunsten
eines guten Uberlebens aller verindern
soll. Die These heisst (und ich formuliere
diese These jetzt bewusst apodiktisch in
der Art, wie auch Hans Kiing und der Papst
ihre Weltrettungsthesen formulieren): Nur
wer den grundlegenden, alle Lebensdusse-
rungen durchformenden Androzentrismus
unserer Kultur erkennt, hat die Chance, ihn
zu iiberwinden. Und nur wer den Andro-
zentrismus hinter sich lédsst, ist auf dem
Weg zum guten Uberleben aller Menschen.
Denn wer — vorsitzlich oder naiv — der
androzentrischen Ordnung verhaftet bleibt,

347



wird weiterhin die Welt in Subjekt und
Objekt, Souveridn und Untertan, Kultur und
Natur aufspalten. Eine in wertvollen Geist
und wertlose Materie gespaltene Welt aber
kann nicht heil werden.

Dies also ist der hermeneutische Punkt,
von dem aus ich jetzt Hans Kiings Thesen
zum «Projekt Weltethos» lesen werde.

Es versteht sich vermutlich von selbst,
dass es mir nicht in erster Linie darum geht,
Hans Kiing als Person zu kritisieren. Es
geht darum, aufzuzeigen, wie auch ein
vermeintlich fortschrittliches Denken dem
Androzentrismus, und das heisst: einer
frauen- und damit menschenverachtenden
Struktur verhaftet bleibt, wenn dieser An-
drozentrismus selbst nicht Gegenstand der
Reflexion wird. Dies dndert im iibrigen
nichts daran, dass ich Kiings Anliegen, eine
Ethik fiirs Uberleben aller zu entwerfen,
schétze und teile. Ich habe mir angewohnt,
androzentrische Strukturen in Texten auf-
zuspiiren, die ich fiir gut halte, aus dem
einfachen Grund, weil sich dort die Dis-
kussion am meisten lohnt.

2. Zwei Thesen zur Kritik des
«Projektes Weltethos»

2.1. Die innovative Rolle der Frauen-
bewegung?

Kiing erwihnt die Frauenbewegung
mindestens fiinfmal (22, 41, 87, 94, 117)
als eine der entscheidenden innovativen
Bewegungen der Gegenwart. Die Frauen-
bewegung, die stets innerhalb von Auf-
zdhlungen neben anderen wichtigen Be-
wegungen erscheint, macht fiir ihn einen
wichtigen Teil des Paradigmenwechsels
hin zu einer postmodernen Gesamtkonstel-
lation aus. Stellenweise bemiiht Kiing sich
auch um eine inklusive Sprache, indem er
z.B. der Briiderlichkeit die Schwesterlich-
keit beiordnet oder indem er hin und wieder
von «Frauen und Minnern» statt nur von
Minnern oder Menschen spricht. Neben
Rassismus und Nationalismus gilt ihm der
Sexismus als eine der wesentlichen Un-
rechtsstrukturen (91). Der gute Wille, das
«Frauenproblem» in die Analyse zu inte-

348

grieren, ist unverkennbar und entspricht
dem Stand der meisten «fortschrittlichen»
okumenischen Dokumente seit den sieb-
ziger Jahren.

Kiing erwihnt jedoch, wenn ich mich
nicht tdusche, in seinem ausfiihrlichen Li-
teraturverzeichnis mit Ausnahme von Do-
rothee Solle keine einzige Frau.® Entspre-
chend ungenau sind die im Text gedusser-
ten Vorstellungen, was denn nun an der
Frauenbewegung eigentlich so innovativ
sein soll. Kiing spricht ganz allgemein von
der «Gleichheit aller Menschen»(93) und
davon, dass die «Emanzipation der
Frau»(117) in allen Religionen zu einem
zentralen humanen Anliegen werde. Er
spricht ausserdem von der Notwendig-
keit einer «partnerschaftliche(n) Weltord-
nung»(94) und kennt ein «postpatriarcha-
les System»(41). Auf einer knappen halben
Seite erklart er etwas ausfiihrlicher, wie er
sich die durch die Frauenbewegung aus-
gelosten Verdnderungen vorstellt: «weg
von den Trennungen zwischen Ménnern
und Frauen in Kirche und Gesellschaft, —
weg von der Abwertung und dem Unver-
standnis fiir die unverzichtbaren Beitriige
der Frauen, — weg von den ideologisch
fixierten Rollen und Stereotypen fiir Mén-
ner und Frauen, — weg von der Weigerung,
die den Frauen geschenkten Gaben fiir das
Leben und fiir die Entscheidungsprozesse
der Kirche anzuerkennen»(94).

Zwei Dinge fallen mir auf: Zum einen
benutzt Kiing mit «Gleichheit», «Emanzi-
pation» und «Partnerschaft» Begriffe, die
im Feminismus selbst umstritten sind. Alle
drei Begriffe entstammen biirgerlich-libe-
ralem Denken und machen die Befreiung
der Frauen ausschliesslich an ihren sich
verandernden Beziehungen zum Mann fest:
Frauen sollen gleich werden wie Mdnner,
sie sollen sich emanzipieren von Mdnnern,
und sie sollen in Partnerschaft leben mit
Mdnnern. Im Feminismus geht es aber je
langer je weniger darum, wie Frauen ihr
Verhiltnis zu Ménnern verdndern wollen,
sondern darum, wie sie sich, nachdem ihr
«natiirliches Wesen» jahrhundertelang auf
die Mann-Bezogenheit reduziert worden
ist, in ein Verhéltnis zu anderen Frauen



setzen wollen. Die These heisst: Erst wenn
wir unsere Definition als mann-bezogene
Wesen aufkiindigen, ist Befreiung mog-
lich.” «Gleichheit», «Emanzipation» und
«Partnerschaft» rechnen aber weiterhin mit
der exklusiven Mann-Bezogenheit der
Frauen. Das bedeutet nicht, dass diese Be-
griffe fiir alle Feministinnen génzlich un-
brauchbar geworden wiren. Ein Mann,
der die Frauenbewegung so hoch einschiitzt
wie Hans Kiing, sollte aber die Diskus-
sionen, die in der Bewegung selbst gefiihrt
werden, jedenfalls zur Kenntnis nehmen.

Zum zweiten scheint mir, dass Kiing,
wenn er die Wichtigkeit der Frauenbewe-
gung betont, im wesentlichen an Verhal-
tensdnderungen von Mdnnern denkt: Es
geht ihm darum, «Abwertung und ... Un-
verstindnis» abzubauen, sich nicht ldnger
zu weigern, «die den Frauen geschenkten
Gaben ... anzuerkennen»(94). Im Feminis-
mus gehtes aber je ldnger je weniger darum,
Veridnderung von einer Verhaltensinderung
der Méanner zu erwarten, als vielmehr dar-
um, Handlungsfahigkeit von Frauen aller-
erst als solche zu thematisieren. Solange
Frauen als mann-bezogene und naturnahe
Wesen definiert sind, ist weibliche Hand-
lungsfidhigkeit ein Paradox. Eine wichtige
feministische These heisst daher: Die Welt
verindert sich erst dann, wenn das zur
Selbstverstidndlichkeit gewordene Vor-
urteil, nur erwachsene Minner seien im
strengen Sinne freie und moralfdhige We-
sen, durchbrochen wird in Richtung auf
eine Handlungsfihigkeit aller.

Die Art, wie Kiing die Frauenbewegung
vor allem als Herausforderung fiir Mdnner
versteht, kdnnte moglicherweise von wei-
terreichender Bedeutung sein: Ist das
«Projekt Weltethos» im wesentlichen eine
Handlungsanweisung fiir weisse erwach-
sene Minner? Gewisse Formulierungen
deuten darauf hin, etwa wenn Kiing immer
wieder davon spricht, die «religidsen Fiih-
rer»(102) miissten sich auf ihre gemein-
same Weltverantwortung verpflichten.
Zwar wird das an anderer Stelle relativiert,
wenn Kiing vom «alltiglichen Dialog»
spricht, zu dem alle «Menschen, die sich in
aller Welt bei allen moéglichen Gelegen-

heiten treffen...»(170), verpflichtet seien.
Trotzdem scheinen dort, wo es um die
wirklich entscheidenden Dinge geht, nur
diejenigen angesprochen zu sein, die iiber
herkdmmliche Formen von Macht und
Kompetenz verfiigen.

Die Struktur, die ich jetzt beschrieben
habe und die mir in vielen sogenannt fort-
schrittlichen, aber nicht feministischen
Texten begegnet, konnte man als «/ibera-
listischen Fehlschluss» bezeichnen. Der
Autor meint, durch die blosse positive Er-
wihnung der Frauenbewegung sei deren
Anliegen bereits Geniige getan. Eine Ana-
lyse der Tiefenstruktur des Textes ergibt
dann aber, dass unter der Oberfldche der
Liberalitit die alte Ordnung weiterlebt, die
die Menschheit in handlungsfihige, ratio-
nale und dialogbegabte Ménner und mann-
bezogene Frauen aufteilt.

2.2. «<Humanitat» als iibergreifendes
ethisches Kriterium?

Ich habe vorhin gesagt, dass «der
Mensch» in unserer westlichen Tradition
bei genauem Zusehen «der erwachsene
Mann» bedeutet. Die Wurzeln dieser un-
sachgemissen Engflihrung liegen in der
griechischen Antike, die bekanntlich eine
patriarchale Sklavenhaltergesellschaft war.
Der «anthropos» der griechischen Tradi-
tion ist der freigeborene mannliche Polis-
biirger. Nur er ist um seiner selbst willen da.
Frauen, Sklaven und Ausldnder sind um
des Menschen willen da, d.h. dazu, fiir
«den Menschen» bestimmte Funktionen zu
erfiillen, z.B. thm Nachwuchs grosszuzie-
henund ihm einen méglichst reibungslosen
Alltag zu garantieren, damit «der Mensch»
sich ungestort hoheren Aufgaben, insbe-

-sondere der Politik und der Philosophie,

widmen kann. Die Identifikation von
«Mensch» und «Mann» dauert, zwar nicht
unangefochten, aber doch hartnickig, bis
in unsere Tage. Bekannt ist, dass Frauen
sich im 19. Jahrhundert und bis heute miih-
sam und oft gegen den Widerstand der
Minner Zugang zum Geltungsbereich der
allgemeinen Menschenrechte erkampfen
mussten und miissen.®

349



Was bedeutet es, wenn ein weisser er-
wachsener Mann westlicher Tradition heu-
te den Wert «Menschlichkeit» oder «Hu-
manitdt» als letztgiiltiges Kriterium des
interreligiosen Dialogs um das Projekt
Weltethos setzt, ohne auf die androzentri-
sche Verengung gerade des Begriffsfeldes
«Mensch»/«Menschlichkeit» zu sprechen
zukommen? Es bedeutet jedenfalls, dass er
den Feminismus als Philosophie nicht zur
Kenntnis genommen hat. Es bedeutet wei-
terhin, dass er ein Konzept zum Massstab
fiir alle Religionen erhebt, dessen implizite
Parteilichkeit zugunsten des ménnlichen
Menschen erwiesen ist.

Auch wenn das Bedeutungsfeld der
Begriffe «Menschlichkeit» und «Humani-
tdt» im alltiglichen Gebrauch sehr breit
sein mag, auch wenn man dariiber streiten
kann, ob «Menschlichkeit» als Postulat
das Konzept des Mann-Menschen gerade
transzendiert, ldsst sich diese Identifikation
von «Mann» und «Mensch» sicher nicht
einfach iibergehen. Sie muss ausgespro-
chen und reflektiert werden. Kiing dagegen
setzt die nur vermeintliche Geschlechts-
enthobenheit des Begriffs weiterhin als ge-
geben voraus. Ich frage mich, ob jemand,
der die Beschrinktheit des Konzeptes in
der eigenen Kultur nicht reflektiert, fahig
ist, mit Angehorigen anderer Kulturen iiber
diesen Begriff zu kommunizieren, ohne
dabei unbewusst Herrschaft auszuiiben.

Liesse sich der Begriff der «Menschlich-
keit» trotz des ihm inhérenten Androzen-
trismus zum gemeinsamen Kriterium ma-
chen, vielleicht weil er so geldufig ist, oder
nachdem der Androzentrismus eingestan-
den und diskutiert ist? Ich weiss es nicht.
Fiir mich wére zu fragen, ob sich nicht
andere, weniger geldaufige, weniger vom
Androzentrismus gezeichnete Begriffe
finden liessen, die sich in dieser Funktion
des libergreifenden ethischen Kriteriums
bewihren konnten, zum Beispiel: Lebens-
freundlichkeit. Ich meine, der Begriff, der
an einer so wichtigen Stelle Platz nehmen
soll, miisste mit allergrosster Sorgfalt ge-
wihlt und philosophisch diskutiert werden.
Mit grosserer Sorgfalt, als sie Kiing an
dieser Stelle walten ldsst.

350

Ich selber wiirde wohl fiir einen Begriff
pliddieren, in dem das Konzept «Mensch»
nicht enthalten ist. Denn wenn ich
«Menschlichkeit» sage, dann kann ich
eben nicht verhindern, dass der Androzen-
trismus mitschwingt: Mainner handeln,
Frauen werden gehandelt. Zwar kann ich
sagen, eine Frau habe sich «menschlich»
verhalten. Manche sagen sogar, Frauen
seien im Grunde die «menschlicheren
Menschen». Aber mit solchen Sétzen ent-
gehe ich dem Androzentrismus nicht, denn
im Einklang mit der Tradition sage ich
lediglich: Diese Frau hat sich so verhalten,
wie sich eigentlich Manner verhalten soll-
ten. Sie ist, obwohl sie im Grunde ein Teil
der Natur ist, den wahren Menschen zum
Vorbild geworden und hat sie damit be-
schimt.

Kiing sagt, die Moderne sei «zu affir-
mieren in ithrem humanen Gehalt, zu ne-
gieren in ihren inhumanen Grenzen und zu
transzendieren in eine neue, differenzier-
te, pluralistisch-holistische Synthese hin-
ein»(45). Das ist eine schone Formulie-
rung. Es fragt sich aber, wie der «humane
Gehalt» einer Kultur zu definieren ist,
wenn die gesamte Ordnung auf dem ur-
spriinglichen Ausschluss des Weiblichen
beruht. Ich gehore nicht zu denjenigen, die
aus diesem Grund jeglichen lebensfreund-
lichen Gehalt unserer Kultur abstreiten
wollen. Aber ich meine: Dieser Gehalt
muss anders, aufgrund weitergehender kri-
tischer Reflexion, nicht einfach aufgrund
eines androzentrischen Common sense
definiert werden.

Ich breche die Analyse des Kiingschen
Textes hier ab und gehe iiber zur Frage
einer androzentrismuskritischen Alterna-
tive zum «Projekt Weltethos».

3. Ansitze einer androzentrismus-
kritischen Alternative

Dazu komme ich zuriick auf die These,
die ich zu Beginn formuliert habe: Die
Frauen der verschiedenen Religionen soll-
ten sich, auf der Basis einer androzentris-
muskritischen Wirklichkeitsanalyse, dar-
iber verstindigen, wie sie gemeinsam im



Sinne des guten Uberlebens aller handeln
wollen. Ich werde jetzt in Ansétzen erliu-
tern, wie diese These zu verstehen ist.

3.1. Der Ausschluss der Frauen als
kulturiibergreifendes Phinomen

Es mehren sich heute die Stimmen von
Frauen aus aller Welt, die bezeugen, dass
nicht nur das Christentum mit seiner An-
bindung an die griechische Philosophie,
sondern auch andere Religionen den Aus-
schluss der Frauen aus der Praxis, Welt zu
interpretieren und aktiv zu gestalten, vor-
aussetzen. Wenn ich kritischen Aussagen
von Frauen aus den Missionskirchen glau-
be, sohat die Ausbreitung des Christentums
und der abendldndischen Kultur diesen
Ausschluss allerdings aufs Ganze gesehen
eher verstirkt als gemildert. Aber ich kann
heute wohl davon ausgehen, dass wir es
im Abendland zwar mit einer besonders
ausgekliigelten Form des Androzentris-
mus, jedoch bei weitem nicht mit der einzi-
gen zu tun haben.’ Die koreanische Theo-
login Chung Hyun Kyung hat neuerdings
wieder plausibel dargelegt, inwiefern der
Feminismus deshalb zwar kulturspezifisch
ausgelegt werden muss, inwiefern er aber
keineswegs als Erfindung westlicher
weisser Mittelschichtsfrauen abgetan wer-
den kann.'°

Wenn es stimmt, dass der Ausschluss der
Frauen aus der Weltinterpretation und aus
der Konzeption des handlungsfihigen
«Menschen» ein kultur- und religions-
iibergreifendes Phdnomen ist, dann miissen
Frauen, bevor sie im Sinne des Uberlebens
«irgendwie» zu handeln beginnen, zuerst
ihre eigene Position in der jeweiligen
symbolischen — und das heisst auch: reli-
giosen — Ordnung reflektieren. Denn so-
lange sie, wie in unserer westlichen Ord-
nung, als mann-bezogene, der Natur nahe-
stehende Wesen definiert sind, bleibt ihr
Handeln, so gut es gemeint sein mag, in der
Doppeldeutigkeit zwischen natiirlichem
Funktionieren und freiem Tun, zwischen
angestammter Frauenrolle und unklaren
Emanzipationswiinschen befangen. Tat-
sdchlich ndhern sich viele Frauen in unse-

rer westlichen Kultur den Uberlebensfra-
gen mit traditionell weiblichen Verhaltens-
mustern: sie lassen sich beispielsweise in
Bemiithungen um 6kologische Haushalt-
filhrung und friedensbewegte Kindererzie-
hung verwickeln, bleiben dabei aber im
Rahmen der isolierten Kleinfamilie.

Eine patriarchatskritische Analyse legt
andere Verhaltensmaximen fiir Frauen
nahe, denn sie bringt die patriarchale Or-
ganisation der Geschlechterbeziehungen
selbst in Zusammenhang mit den katastro-
phalen Entwicklungen der Gegenwart und
behauptet damit, dass sich diese katastro-
phalen Entwicklungen nicht innerhalb die-
ser Ordnung durch eine Optimierung pa-
triarchaler Moral, sondern nur dadurch
bremsen lassen, dass Frauen die ihnen zu-
geschriebene Identitdt als Nicht-Subjekte
und damit die Maximen traditioneller
Frauenmoral insgesamt zuriickweisen.

3.2. Das Verhiltnis der Frauen zur
Welt in der westlichen symbolischen
und sozialen Ordnung

Fiir die Gesellschaft, in der ich selbst
lebe, sehe ich die Verflochtenheit der
Frauen bzw. des Konzeptes « Weiblichkeit»
in den Unheilszusammenhang folgender-
massen:

Gleichgiiltig, ob Frauen als klassische
nichterwerbstétige Hausfrauen und Miitter
leben oder ob sie im Erwerbsleben aktiv
sind, in ihrer grossen Mehrheit erfiillen sie
Dienstleistungsfunktionen fiir eine Gesell-
schaft, iiber deren Gesamtgestalt sie nach
wie vor nicht angemessen bestimmen
konnen. Die soziale Stellung der Frauen
entspricht noch immer weitgehend ihrer
symbolischen Stellung als mann-bezogene
Funktionstrigerinnen. Als Hausfrauen und
Miitter produzieren Frauen unentgeltlich
zukiinftige angepasste Arbeitskraft und re-
produzieren die Arbeitskraft der erwachse-
nen ménnlichen Erwerbsarbeiter, die sie
gleichzeitig vom sogenannten Alltagskram
und damit vom Kontakt mit realem Leben —
Kindheit, Alter, Krankheit, Behinderung
etc. — abschirmen. Als Sozialarbeiterinnen,
Billiglohnarbeiterinnen, Angestellte im

351



Gastgewerbe, Prostituierte, Sekretédrinnen,
Pflegerinnen, Erzieherinnen und auch als
hochqualifizierte Berufsfrauen, die ihre
Dienstleistungsmentalitdt nicht abgelegt
haben, erfiillen sie Funktionen fiir die Ge-
samtgesellschaft, die den Dienstleistungen
der Ehefrauen fiir ihre Méanner und Kinder
analog sind. Soziologinnen bezeichnen die
typisch weiblichen Berufe aufgrund dieser
funktionellen und inhaltlichen Ahnlichkeit
zur klassischen Hausfrauenrolle als haus-
arbeitsnahe Berufe."!

Wenige Frauen sind also direkt in natur-
beherrschenden Berufen titig. Aber kein
Berufsmann in westlichen Industriegesell-
schaften kommt ohne weibliche Dienstlei-
stung aus, sei es, dass er von «seiner» Frau
profitiert, sei es, dass er sich weibliche
Dienste auf dem Markt erwirbt. Frauen
tragen also indirekt — durch Dienstleistung
am Mann — dazu bei, dass eine weltge-
fahrdende Machbarkeitsideologie und ihre
Produkte in einem vom alltiglichen Leben
abgeschotteten «Labor» ungestort wei-
terexpandieren konnen. Konsequenter-
weise miissen Frauen ihre Dienstlei-
stungsmentalitdt, die im androzentrisch-
ethischen Diskurs mit Worten wie «Liebe»,
«Fiirsorglichkeit» oder «Menschlichkeit»
belegt wird, verweigern bzw. androzen-
trismuskritisch neu bestimmen und lokali-
sieren.

Appelle an die «Menschlichkeit» der
Frauen, die nicht durch die Androzentris-
muskritik hindurchgegangen sind, zielen in
die falsche Richtung, indem sie die Frauen
in ihrer Dienstleistungsmentalitit bestdr-
ken, statt deren Funktion im Sinne fort-
schreitender Zerstorung aufzudecken.
Liangst nicht alle Frauen in Geschichte und
Gegenwart des «christlichen Abendlan-
des» haben ihrer symbolisch zugeschriebe-
nen Rolle als mann-bezogene Wesen ent-
sprochen. Der androzentrische Diskurs, der
von der «<hohen» Philosophie und Theolo-
gie liber die herrschende (natur-)wissen-
schaftliche Doktrin bis hin zu Fernsehfil-
men, Werbung, Schul- und Kinderbiichern
reicht, hat es aber bisher geschafft, alter-
native Lebensentwiirfe von Frauen zu ver-
schweigen oder an den Rand zu dringen

352

und die Mehrheit der Frauen im Gehorsam
gegeniiber der Ordnung festzuhalten.

3.3. Das ethische Projekt der Frauen

Es ist jetzt klar, warum jedenfalls christ-
liche Frauen, die in westlichen Industrie-
landern leben, zum Kiingschen «Projekt
Weltethos» kritische Distanz einhalten
sollten. Ob oder inwieweit meine Analyse
auch fiir Frauen aus anderen Religionen
und Traditionen zutrifft, wire in einem
interreligiosen und interkulturellen Ge-
sprdchder Frauen zu klaren. Dieser Dialog
hat bereits begonnen. Aber weil die Texte
von Frauen sich im allgemeinen nicht als
spektakulidre Bestseller verkaufen und weil
die Zusammenkiinfte von Frauen — notge-
drungen oder freiwillig — meist am Rande
der «grossen Okumenischen Ereignisse»
stattfinden, muss ich genau hinsehen, um
die Ansitze dieses Dialogs wahrzunehmen.

Im letzten Mitteilungsblatt «Le passou-
vent tantattendu» der franzosischen prote-
stantischen Frauengruppe «Groupe Orsay»
fand ich den kurzen Bericht einer Gruppe
von Frauen aus Frankreich, Brasilien, Iran,
Burkina Faso, Senegal und Algerien, die
sich mit der Entwicklung einer interreligi-
osen feministischen Ethik befassen.'? Kri-
tische Frauen in den USA sind auf dem
Weg zu einer Kultur gegenseitiger An-
erkennung, jedenfalls zwischen Frauen
schwarzer und weisser Hautfarbe, Frauen
aus dem hispanischen Raum, jlidischen
und christlichen Frauen. Diese Kultur be-
steht zunédchst ganz einfach darin, dass jede
Frau, bevor sie Welt zu interpretieren be-
ginnt, ihren eigenen Standpunkt und ihren
personlichen Zugang erldutert und dadurch
zum Ausdruck bringt, dass ihre Welterkli-
rung nicht Allgemeingiiltigkeit im Sinne
der androzentrischen Tradition bean-
sprucht, sondern als standortgebundener
Beitrag zu einem Gesprich gemeint ist. Ein
wichtiger Akzent im interkulturellen Ge-
spriach ist fiir mich auch die von Frauen
praktizierte Methode der Ethnopsychoana-
lyse.!* Ansidtze zu einem interreligiGsen
frauenidentifizierten Gesprich finde ich
auch im «Worterbuch der Feministischen



Theologie». Die Reihe der Beispiele liesse
sich fortsetzen.

Frauen stehen am Anfang, aber nicht im
Leeren, wenn sie an einer interkulturellen
Verstidndigung im Sinne des guten Uberle-
bens aller arbeiten wollen. An diesem Pro-
jekt zu arbeiten, ist der Miihe wert. Ich
mochte zum Schluss noch einmal die These
wiederholen, die ich als europdisch-
christlich geprigte Frau ins weltweite Ge-
spriach der Frauen einbringen wiirde: Nur
wer den grundlegenden, alle Lebensdusse-
rungen durchformenden Androzentrismus
der christlich-abendlandischen Kultur er-
kennt, hat die Chance, ihn zu liberwinden.
Und nur, wer den Androzentrismus hinter
sich lasst, ist auf dem Weg zum guten
Uberleben aller Menschen. Denn wer —
vorsitzlich oder naiv — der androzentri-
schen Ordnung verhaftet bleibt, wird wei-
terhin die Welt in Subjekt und Objekt,
Souverdn und Untertan, Kultur und Natur
aufspalten. Nur eine Welt, in der der Ge-
gensatz von wertvollem Geist und wert-
loser Materie aufgehoben ist, kann heil
werden.

1 Hans Kiing, Projekt Weltethos, Miinchen 1990, 4.
Aufl. 1992,

2 Die Seitenzahlen in Klammer beziehen sich auf ebd.
3 Vgl. Elisabeth Schiissler-Fiorenza, Zu ihrem Ge-
déchtnis. Eine feministisch-theologische Rekonstruk-
tion der christlichen Urspriinge, Miinchen/Mainz 1988.
4 Vgl. Ina Praetorius, Anthropologie und Frauenbild in
der deutschsprachigen protestantischen Ethik seit 1949,
Giitersloh 1993.

5 Der Begriff «symbolische Ordnung» ist in den letz-
ten Jahren zu einem Schliisselbegriff feministischer
Forschung geworden. Er stammt aus dem Umfeld fran-
zosischer und italienischer Philosophinnen und meint
die (in unserer Kultur androzentrischen) Gesetze der
sprachlichen Zeichen und Symbole im Gegensatz
zu den Gesetzen der realen sozialen Ordnung. Vgl.
z.B. Diotima Philosophinnengruppe aus Verona, Der
Mensch ist zwei. Das Denken der Geschlechterdiffe-
renz, Wien 1989; Andrea Giinter, «Das gute Leben aller
Frauen» braucht eine geschlechterdifferenzierte sym-
bolische Ordnung, in: Projektgruppe Ethik im Feminis-
mus (Hg.), Vom Tun und vom Lassen, Miinster 1992, S.
25-44; Luisa Muraro, Die symbolische Ordnung der
Mutter, Frankfurt/New York 1993.

6 Solle wird dafiir getadelt, dass sie in ihrem Buch
«Gott denken» Kiings theologische Paradigmenanalyse
iibernommen habe, «ohne sich freilich, wie es scheint,
die notwendige wissenschaftstheoretische Grundlite-
ratur selber angeeignet zu haben». Sie werde deshalb
mit ihrem «historisch ungenauen und oberflidchlich sy-
stematisierenden Schema ... der komplexen postmo-
dernen Situation kaum gerecht»(179).

7 Vgl. Libreria delle donne di Milano, Wie weibliche
Freiheit entsteht. Eine neue politische Praxis, Berlin
1988.

8 Vgl. Hannelore Schroder, Die Rechtlosigkeit der
Frau im Rechtsstaat, Frankfurt a.M. 1979, u.v.a.m.

9 Vgl. Art. «Patriarchat» im Worterbuch der Femini-
stischen Theologie, Giitersloh 1991.

10 Chung Hyun Kyung, Schamanin im Bauch, Christin
im Kopf. Frauen Asiens im Aufbruch, Stuttgart 1992, S.
63ff.

11 Die Gegeniiberstellung von «hausarbeitsnahen»
und «naturbeherrschenden» Berufen findet sich in:
Ilona Ostner/Barbara Pieper, Problemstruktur Familie.
Umrisse einer Theorie der Privatheit, Frankfurt/New
York 1980, S. 6 u. passim.

12 Le passouvent tantattendu, Paris, April 1993, S. 69.
13 Vgl. Maya Nadig, Die verborgene Kultur der Frau,
Ethnopsychoanalytische Gespriache mit Biuerinnen in
Mexiko, Frankfurt a.M. 1986.

So sehr sich das befreiende Erbe der Bibel verharmlosen, spiritualisieren, zuschiitten,
zerreden ldsst, so wenig ldsst es sich ausradieren. Stets aufs neue sieht sich die Theologie
dem biblischen Gott und dem nach seinem Bild als Frau und Mann geschaffenen
«Menschen» gegeniiber, der sich jeglicher Festlegung in Bildern und Ontologien ver-

weigert.

...es braucht Zeit, es braucht Einsicht und Machtverzicht auf seiten der Mdinner und nicht
zuletzt die von vielen geteilte Gewissheit, dass es Sinn macht, der alten, vielbenutzten, oft
missbrauchten Botschaft zu einem befreiten, befreienden Leben zu verhelfen.

(Ina Praetorius, Anthropologie und Frauenbild in der deutschsprachigen protestantischen

Ethik seit 1949, Giitersloh 1993, S. 250)

323



	"Der Mensch" als Mass? : Eine Auseinandersetzung mit Hans Küngs "Projekt Weltethos"

