
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 87 (1993)

Heft: 12

Artikel: Dabei bleiben...

Autor: Ritter, Hans-Adam

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143801

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143801
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans-Adam Ritter

Dabei bleiben.

Und da kommen seine Mutter und seine Brüder. Und draussen stehend sandten sie zu
ihm und Hessen ihn rufen. Um ihn herum sässen Leute, und man sagt ihm: Da! Deine
Mutter und deine Brüder und Schwestern draussen suchen dich. Er hebt an und sagt zu
ihnen: Wer sind meine Mutter und meine Brüder? Und ringsum schaut er die im Kreis um
ihn Sitzenden an und sagt: Da sind sie - meine Mutter und meine Brüder! Wer den Willen
Gottes tut: Der ist mir Bruder und Schwester und Mutter. Mk 3,31-35

Ich habe zu diesen paar Sätzen zwei
verschiedene Erklärungen gelesen, sie waren
gegensätzlich. Die erste ist von einem
gediegenen Gelehrten verfasst, von einem
Mann mit eher konservativem Gehabe.
Die zweite Erklärung stammt von einer
Frau, einer amerikanischen feministischen
Theologin, sie schrieb ein wichtiges Buch
zum Neuen Testament, klug, streitbar,
radikal.

Ich konnte mich nicht entscheiden, ich
dachte: Vielleicht haben beide recht.

Wir wollen gemeinsam versuchen, die
Szene, den Zusammenstoss vor uns zu
sehen. Die Geschwister Jesu und ihre Mutter
haben gehört, wie es Jesus geht, dass er
Zulauf bekommt, Freunde findet,
Menschen ihn lieben, dass er aber andere auch

gegen sich aufgebracht hat. Die Familie ist
beunruhigt. Sie kannten ihn zu Hause nicht
so. Ob er vielleicht gefährdet ist? Sie wollen

ihn beschützen und ihn beschwichtigen,

dazu ziehen sie los. Und dann stossen
sie auf ihn und finden alles ganz so, wie es
ihnen zugetragen worden ist. Im Haus, wo
er Aufenthalt genommen hat, herrscht
Gedränge. Sie kamen aus Nazaret und sind
jetzt vielleicht in Kafarnaum, das ist der
einzige Ortsname, den wir am Anfang des

Markusevangeliums hören. Jedenfalls am
See Genezaret. Und aus allen möglichen
Gegenden sind Leute eingetroffen. Der
Evangelist Markus zählt auf: Viele aus
Galiläa folgen Jesus, aber auch welche
aus Judäa, aus Jerusalem und aus Idumäa,

das ist ganz im Süden, schon Negev.
Andere von östlich des Jordans und solche aus
der Gegend von Sidon und Tyrus, also aus
dem Libanon. Es gibt viele Neugierige,
aber als ausdrückliches Motiv nennt
Markus die Nachricht von den Heilungen,

so dass alle, die ein Leiden hatten, sich
an Jesus herandrängten, um ihn zu berühren.

Was stark in die Geschichte hineinspielt,

ist der Konflikt, der aufgebrochen
ist zwischen Jesus und den Schriftgelehrten,

die von Jerusalem heruntergekommen
waren.

Es ist für uns nicht so leicht zu verstehen,
warum es diese Schriftgelehrten so sehr
aufbrachte, dass Jesus Sünden vergab und
Heilungen auch am Sabbat vollzog. Klarer
erscheinen die soziale Situation und die
Machtverteilung. Israel ist ein
Entwicklungsland, die breite Bevölkerung ist sehr
arm. Die römische Kolonialmacht drückt
das Land. Und in dieser Kolonie ist Galiläa
ein abgelegenes Gebiet, das Randgebiet
des Randgebietes. Die Schriftgelehrten
sind Vertreter des alten Zentrums, von Rom
zurückgebunden auch sie, aber sie versuchen,

das desorganisierte Land geistig
irgendwie zusammenzuhalten. Sie greifen
Jesus voll an. Sie halten die Heilungen für
Teufelszeug. Sie sagen: Den Beizebub hast
du, mit dem Anführer der Dämonen
vertreibst du die Dämonen. Jesu Familie steht
daneben und findet, er wäre von Sinnen. Es
ist verständlich, dass die Geschwister
erschraken, als sie zu dieser Szene stiessen.

341



Aber wir verstehen auch, dass Jesus die
Seinen nicht freudig aufnahm. Zur Feindschaft

und realen Bedrohung derer, die
mächtiger sind als er, kommt das
Unverständnis der Familie und ihr Begehren, ihn
zu stoppen und zurückzuholen.

Was tut Jesus? In grosser Souveränität
bleibt er sitzen, tritt nicht vors Haus, wo ihn
die Seinen erwarten. Er schaut in den Kreis
derer, die um ihn sitzen, und sagt: Da sind
sie, meine Mutter und meine Geschwister.

Er kann nicht in den Schoss der
Herkunftsfamilie zurück. Das wäre sonst eine
Art von Verrat. Denn die Menschen da sind
jetzt seine Familie, er hat ihnen schon die
Nähe und die Vertrautheit geschenkt, die in
einer Familie entstehen kann. Die frühere
Familie wird nicht brüskiert, sie kann dazu
kommen und ein Teil werden der ins Weite
gewendeten Familiarität. Sie kann ihn
nicht zurück haben, aber sie kann selber
vorwärts gehen und so Familie Jesu sein.

So ungefähr sieht der erste Erklärer, der
etwas konservativ Eingestellte, die
Geschichte. Etwas spitz sagt er, man habe den
Konflikt zwischen Jesus und den Seinen zu
sehr betont, um modern zu tun, um in die
Kritik an der Familie überhaupt, an unseren
heutigen Familienverhältnissen einzustimmen.

Er finde das unpassend, wo es den
Familien heute doch schon so schlecht
ginge, die Bindung derart abgenommen
habe. Es gibt zuviele kaputte Familien
heute, soviele Scheidungen, soviele Mütter,

die ihre Kinder allein erziehen, oder
neuerdings auch einige Väter, die das
Sorgerecht für sich beanspruchen. Man muss
endlich etwas für die Familien tun, statt sie
bloss zu kritisieren.

Die Amerikanerin erzählt die gleiche
Geschichte ein wenig anders. Sie sieht,
dass Jesus eine neue Gemeinschaftsform
der alten entgegensetzt, die neue geschwisterliche

Gruppe gegen die alte patriarchalische

Familie. Habt ihr gehört, fragt sie,
wie Jesus die neue Familie, die neue
Gemeinschaft beschreibt?

Es gibt im gleichen Evangelium noch
eine andere Stelle, wo Jesus denen, die mit
ihm kommen, bestätigt, dass sie viel
aufgegeben haben. Aber, tröstet er sie, ihr

macht einen guten Tausch. Ihr werdet in der
kommenden Zeit die Seligkeit haben, aber
heute, wo ihr Besitz und Familie hergegeben

habt, tauscht ihr schon ein: Häuser
und Äcker, Brüder und Schwestern, Mütter
und Kinder. Die Väter fehlen, an beiden
Stellen. Es gibt keine Väter-Patriarchen in
der neuen Gemeinschaft. Das bedeutet,
dass es da keine Oberhäupter mehr gibt,
keinen Chef, der für alle die Entscheidungen

trifft.
Wir haben gehört, dass die Seinen ausgezogen

sind, Jesus zu greifen. In der
Einheitsübersetzung lesen wir es sogar so: Als
seine Angehörigen davon hörten, machten
sie sich auf, um ihn mit Gewalt zurückzuholen.

Nun steht im griechischen Wortlaut
ein einziges Wort, «mit Gewalt zurückholen»

ist ausschmückend formuliert. Aber
das griechische Wort hat Wucht, es wäre zu
wenig, zu sagen, dass sie ihn holen wollten,
es ist ein Bemächtigen gemeint.

Als wir uns zusammensetzten, um diesen

Bibelabschnitt zu besprechen, war die
erste Frage, die jemand vorbrachte: Redet
man wegen dieses Zusammenstosses
davon, dass Jesus ein schlechtes oder ein
problematisches Verhältnis hatte zu seiner
Mutter? Der mehr konservative Bibelerklärer

ist der Meinung, man solle darauf
nicht zuviel Gewicht legen. Es sei ein
unglücklicher Hang heutzutage, das
Familienleben zu kritisieren.

Wir planen bei «Christ und Welt» und
der Katholischen Erwachsenenbildung
eine Tagung zum Thema «Familie».
Nächstes Jahr ist das UNO-Jahr der Familie.

Nun wird man mit diesem ganzen Jahr
keine Scheidungen verhindern und die
Zustände wenig verändern. In einer ersten
Besprechung kamen wir aber darauf, und
das beschäftigte uns plötzlich, dass unsere
Bilder von Familie, wie sie sein müsste,
unser Traum von Geborgenheit immer
noch ganz mächtig sind. Die meisten Leute
bringen nämlich eine Scheidung nicht so
locker hinter sich. Sie erleben das als
Niederlage, auch dann noch, wenn sie
vielleicht der treibende Teil für die Trennung
waren. Wir wollen es gut machen. Und es
verbittert uns, dass wir versagen. Wir be-

342



strafen uns mit Schuldgefühlen. Wir sind
neidisch auf die, denen es leichter fällt. Wir
klagen an, uns oder die Umstände oder
andere. Ich gehöre zu denen, die
herangewachsene Kinder haben. Die Jungen haben
Mühe, ihre Zukunft zu finden. Und ich
weiss, wieviele Eltern mit einem Gefühl
von Versagen zu kämpfen haben, wenn ihre
Kinder nicht geradeaus und zufrieden ins
Leben hinausgehen, sondern sich
problembeladen im Kreis drehen. Warum geht
es nicht so, wie wir's träumen?

Oder ich denke an einige Freunde und an
zwei Verwandte, die sind homosexuell. Die
haben mit Depressionen gekämpft, sie
hätten anders sein wollen, gleich wie die
Mehrheit, hätten eine Familie gewünscht.
Nun müssen sie sein, was sie sind. Sie
haben nicht einem Laster nachgegeben.

Vielleicht ist es doch wichtig zu hören,
dass Jesus aus seiner Familie heraustrat
und ein anderes Projekt anfing und damit
sogar seiner Familie entgegentrat.

Vielleicht sind Sie einmal tief über sich
selber enttäuscht gewesen, weil das schöne
Familienbild nicht zum Stimmen kam.
Vielleicht haben Sie eine Scheidung hinter
sich. Oder Sie haben keinen Partner
gefunden. Oder Kinder blieben Ihnen versagt.
Oder Kinder gingen einen Weg, von dem
Sie wollten, sie gingen ihn nicht. Oder Sie
haben Eltern, mit denen sich die
Schwierigkeiten auftürmten oder gerade jetzt, wo
sie alt werden, auftürmen. Wir möchten es

gern gut machen. Wir möchten die Bilder
realisieren. Die Bilder haben eine Macht
über uns. Jesus weist das Familienbild
zurück zugunsten derer, die ihn umdrängen,
die um ihn herum sitzen. Alle, die ein Leiden

hatten, drängten an Jesus heran. Das
waren nicht nur Menschen, die unter einem
körperlichen Übel litten, das waren auch
Enttäuschte und Gedrückte, aber jetzt, wo
sie neben ihm sitzen, atmen sie auf, richten
sie den Kopf wieder auf. Die brauchen eben
nicht einen, der ihnen sagt, was Ordnung
ist, die müssen von Vorschriften und
Idealvorstellungen gerade frei kommen.

Wir müssen uns noch dem Schlussatz
des Abschnitts zuwenden. Jemand sagte
bei unserer Besprechung ziemlich bald:

Das irritiert mich. Es heisst nämlich: «Wer
den Willen Gottes tut: Der ist mir Bruder
und Schwester und Mutter.» Was ist denn
der Wille Gottes? Und kommt nun hinterher

doch eine Bedingung, dass nicht alle,
die bei Jesus sitzen, Brüder und Schwestern
sind, sondern bloss die, die sich auch recht
anstrengen? Gilt die Geschwisterlichkeit
doch nur bedingt?

Das ist eine wichtige Frage: Aber die
Antwort muss eigentlich klar sein.

Die um Jesus herum sitzen, erfüllen den
Willen Gottes allein dadurch, dass sie da
sitzen. Gottes Wille, das ist seine gute
Lebensmacht. An sie wollen wir uns halten,
ihr nahe sein. Wir haben immer noch
irgendwie im Kopf, Gott sei so etwas wie ein
Himmelspatriarch. Irgendwie gibt er
Befehle aus, denken wir, und die sollten wir
dann ausführen. Aber so ist das doch nicht.
Er ist kein Chef, der uns herumschickt. Da
ist doch keine Zentrale im Himmel, die uns
die Entscheide abnimmt. Und wir führen in
dem Sinn auch nicht seinen Willen aus.
Aber wir sind ganz wie das gemischte
Publikum im Hause Jesu fasziniert von dem
wohltätigen Gottesgeheimnis, wir wollen
dabei sein und die Wirkung, die davon
ausgeht, mitspüren.

Am Schluss der Predigt will ich Ihnen
sagen, was für ein Kirchenideal ich als

junger Pfarrer hatte und wie sich das heute
geändert hat. Damals, um das Jahr 1968
herum, herrschte in der Kirche ein
Modernisierungswille. Es wurden neue Parolen
ausgegeben, und es traten auch sanfte oder
flotte Revoluzzer auf. Wir dachten, dass die
Christen vielleicht so etwas wie eine
Avantgarde werden könnten, die Modernsten,

die Besten. Heute denke ich: Wir
sitzen bei Jesus. Das ist unser Ort, das müssen
wir tun: hier sitzen. Wenn die ganze Sache
angegriffen wird, bleiben wir einfach
sitzen. Manchmal ist es nicht einmal ganz
einfach, nur sitzen zu bleiben. Weil wir ja
die Gründe, die die Angreifer vorbringen,
selber auch kennen. Beispielsweise kommt
ein Atheist und sagt: Das ist alles nicht
wahr! Ich merke dann gleich, dass ich gar
nicht unerschütterlich gottessicher bin, ich
fühle mich nicht ganz selten als Viertels-

343



oder Halbatheisten. Aber ich gehe nicht mit
den Atheisten. Ich bleibe hier sitzen. Oder
einer kommt, der rechnet knallhart und
führt uns vor: Religion rentiert nicht. Ich
denke nach, er hat recht, ich kann den Wert
der Religion nicht beweisen, ich kann die

Früchte der kirchlichen Arbeit nicht sehr
überzeugend vorweisen. Ich finde selbst:
Das ist ein veralteter Laden. Aber ich bleibe.

Jesus sagt: Wir sind seine Schwestern
und seine Brüder. Da will ich auch dabei
sein.

Ina Praetorius

«Der Mensch» als Mass?
Eine Auseinandersetzung mit Hans Küngs
«Projekt Weltethos»

Derfolgende Text ist die leicht gekürzte Fassung eines Vortrags, den Ina Praetorius am
1. Juli dieses Jahres im Rahmen einer Vorlesungsreihe zum Thema «Frauen in den
Weltreligionen» der Gesamthochschule Kassel gehalten hat. Die Autorin setzt sich darin
mit der neuerdings von Hans Küng vertretenen These auseinander, angesichts der
Überlebenskrise sollten sich die Menschen verschiedener Religionszugehörigkeit auf ein
gemeinsames Basisethos verständigen, statt den interreligiösen Dialog weiterhin im Sinne
eines Gesprächs über Glaubensinhalte zuführen. Ina Praetorius untersucht, von einem
feministisch-kritischen Standpunkt aus, die Zeitdiagnose Küngs ebenso wie seine
Vorschlägefür den ethischen Dialog. Unerkannte androzentrische Vorurteile, so ihr Ergebnis,
verhindern, dass Küngs «Projekt Weltethos» zu einer Zukunftsvision werden kann, die
Frauen und Männern gleichermassen zugänglich ist. Red.

Hans Küng vertritt in seinem schmalen,
für ein breites Lesepublikum geschriebenen

Bändchen «Projekt Weltethos»1 eine
These, der ich im Prinzip zustimme. Ich
formuliere diese These so:

Angesichts der Überlebenskrise sollten
sich die Menschen verschiedener Religionen

und Weltanschauungen darüber ve-
ständigen, was sie gemeinsam tun wollen.
Diese Frage - die ethische Frage - ist heute
wichtiger als die Frage, ob die Menschen
etwas Gemeinsames glauben können und
wollen. Interreligiöser Dialog, der sich an
Glaubensinhalten orientiert, hat sich überlebt.

Es muss heute um die Frage gehen, ob
die Menschheit sich, unabhängig von je
verschiedenen religiösen Orientierungen,
auf ein gemeinsames Handeln im Sinne

344

eines gemeinsamen Überlebens einigen
kann.

Wie Hans Küng, Hans Jonas und viele
andere Männer, die heute zum Aufschwung
der Disziplin Ethik beitragen, halte ich die
globale Situation für prekär. Wenn es nicht
gelingt, dass wir uns über alle möglichen
Grenzen hinweg um einen Ausweg aus der
Katastrophe bemühen, und das heisst: uns
auf ein koordiniertes weltverträgliches
Handeln verständigen, dann ist die
Selbstvernichtung der Menschheit eine reale
Möglichkeit.

Allerdings bin ich skeptisch gegenüber
der Tatsache, dass auch dieses neue ethische

Engagement wieder fast ausschliesslich

von Männern westlicher Tradition
propagiert wird. Meine Variante der These


	Dabei bleiben...

