Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 87 (1993)

Heft: 12

Artikel: Dabei bleiben...

Autor: Ritter, Hans-Adam

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143801

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143801
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hans-Adam Ritter

Dabei bleiben...

Und da kommen seine Mutter und seine Briider. Und draussen stehend sandten sie zu
ihm und liessen ihn rufen. Um ihn herum sassen Leute, und man sagt ihm: Da! Deine
Mutter und deine Briider und Schwestern draussen suchen dich. Er hebt an und sagt zu
ihnen: Wer sind meine Mutter und meine Briider? Und ringsum schaut er die im Kreis um
ihn Sitzenden an und sagt: Da sind sie — meine Mutter und meine Briider! Wer den Willen

Gottes tut: Der ist mir Bruder und Schwester und Mutter.

Ich habe zu diesen paar Sétzen zwel ver-
schiedene Erkldrungen gelesen, sie waren
gegensitzlich. Die erste ist von einem
gediegenen Gelehrten verfasst, von einem
Mann mit eher konservativem Gehabe.
Die zweite Erkldrung stammt von einer
Frau, einer amerikanischen feministischen
Theologin, sie schrieb ein wichtiges Buch
zum Neuen Testament, klug, streitbar, ra-
dikal.

Ich konnte mich nicht entscheiden, ich
dachte: Vielleicht haben beide recht.

Wir wollen gemeinsam versuchen, die
Szene, den Zusammenstoss VOr uns zu se-
hen. Die Geschwister Jesu und ihre Mutter
haben gehort, wie es Jesus geht, dass er
Zulauf bekommt, Freunde findet, Men-
schen ihn lieben, dass er aber andere auch
gegen sich aufgebracht hat. Die Familie ist
beunruhigt. Sie kannten ihn zu Hause nicht
so. Ob er vielleicht gefahrdet ist? Sie wol-
len ihn beschiitzen und ihn beschwichti-
gen, dazu ziehen sie los. Und dann stossen
sie auf ihn und finden alles ganz so, wie es
ihnen zugetragen worden ist. Im Haus, wo
‘er Aufenthalt genommen hat, herrscht Ge-
driange. Sie kamen aus Nazaret und sind
jetzt vielleicht in Kafarnaum, das ist der
einzige Ortsname, den wir am Anfang des
Markusevangeliums horen. Jedenfalls am
See Genezaret. Und aus allen moglichen
Gegenden sind Leute eingetroffen. Der
Evangelist Markus z#hlt auf: Viele aus
Galilda folgen Jesus, aber auch welche
aus Judda, aus Jerusalem und aus Idumaia,

Mk 3,31-35

das ist ganz im Siiden, schon Negev. An-
dere von Ostlich des Jordans und solche aus
der Gegend von Sidon und Tyrus, also aus
dem Libanon. Es gibt viele Neugierige,
aber als ausdriickliches Motiv nennt
Markus die Nachricht von den Heilun-
gen, so dass alle, die ein Leiden hatten, sich
an Jesus herandringten, um ihn zu beriih-
ren. Was stark in die Geschichte hinein-
spielt, ist der Konflikt, der aufgebrochen
ist zwischen Jesus und den Schriftgelehr-
ten, die von Jerusalem heruntergekommen
waren.

Es ist fiir uns nicht so leicht zu verstehen,
warum es diese Schriftgelehrten so sehr
aufbrachte, dass Jesus Siinden vergab und
Heilungen auch am Sabbat vollzog. Klarer
erscheinen die soziale Situation und die
Machtverteilung. Israel ist ein Entwick-
lungsland, die breite Bevilkerung ist sehr
arm. Die romische Kolonialmacht driickt
das Land. Und in dieser Kolonie ist Galilda
ein abgelegenes Gebiet, das Randgebiet
des Randgebietes. Die Schriftgelehrten
sind Vertreter des alten Zentrums, von Rom
zuriickgebunden auch sie, aber sie versu-
chen, das desorganisierte Land geistig ir-
gendwie zusammenzuhalten. Sie greifen
Jesus voll an. Sie halten die Heilungen fiir
Teufelszeug. Sie sagen: Den Belzebub hast
du, mit dem Anfiihrer der Ddmonen ver-
treibst du die Ddmonen. Jesu Familie steht
daneben und findet, er wire von Sinnen. Es
ist verstandlich, dass die Geschwister er-
schraken, als sie zu dieser Szene stiessen.

341



Aber wir verstehen auch, dass Jesus die
Seinen nicht freudig aufnahm. Zur Feind-
schaft und realen Bedrohung derer, die
machtiger sind als er, kommt das Unver-
standnis der Familie und ihr Begehren, ihn
zu stoppen und zuriickzuholen.

Was tut Jesus? In grosser Souverinitit
bleibt er sitzen, tritt nicht vors Haus, wo ihn
die Seinen erwarten. Er schaut in den Kreis
derer, die um ihn sitzen, und sagt: Da sind
sie, meine Mutter und meine Geschwister.

Er kann nicht in den Schoss der Her-
kunftsfamilie zuriick. Das wire sonst eine
Art von Verrat. Denn die Menschen da sind
jetzt seine Familie, er hat ihnen schon die
Néhe und die Vertrautheit geschenkt, die in
einer Familie entstehen kann. Die friihere
Familie wird nicht briiskiert, sie kann dazu
kommen und ein Teil werden der ins Weite
gewendeten Familiaritdt. Sie kann ihn
nicht zuriick haben, aber sie kann selber
vorwiérts gehen und so Familie Jesu sein.

So ungefihr sieht der erste Erkldrer, der
etwas konservativ Eingestellte, die Ge-
schichte. Etwas spitz sagt er, man habe den
Konflikt zwischen Jesus und den Seinen zu
sehr betont, um modern zu tun, um in die
Kritik an der Familie tiberhaupt, an unseren
heutigen Familienverhiltnissen einzustim-
men. Er finde das unpassend, wo es den
Familien heute doch schon so schlecht
ginge, die Bindung derart abgenommen
habe. Es gibt zuviele kaputte Familien
heute, soviele Scheidungen, soviele Miit-
ter, die ihre Kinder allein erziehen, oder
neuerdings auch einige Viter, die das Sor-
gerecht fiir sich beanspruchen. Man muss
endlich etwas fiir die Familien tun, statt sie
bloss zu kritisieren.

Die Amerikanerin erzdhlt die gleiche
Geschichte ein wenig anders. Sie sieht,
dass Jesus eine neue Gemeinschaftsform
der alten entgegensetzt, die neue geschwi-
sterliche Gruppe gegen die alte patriarcha-
lische Familie. Habt ihr gehort, fragt sie,
wie Jesus die neue Familie, die neue Ge-
meinschaft beschreibt?

Es gibt im gleichen Evangelium noch
eine andere Stelle, wo Jesus denen, die mit
ihm kommen, bestitigt, dass sie viel auf-
gegeben haben. Aber, trOstet er sie, ihr

342

macht einen guten Tausch. Ihr werdet in der
kommenden Zeit die Seligkeit haben, aber
heute, wo ihr Besitz und Familie herge-
geben habt, tauscht ihr schon ein: Hiuser
und Acker, Briider und Schwestern, Miitter
und Kinder. Die Viter fehlen, an beiden
Stellen. Es gibt keine Viter-Patriarchen in
der neuen Gemeinschaft. Das bedeutet,
dass es da keine Oberhdupter mehr gibt,
keinen Chef, der fiir alle die Entscheidun-
gen trifft.

Wir haben gehort, dass die Seinen ausge-
zogen sind, Jesus zu greifen. In der Ein-
heitsiibersetzung lesen wir es sogar so: Als
seine Angehorigen davon horten, machten
sie sich auf, um ithn mit Gewalt zuriickzu-
holen. Nun steht im griechischen Wortlaut
ein einziges Wort, «mit Gewalt zuriickho-
len» ist ausschmiickend formuliert. Aber
das griechische Wort hat Wucht, es wire zu
wenig, zu sagen, dass sie ihn holen wollten,
es ist ein Bemichtigen gemeint.

Als wir uns zusammensetzten, um die-
sen Bibelabschnitt zu besprechen, war die
erste Frage, die jemand vorbrachte: Redet
man wegen dieses Zusammenstosses da-
von, dass Jesus ein schlechtes oder ein
problematisches Verhiltnis hatte zu seiner
Mutter? Der mehr konservative Bibeler-
klédrer ist der Meinung, man solle darauf
nicht zuviel Gewicht legen. Es sei ein un-
gliicklicher Hang heutzutage, das Fami-
lienleben zu kritisieren.

Wir planen bei «Christ und Welt» und
der Katholischen Erwachsenenbildung
eine Tagung zum Thema «Familie».
Nichstes Jahr ist das UNO-Jahr der Fami-
lie. Nun wird man mit diesem ganzen Jahr
keine Scheidungen verhindern und die
Zustinde wenig verdndern. In einer ersten
Besprechung kamen wir aber darauf, und
das beschiftigte uns plotzlich, dass unsere
Bilder von Familie, wie sie sein miisste,
unser Traum von Geborgenheit immer
noch ganz michtig sind. Die meisten Leute
bringen namlich eine Scheidung nicht so
locker hinter sich. Sie erleben das als Nie-
derlage, auch dann noch, wenn sie viel-
leicht der treibende Teil fiir die Trennung
waren. Wir wollen es gut machen. Und es
verbittert uns, dass wir versagen. Wir be-



strafen uns mit Schuldgefiihlen. Wir sind
neidisch auf die, denen es leichter fallt. Wir
klagen an, uns oder die Umstinde oder
andere. Ich gehore zu denen, die herange-
wachsene Kinder haben. Die Jungen haben
Miihe, ihre Zukunft zu finden. Und ich
weiss, wieviele Eltern mit einem Gefiihl
von Versagen zu kdmpfen haben, wenn ihre
Kinder nicht geradeaus und zufrieden ins
Leben hinausgehen, sondern sich pro-
blembeladen im Kreis drehen. Warum geht
es nicht so, wie wir’s triumen?

Oder ich denke an einige Freunde und an
zwel Verwandte, die sind homosexuell. Die
haben mit Depressionen gekdmpft, sie
hitten anders sein wollen, gleich wie die
Mehrheit, hitten eine Familie gewiinscht.
Nun miissen sie sein, was sie sind. Sie
haben nicht einem Laster nachgegeben.

Vielleicht ist es doch wichtig zu horen,
dass Jesus aus seiner Familie heraustrat
und ein anderes Projekt anfing und damit
sogar seiner Familie entgegentrat.

Vielleicht sind Sie einmal tief iiber sich
selber enttduscht gewesen, weil das schone
Familienbild nicht zum Stimmen kam.
Vielleicht haben Sie eine Scheidung hinter
sich. Oder Sie haben keinen Partner ge-
funden. Oder Kinder blieben Ihnen versagt.
Oder Kinder gingen einen Weg, von dem
Sie wollten, sie gingen ihn nicht. Oder Sie
haben Eltern, mit denen sich die Schwie-
rigkeiten auftiirmten oder gerade jetzt, wo
sie alt werden, auftiirmen. Wir mochten es
gern gut machen. Wir méchten die Bilder
realisieren. Die Bilder haben eine Macht
iber uns. Jesus weist das Familienbild zu-
riick zugunsten derer, die ihn umdréngen,
die um 1hn herum sitzen. Alle, die ein Lei-
den hatten, dringten an Jesus heran. Das
waren nicht nur Menschen, die unter einem
korperlichen Ubel litten, das waren auch
Enttiduschte und Gedriickte, aber jetzt, wo
sie neben ihm sitzen, atmen sie auf, richten
sie den Kopf wieder auf. Die brauchen eben
nicht einen, der ihnen sagt, was Ordnung
ist, die miissen von Vorschriften und
Idealvorstellungen gerade frei kommen.

Wir miissen uns noch dem Schlussatz
des Abschnitts zuwenden. Jemand sagte
bei unserer Besprechung ziemlich bald:

Das irritiert mich. Es heisst ndmlich: «Wer
den Willen Gottes tut: Der ist mir Bruder
und Schwester und Mutter.» Was ist denn
der Wille Gottes? Und kommt nun hinter-
her doch eine Bedingung, dass nicht alle,
die bei Jesus sitzen, Briider und Schwestern
sind, sondern bloss die, die sich auch recht
anstrengen? Gilt die Geschwisterlichkeit
doch nur bedingt?

Das ist eine wichtige Frage: Aber die
Antwort muss eigentlich klar sein.

Die um Jesus herum sitzen, erfiillen den
Willen Gottes allein dadurch, dass sie da
sitzen. Gottes Wille, das ist seine gute Le-
bensmacht. An sie wollen wir uns halten,
ihr nahe sein. Wir haben immer noch ir-
gendwie im Kopf, Gott sei so etwas wie ein
Himmelspatriarch. Irgendwie gibt er Be-
fehle aus, denken wir, und die sollten wir
dann ausfiihren. Aber so ist das doch nicht.
Er ist kein Chef, der uns herumschickt. Da
ist doch keine Zentrale im Himmel, die uns
die Entscheide abnimmt. Und wir fiihren in
dem Sinn auch nicht seinen Willen aus.
Aber wir sind ganz wie das gemischte Pu-
blikum im Hause Jesu fasziniert von dem
wohltitigen Gottesgeheimnis, wir wollen
dabei sein und die Wirkung, die davon
ausgeht, mitspiiren.

Am Schluss der Predigt will ich Thnen
sagen, was fiir ein Kirchenideal ich als
junger Pfarrer hatte und wie sich das heute
gedndert hat. Damals, um das Jahr 1968
herum, herrschte in der Kirche ein Moder-
nisierungswille. Es wurden neue Parolen
ausgegeben, und es traten auch sanfte oder
flotte Revoluzzer auf. Wir dachten, dass die
Christen vielleicht so etwas wie eine
Avantgarde werden konnten, die Modern-
sten, die Besten. Heute denke ich: Wir sit-
zen bei Jesus. Das ist unser Ort, das miissen
wir tun: hier sitzen. Wenn die ganze Sache
angegriffen wird, bleiben wir einfach sit-
zen. Manchmal ist es nicht einmal ganz
einfach, nur sitzen zu bleiben. Weil wir ja
die Griinde, die die Angreifer vorbringen,
selber auch kennen. Beispielsweise kommt
ein Atheist und sagt: Das ist alles nicht
wahr! Ich merke dann gleich, dass ich gar
nicht unerschiitterlich gottessicher bin, ich
fiihle mich nicht ganz selten als Viertels-

343



oder Halbatheisten. Aber ich gehe nicht mit
den Atheisten. Ich bleibe hier sitzen. Oder
einer kommt, der rechnet knallhart und
fiihrt uns vor: Religion rentiert nicht. Ich
denke nach, er hat recht, ich kann den Wert
der Religion nicht beweisen, ich kann die

‘Friichte der kirchlichen Arbeit nicht sehr

iiberzeugend vorweisen. Ich finde selbst:
Das ist ein veralteter Laden. Aber ich blei-
be. Jesus sagt: Wir sind seine Schwestern
und seirie Briider. Da will ich auch dabei
sein.

Ina Praetorius

«Der Mensch» als Mass?
Eine Auseinandersetzung mit Hans Kiings

«Projekt Weltethos»

Der folgende Text ist die leicht gekiirzte Fassung eines Vortrags, den Ina Praetorius am
1. Juli dieses Jahres im Rahmen einer Vorlesungsreihe zum Thema «Frauen in den
Weltreligionen» der Gesamthochschule Kassel gehalten hat. Die Autorin setzt sich darin
mit der neuerdings von Hans Kiing vertretenen These auseinander, angesichts der Uber-
lebenskrise sollten sich die Menschen verschiedener Religionszugehorigkeit auf ein
gemeinsames Basisethos verstdndigen, statt den interreligiésen Dialog weiterhin im Sinne
eines Gesprdchs iiber Glaubensinhalte zu fiihren. Ina Praetorius untersucht, von einem
feministisch-kritischen Standpunkt aus, die Zeitdiagnose Kiings ebenso wie seine Vor-
schldge fiir den ethischen Dialog. Unerkannte androzentrische Vorurteile, so ihr Ergebnis,
verhindern, dass Kiings «Projekt Weltethos» zu einer Zukunftsvision werden kann, die

Frauen und Mdnnern gleichermassen zugdnglich ist.

Hans Kiing vertritt in seinem schmalen,
fiir ein breites Lesepublikum geschriebe-
nen Bindchen «Projekt Weltethos»' eine
These, der ich im Prinzip zustimme. Ich
formuliere diese These so:

Angesichts der Uberlebenskrise sollten
sich die Menschen verschiedener Religio-
nen und Weltanschauungen dariiber ve-
stindigen, was sie gemeinsam fun wollen.
Diese Frage — die ethische Frage — ist heute
wichtiger als die Frage, ob die Menschen
etwas Gemeinsames glauben konnen und
wollen. Interreligioser Dialog, der sich an
Glaubensinhalten orientiert, hat sich iiber-
lebt. Es muss heute um die Frage gehen, ob
die Menschheit sich, unabhédngig von je
verschiedenen religiosen Orientierungen,
auf ein gemeinsames Handeln im Sinne

344

Red.

eines gemeinsamen Uberlebens einigen
kann.

Wie Hans Kiing, Hans Jonas und viele
andere Minner, die heute zum Aufschwung
der Disziplin Ethik beitragen, halte ich die
globale Situation fiir prekidr. Wenn es nicht
gelingt, dass wir uns iiber alle moglichen
Grenzen hinweg um einen Ausweg aus der
Katastrophe bemiihen, und das heisst: uns
auf ein koordiniertes weltvertrdgliches
Handeln versténdigen, dann ist die Selbst-
vernichtung der Menschheit eine reale

- Moglichkeit.

Allerdings bin ich skeptisch gegeniiber
der Tatsache, dass auch dieses neue ethi-
sche Engagement wieder fast ausschliess-
lich von Minnern westlicher Tradition
propagiert wird. Meine Variante der These



	Dabei bleiben...

