Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 87 (1993)

Heft: 10

Artikel: "Verlasst euch nicht auf Gewalt!" : Eine biblisch-ethische Orientierung
Autor: Falcke, Heino

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143790

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143790
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Heino Falcke

«Verlasst euch nicht auf Gewalt!»
Eine biblisch-ethische Orientierung

Heino Falcke, der Verfasser dieses friedensethischen Vortrags, ist Propst in Erfurt. Die
Neuen Wege dokumentierten vor bald zehn Jahren seinen bewegenden Aufruf gegen die
damalige «Ausreisewelle» in der DDR (NW 1984, S. 133f.). Propst Falcke hat auch dem
konziliaren Prozess fiir Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schopfung in der DDR
wichtige Impulse gegeben. Davon zeugt seine noch immer lesenswerte Schrift «Vom Gebot
Christi, dass die Kirche uns die Waffen aus der Hand nimmt und den Krieg verbietet», die
1986 im RADIUS-Verlag erschienen ist. Heute fragt sich Heino Falcke, was von der
damals entwickelten Friedensethik der Kirche in der DDR nach dem Zusammenbruch des
«real existierenden Sozialismus» noch gilt. Die Frage richtet sich nicht nach der politi-
schen Opportunitdt des Tages, sondern nach einer biblisch-ethischen Orientierung im
Kontext der neuen Weltsituation. Anstelle eines prinzipiellen Pazifismus vertritt der Autor
einen «Verantwortungspazifismus». Eine eigentliche Grenzsituation kann fiir ihn dann
entstehen, wenn die «vorrangige Option fiir Gewaltfreiheit» mit der «vorrangigen Option
fiir die Armen» kollidiert. Aber er hiitet sich, in den Ruf nach Militdreinsdtzen der UNQO,
vor allem in Ex-Jugoslawien, einzustimmen. Das Referat wurde an der 13. Friedens-
konsultation der landeskirchlichen Friedensausschiisse und der Christlichen Friedens-
dienste am 9. Februar 1993 in Buckow, spditer auch in Eisenach vorgetragen. Es erscheint
hier mit redaktionellen Kiirzungen. Red.

Zu unserer inneren Situation,
aus der heraus wir neu fragen

Umorientierung auf «Frieden durch Ge-
walt» (Schlagzeile einer Zeitung). Aus
«ethisch eingefirbten Gefiihlen» (Peter

In den rasanten Veridnderungen der Wen-
de 89/90 ging in der DDR der Spruch um:
«Unsere Worte veralten uns im Munde!»
Jetzt scheinen unsere friedensethischen
Orientierungen zu veralten und uns in tiefe
Ratlosigkeit zu stiirzen. Sie waren im
Abschreckungssystem des bipolaren Ost-
West-Konflikts und in der globalen Polari-
sierung des Nord-Siid-Konflikts erarbeitet.
Das heutige polyzentrische Szenario eth-
nischer-nationalistischer-regionaler Kon-
flikte und der Ausbruch brutaler Gewalt
stiirzen uns in tiefes Erschrecken und Ohn-
macht.

Kritiker der Friedensbewegung fiihlen
sich bestitigt in ihrem Weltbild von der
«noch unerlosten Welt», die ohne Gewalt
nicht zu bandigen ist. Es gibt eine hektische

280

Glotz) wird nach Gegengewalt zum Schutz
fiir die Gewaltopfer gerufen, und die Mo-
tivation mischt sich mit politisch frag-
wiirdigen Interessen. Es gibt in der Frie-
densbewegung ein Sich- Versteifen auf frii-
here Einsichten, die unsere Identitdt aus-
machten, nun aber das Sich-Finlassen auf
die Dikussion der verdnderten Situation
blockieren. Es gibt ein ratloses, verwirrtes
Abseitsstehen im Gefiihl zomiger Ohn-
macht und tiefer Trauer.

Biblische Orientierung ist in dieser Si-
tuation zuerst und vor allem eine heilsame
Unterbrechung der Handlungszwdinge, die
wir heute beobachten und selber spiiren.
Sie bewahrt uns vor dem Kurzschluss, auf
bose Gewalt mit guter Gewalt reagieren zu
kdnnen und zu miissen.



Biblische Orientierung konnte uns ge-
rade in Zeiten des Wandels leiten. Denn die
biblische Uberlieferung zeigt ja, wie das
Gottesvolk mit Gottes Verheissungen und
Geboten in sich wandelnde Situationen
einwanderte und wie die Gemeinde Jesu in
Wandlungen der Nachfolge gefiihrt wurde.
Biblische Orientierung fiihrt uns also ge-
rade nicht auf zeitlose Werte und Prin-
zipien. Das hat am deutlichsten die sozial-
geschichtliche Bibelauslegung gezeigt,
indem sie den jeweiligen sozialen und po-
litischen Kontext aufhellt, in den die Texte
hineinsprechen.

Die friedensethischen Orientierungen,
aus denen wir kommen, waren situations-
bezogen auf das Abschreckungssystem im
Ost-West-Konflikt. Unser «Bekennen in
der Friedensfrage», also unsere «Absage
an Geist, Logik und Praxis der Ab-
schreckung» verstand sich als «aktuelles
Bekennen» und ist nicht einfach auf Dauer
zu stellen, ohne inhaltlich zu priifen, in-
wiefern es in verdnderter Situation noch
aktuell und gefordert ist.

Im konziliaren Prozess hat sich ge-
zeigt, dass eine differenzierte, kontextuelle
Wahrnehmung der unterschiedlichen Welt-
situationen notig ist. Wir waren von glo-
balen Herausforderungen ausgegangen
und erkannten im 6kumenischen Dialog,
dass sich diese Herausforderungen in
konkreten Kontexten ganz verschieden und
wandelbar darstellten. Konziliaritit heisst
die unterschiedlichen Kontexte ernst-
nehmen und miteinander ins Gesprich
bringen.

Gerade in seiner Kontextualitét aber ist
das Friedenszeugnis der letzten Jahrzehnte
nicht einfach veraltet und abzuheften. Wir
haben es auf die Erkenntnisse und Er-
fahrungen abzuklopfen, die auch heute kla-
rende und orientierende Kraft erweisen.
Das fiihrt mich auf drei Schritte:

1. mochte ich fragen: Woher kommen
wir? Was am bisherigen Friedenszeugnis
unserer Kirchen trigt und verpflichtet uns
auch heute?

2. mochte ich nach biblischen Perspek-
tiven zum Gewaltproblem fragen. Ich
mdchte damit beitragen zu einer heilsamen

Unterbrechung des Automatismus von Ge-
walt und Gegengewalt, der unter uns méch-
tig wird.

3. mochte ich einige Handlungsorientie-
rungen zu nennen versuchen.

1. Was am bisherigen Friedenszeugnis
unserer Kirchen verpflichtet uns
auch heute?

1.1. Festhalten an der
friedensethischen Neuorientierung

Nach dem Zweiten Weltkrieg vollzog
sich in unseren Kirchen schrittweise eine
grundlegende Neuorientierung der Frie-
densethik. Wir kamen her vom Krieg als
Normalitidt der zwischenstaatlichen Kon-
fliktaustragung, bestenfalls reguliert durch
die Lehre vom gerechten Krieg. Die ethi-
schen Grundfragen lauteten: Kann sich ein
Christ am Krieg beteiligen, und wie ist
kriegerische Auseinandersetzung zu hu-
manisieren? Die Lehre vom gerechten
Krieg hatte sich im Zuge der neuzeitlichen
Entwicklung der Souverdnitit der Parti-
kular- und Nationalstaaten weitgehend auf
das Recht zur Kriegfiihrung (jus ad bellum)
konzentriert.

Wir Deutschen kamen her von der poli-
tischen Romantik, die den Nationalstaat
zum hochsten Gut auf Erden erklirt und die
Verteidigung dieses hochsten Gutes zur
Funktionsbestimmung der Armeen ge-
macht hatte. Der NS-Staat hat diese Wert-
orientierung nationalistisch, rassistisch
und imperialistisch iiberhoht.

Im bipolaren Ost-West-Konflikt nach
dem Zweiten Weltkrieg iibernahm der Wert
der jeweiligen Gesellschaftsordnung die
Funktion, die Selbstverteidigung zu legi-
timieren: die freiheitlich-demokratische
Ordnung dort, der Sozialismus hier. Die
Entwicklung der Massenvernichtungsmit-
tel verschob jedoch die Wertorientierung.
Weil der Krieg in wachsendem Masse
selbstmorderisch wurde, trat der Friede
selbst an die Stelle des obersten Wertes, und
Friedenssicherung wurde zur - freilich
paradoxen — Funktionsbestimmung der
Armeen.

281



Die Uberwindung des Krieges als In-
stitution zwischenstaatlicher Konfliktbe-
wiltigung wurde aus einem utopischen
Hoffnungsziel zum politischen Handlungs-
ziel. Dazu gehorte die schrittweise Ver-
wandlung von Aussenpolitik in Weltinnen-
politik im Rahmen einer durch die UNO
zu gestaltenden Weltfriedensordnung. Die
Charta der Vereinten Nationen verbietet in
Art. 2 die Androhung und Anwendung von
Gewalt, die gegen die territoriale Unver-
sehrtheit oder politische Unabhingigkeit
eines Staates gerichtet ist. Es bleiben nur
das Recht auf individuelle oder kollektive
Selbstverteidigung (Art. 51) sowie die Ab-
wehr von Aggressionen, Friedensbriichen
und -bedrohungen durch die Organisation
der Vereinten Nationen zuldssig.

In diesem Kontext entwickelten die Kir-
chen eine Friedensethik im eigentlichen
Sinn. Thre Schwerpunkte sind Friedens-
erziechung, Friedensgestaltung, Friedens-
sicherung und politische statt militdrische
Regulierung von Konflikten. Die alte romi-
sche Regel «si vis pacem, para bellum»
wird umgekehrt: «si non vis bellum, para
pacem». Der Kirchenbund setzt sich vor-
denkend und mitdenkend fiir das friedens-
politische Konzept der Gemeinsamen Si-
cherheit ein, mit der Grundthese, dass man
Frieden nicht mehr gegeneinander erriisten
kann, sondern miteinander vereinbaren
muss. Die Friedensdenkschrift der EKD
von 1981 tritt dafiir ein, «den Vorrang einer
umfassenden politischen Sicherung des
Friedens vor der militdrischen Riistung
wiederzugewinnen».

Ein institutioneller Widerspruch zu die-
sem Grundkonsens der EKD bleibt: Die
EKD hat einen Militdrbischof statt — wie es
dem Grundkonsens entspriche — einen
Beauftragten fiir Friedensdienst mit einem
Ressort fiir Soldatenseelsorge.

Die skizzierte friedensethische Grund-
orientierung ist auch in der veridnderten
Situation festzuhalten. Sie ist seitens der
Kirchen gerade darum geltend zu machen,
weill sie im Offentlichen Bewusstsein an
politischer Plausibilitit verloren hat. Die
aktuellen Konfliktszenarios lassen die
Uberwindung der Institution des Krieges in

232

"die Ferne eines utopischen Hoffnungs-

zieles entschwinden und scheinen es als
politisches Handlungsziel irrelevant zu
machen. Gerade jetzt muss sich in den Kir-
chen zeigen, ob ihre Friedensethik nur an
politische Plausibilititen angehéngt war,
oder ob sie in Glaubenserkenntnis begriin-
det ist und die Gewissen tiefer bindet.

Die friedensethische Neuorientierung
der Kirchen war theologisch, genauer chri-
stologisch begriindet. Sie griindete in dem,
was wir die «Einberufung zum Frieden
durch den Frieden Christi» nannten. Aus-
gangspunkt war: In dem Friedensmessias
Jesus Christus bekommt der eschatolo-
gische Friede des Reiches Gottes Hand und
Fuss auf der noch unbefriedeten Erde. Die
Gemeinde wird mit dem Evangelium des
Friedens in die Welt gesandt, um den Frie-
den Christi, den wir nur empfangen kon-
nen, in den Frieden einzubringen, den wir
in der konfliktgeladenen Welt machen
miissen. Friedenszeugnis und -dienst sind
also unaufgebbarer Bestandteil des Auf-
trags der Kirche. Die Einberufung zum
Frieden ist zwar einzubringen in die poli-
tischen Strukturen und umzusetzen in poli-
tikfahige Orientierungen, aber sie wird
nicht regiert vom Eingeordnetsein in politi-
sche Strukturen und dem, was dort gerade
als politisch verniinftig, machbar, plausibel
und mehrheitsfahig gilt.

1.2. Eine gesamtbiblische
Schalomtheologie

Im Ost-West-Konflikt setzten wir unser
Friedenszeugnis der ideologischen Auf-
heizung des Ost-West-Konfliktes, seinem
Freund-Feind-Denken entgegen, und von
da aus suchten wir ein kommunikatives
Friedensverstindnis zu fordern. Immer
stirker aber trat der Nord-Siid-Konflikt her-
vor, in dem Gerechtigkeit zum zentralen
Wert wurde. Friedenstheologie und Be-
freiungstheologie traten in Spannung. Hin-
zu kam die Okologische Krisenentwick-
lung, die den Frieden mit der Schopfung
thematisierte.

Unter dieser dreifachen Herausforde-
rung entwickelte sich so etwas wie eine



gesamtbiblische Schalomtheologie. In der
Okumenischen Versammlung der Kirchen
in der DDR haben wir sie zusammenge-
fasst und zur grundlegenden Orientierung
gemacht.! Ich will sie jetzt nicht im ganzen
darstellen, sondern nur an zweierlei er-
innern:

Vorrangige Option fiir Gewaltfreiheit. ..

Schalom ist Ganzsein des Lebens in
heilen Beziehungen. Schalom als Lebens-
form (Wolfgang Huber) steht kritisch ge-
gen unterdriickerische Herrschaft. Friede
ist die Frucht der Gerechtigkeit Gottes, die
sich der Unterdriickten und Rechtlosen an-
nimmt und ein ihr entsprechendes «ge-
meinschaftsgerechtes Verhalten» fordert.
Dahin geht die Herrschaftskritik der Pro-
pheten wie der Botschaft Jesu. Der Gegen-
satz von Schalom und Pax Romana wur-
de vielfach herausgearbeitet. Die Pax
Romana, die Frieden durch Zwang herstellt
und durch zentralistische Herrschaft si-
chert, widerspricht der Lebensform des
Schalom in offenen partnerschaftlichen
Beziehungen.

Im Zerbrechen der Pax Sowjetica und
der Pax Jugoslawica bekam die Kritik an
der Pax Romana eine liberraschende Ak-
tualitat. Der Herrschafts- und Zwangs-
friede eines zentralistischen Einheits-
systems unterdriickt Konflikte, deren
Uberdruck sich im Zerbrechen der Einheit
explosiv entladt. Die neu aufbrechenden
alten Nationalismen haben mindestens
zum Teil eine emanzipatorische Funktion.
Sie sind das Banner des Protests gegen
die alte Unterdriickung, aber im Handum-
drehen werden sie selbst repressiv nach
innen gegen Minderheiten und aggressiv
nach aussen.

Was ist angesichts dieser Situation die
Aufgabe der Kirche? Die Okumenische
Versammlung hatte gesagt, von ihrem
Grund und Auftrag her sei die Kirche als
der Leib Christi zugleich als der Leib des
Schalom zu begreifen. Das Zweite Vatika-
nische Konzil hatte von der Kirche als dem
Hoffnungszeichen fiir die Einheit der
Menschheit gesprochen. Wir leiteten dar-

aus die Verpflichtung der Christen und Kir-
chen zu «dkumenischem Friedensdienst»
ab.? Schalom-Dienst ist die Gestalt, die die
Einberufung zum Frieden fiir Christen und
Kirchen heute gewinnt. Hierin liegt ihr
Beitrag zur Friedensbewahrung, Friedens-
forderung und Friedensgestaltung.

Hierin griindet auch die «vorrangige
Option fiir Gewaltfreiheit». Als gewalt-
freier okumenischer Schalom-Dienst hat
Kirche die Lebensform des Schalom zu
fordern und zu gestalten. Die Weltver-
sammlung fiir Gerechtigkeit, Frieden und
Schopfungsbewahrung in Seoul 1990 hat
die vorrangige Option fiir Gewaltfreiheit in
dieser Richtung weiter ausgelegt und der
Kirche die Aufgabe gestellt, am Aufbau
einer Kultur schopferischer Gewaltfreiheit
mitzuarbeiten.?

Bei der Basler Versammlung im Mai
1989 zeichnete sich im Baltikum das Auf-
kommen nationaler Bewegungen bereits
deutlich ab. Wir haben darum erklirt: «Wir
gehoren alle zu dem einen Leib Christi.
Weil Gott unsere Herzen und Gedanken
verdndert, schliessen wir als Christen einen
Bund miteinander. Thm, unserem Gott, sind
wir zuallererst zur Treue verpflichtet. Alle
anderen Loyalititen (gegentiber Staat, Kul-
tur oder sozialer Gruppe usw.) sind (dem-
gegeniiber) zweitrangig. Hierauf griindet
sich unser Eintreten fiir Gerechtigkeit,
Frieden und Bewahrung der Schépfung.»*
Die ethnische und nationale Loyalitdt wird
gegeniiber der Universalitit des Leibes
Christi relativiert und an die zweite Stelle
gesetzt. Aber die Gefahr ist gegenwirtig,
dass sich Kirchen mit dem Nationalen
identifizieren, seine Wiederaufwertung
zum hochsten Gut sanktionieren und so
hineingerissen werden «in den Strudel sich
wechselseitig legitimierender Gewalt»
(Konrad Raiser).

Schalom als Lebensform gibt auch dem
Engagement fiir die UNO eine bestimmte
Richtung. Ist unter ihrem Dach nicht der
Nord-Siid-Konflikt immer weiter eskaliert
und damit die Herrschaft der Reichen iiber
die Armen? Ist die UNO im Golfkonflikt
nicht faktisch die Legitimationsinstanz fiir
Machtdemonstrationen der Pax Americana

283



geworden? Kann man fiir eine Starkung der
UNO durch eigene Streitkrifte eintreten,
ohne eine Reform der UNO zu fordern, die
gegen diese Bedenken eindeutige Zeichen
setzt? Gilt das nicht umso mehr, als im
Januar 1992 der damalige Verteidigungs-
minister Stoltenberg der Reform der deut-
schen Streitkrifte die Aufgabe stellte, so-
genannte deutsche Sicherheitsinteressen
zu wahren, ndmlich «... die Forderung und
Absicherung weltweiter politischer, wirt-
schaftlicher, militirischer und Okologi-
scher Stabilitit» und «die Aufrechter-
haltung des freien Welthandels und des
Zugangs zu strategischen Rohstoffen»
(FR, 31.1.93)?

... und vorrangige Option fiir die Armen

Schalom ist die Frucht der Gerechtig-
keit. Von hier aus nahm die Okumenische
Versammlung den Nord-Siid-Konflikt auf
und kam zu einer vorrangigen Option fiir
die Armen. Dies ist der Versuch, die Be-
freiungstheologie in den konziliaren Pro-
zess einzubringen. Im Blick auf die Befrei-
ungskdmpfe in der Zweidrittelwelt wird
ausdriicklich gesagt: «Schalom schliesst
den Befreiungskampf fiir Gerechtigkeit ein
und die Friedhofruhe eines ungerechten
Unterdriickungsregimes aus. Freilich stellt
sich im Befreiungskampf das Problem der
Gewaltanwendung.»’

Damals dachten wir an den Nord-Siid-
Konflikt, den Internationalen Wahrungs-
fonds, die Schuldenkrise und die vorwie-
gend - wirtschaftliche Unterdriickung und
Ausbeutung. Heute haben wir das Szenario
der ethnischen Konflikte, die Armen sind
die Opfer in diesen Gewaltkonflikten, die
beschossene, erfrierende, vergewaltigte
Zivilbevolkerung, die Gefangenen in den
Lagern. Die vorrangige Option fiir die Ar-
men ist auf sie anzuwenden. Wie verhilt
sich die vorrangige Option fiir die Armen
zur vorrangigen Option fiir Gewaltfreiheit?

Beide interpretieren sich wechselseitig.
Ein 6kumenischer Freund, der gerade Mit-
tel- und Lateinamerika bereist hatte, sagte
mir: «Die Armen miissen sich vor struk-
tureller, staatsterroristischer und geheim-

284

dienstlicher Gewalt schiitzen. Darum kann
ich kein prinzipieller Pazifist sein.» Ahn-
liche Stimmen hort man heute von Men-
schen, die in Bosnien waren.

Die Okumenische Versammlung spricht
von einer vorrangigen Verpflichtung fiir
Gewaltfreiheit, nicht von einer prinzi-
piellen. Sie vertritt keinen prinzipiellen Pa-
zifismus, denn die vorrangige Option fiir
die Gewaltfreiheit muss im Licht der vor-
rangigen Option fiir die Armen interpretiert
werden. In diesem Licht aber kann man mit
einem Wort Konrad Raisers von einem
«Verantwortungspazifismus» sprechen. Es
ist ein Pazifismus, der Verantwortung fiir
die Armen und die Gewaltopfer iiber-
nimmt. Er wird alle Méglichkeiten gewalt-
freien Handelns ausschopfen, aber er wird
Gewaltanwendung als Grenzfall nicht aus-
schliessen konnen.

Aber die vorrangige Option fiir die Ar-
men ist auch im Licht der vorrangigen Op-
tion fiir Gewaltfreiheit zu interpretieren.
Sie wird dariiber wachen, dass der Grenz-
fall wirklich Grenzfall bleibt. Denn das
Offenhalten dieses Grenzfalls hat es an
sich, dass er unter der Hand zum Einfallstor
bellizistischer Optionen wird. Er zieht alles
Interesse auf sich, macht sich zum ersten
Thema der Politik. Darum muss der Grenz-
fall im Kontext friedenspolitischer Kon-
zepte und Anstrengungen stehen. Die Inter-
essen, die hinter der Konstatierung dieses
Grenzfalls stehen, miissen analysiert, seine
Folgewirkungen bedacht werden. Wie z.B.
kann man den Einsatz von Blauhelmen und
Streitkréften in Krisengebieten beschlies-
sen, solange man nicht den Waffenhandel
in diese Gebiete wirksam zu unterbinden
vermag!

2. Biblische Perspektiven
zum Gewaltproblem

Ein Text, in dem sich wie in einem
Brennglas verschiedene biblische Aus-
sagereihen zum Gewaltproblem biindeln,
ist der Bericht iiber die Gefangennahme
Jesu (Mt 26,50-54).5 Den gewaltsamen
Widerstand des einen Jiingers verwehrt
Jesus mit einer dreifachen Argumentation:



1. Alle, die zum Schwert greifen, werden
durch das Schwert umkommen.

2. Siehst du nicht, dass ich meinen Vater
bitten konnte, und er wiirde mich sogleich
mit mehr als zwolf Legionen Engeln be-
freien? ,

3. Die Schrift muss erfiillt werden.

In diesen drei Argumenten sind drei
wesentliche biblische Linien aufgenom-
men:

2.1. Die geschichtliche Grunderfahrung
vom Teufelskreis der Gewalt

Die geschichtliche Grunderfahrung vom
Teufelskreis der Gewalt ist in der bi-
blischen Urgeschichte vom Brudermord
des Kain ausgesprochen. Kains Bruder-
mord ist das, was René Girard als «Griin-
dungsmord» bezeichnet hat.” Am Anfang
der Uberlieferung vieler Kulturen steht ein
Konflikt, der durch die Beseitigung des
einen Konfliktpartners gekldrt wird. So bei
Romulus und Remus, so bei Kain und Abel.
Denn Kain wird zum Vater der Stiadtekul-
tur, die nun aber in ihrer ganzen Ambi-
‘valenz beschrieben wird. Sie entwickelt
Kultur, und in ihr eskaliert die Gewalt.
Der Kain-Nachfahre Lamech singt: «Wird
Kain sieben Mal geridcht, so Lamech sie-
benundsiebzig Mal» (1 Mos 4,24). Im
Griindungsmord steckt ein mimetischer
Zwang (René Girard), ein Nachah-
mungszwang. Gewalt bringt Gewalt her-
vor. Gewalt legitimiert Gegengewalt. Ge-
walt eskaliert.

Das Einzigartige der Kainsgeschichte ist
nun aber, dass sie eigentlich eine Abels-
geschichte ist. Das Opfer ist der «Held»
der Geschichte. Wihrend in der Remus-
Romulus-Sage aller Glanz auf Romulus
fallt — nach ihm heisst Rom, und er wird
schliesslich in den Himmel entriickt —, gilt
in der Bibel Abel als der Gerechte, und die
wahre Nachkommenschaft Adams geht
iber ithn weiter. Adam bekommt fiir Abel
den Sohn Seth, und die Evangelien lassen
Jesus aus dieser Abstammungslinie hervor-
gehen. Die Gewalt der Kainskultur wird
problematisiert. Auch hier begegnen wir
der vorrangigen Option fiir die Opfer.

2.2. Jesu Gewaltverzicht

«Meinst du, dass ich nicht meinen Vater
bitten konnte, und er wiirde mir sogleich
mehr als zwolf Legionen Engel zur Seite
stellen?» Die geschichtliche Erfahrung mit
der Gewalt der Kainskultur kénnte auch in
die Resignation, in eine passiv sich raus-
haltende Gewaltfreiheit fithren. Als sagte
Jesus: «Steck dein Schwert nur weg, es hat
alles keinen Zweck!» Jesus aber iibt frei-
willigen, aktiven Gewaltverzicht. Er konn-
te um die Engellegionen bitten, aber er
verzichtet darauf.

Jesus greift hier auf die Tradition des
«heiligen Krieges» zurlick. Sie fiihrt uns in
die Friihzeit Israels, als die einsickernden
nomadischen Stimme mit den iiberlegenen
Kulturen der Sesshaften um ihre Existenz
kdmpften. Es ist die Zeit der charismati-
schen Fiihrer, Richter genannt, die Zeit der
Kémpfe des jungen David mit den Phi-
listern, symbolisiert in dem iiberméchtigen
Goliath. Ethnische Konflikte also, die den
jetzigen ethnischen Konflikten viel nidher
sind als dem globalen, bipolaren Ab-
schreckungskonflikt der Grossméchte, aus
dem wir kommen.

Gott steht seinem bedrohten, unterlege-
nen Volk bei. Aber was sagt die Deutung
dieser Kimpfe als «Kriege Jahwes» wirk-
lich? Sie sagt: Diese Kdmpfe waren nicht
eure Kimpfe, sondern Gottes Kimpfe.
Nicht eure Waffen, Gottes Legionen haben
den Sieg gebracht. Die Deutung der Kimp-
fe als Kriege Jahwes entzieht den Krieg
also der Verfiigung des Menschen und
macht ihn gerade nicht zum jederzeit ver-
fliigbaren Mittel der Politik. Die aktuelle
Pointe dieser Lehre in der Zeit Jesaias
heisst: Jerusalem, verlass dich nicht auf
deine Riistung, auf deine Gewalt, sondern
allein auf Gott, nicht auf deine befestigten
Burgen, sondern auf Gott, der allein deine
feste Burg ist! (Jes 7,1-9; Ps.46).

Hier stossen wir freilich auf eine tiefe
Ambivalenz dieser Lehre: Sie entmilita-
risiert die politische Macht, aber sie milita-
risiert das Gottesbild. Das wurde in der
Wirkungsgeschichte dieser biblischen Tex-
te der Ausgangspunkt fiir eine Militarisie-

285



rung der christlichen Theologie und Kir-
che. Diese Militarisierung weist Jesus zu-
riick. Vielleicht liegt sogar eine leise Ironie
darin, dass er die Engelscharen in ro-
mischer Militiarterminologie als Legionen
bezeichnet. Ist Gott eine himmlische
Supermacht? Soll Gott zum Kombattanten
der romischen Legionen gemacht und da-
mit dem mimetischen Zwangsgesetz der
Gewalt unterworfen werden? Beim Ge-
waltverzicht Jesu muss die Befreiung unse-
res Gottesbildes von der Gewalt und die
Kritik theologischer Legitimierung von
Gewalt ansetzen.

Aber die Lehre vom «heiligen Krieg» hat
noch eine andere Ambivalenz. Die Noma-
denstimme Israels im Kulturland waren
der akuten Gefahr der Auflésung durch
ethnische und religids-synkretistische Ver-
mischung ausgesetzt. Im Gesetzescorpus
des Deuteronomium findet sich eine de-
taillierte Anweisung, wie mit Méannern und
Frauen umzugehen ist, die bei synkre-
tistischen Kulthandlungen ertappt werden.
Sie sollen aus dem Tor gefiihrt und zu Tode
gesteinigt werden. «So sollst du das
Bose ausrotten aus deiner Mitte!» (5 Mos
17,2-17). Selbstreinigung des Volkes, ab-
grenzende und ausgrenzende Gewalt als
Mittel der Identititswahrung und eth-
nischen Selbsterhaltung?

Die hebréische Bibel zeigt Gegenbewe-
gungen gegen diese furchtbare Verwechs-
lung von Erstem Gebot und religioser
Sanktionierung ethnischer Identitdtsangst:
den Schutz des Fremden, die Selbstkritik
Israels unter dem Ersten Gebot, die Off-
nung Israels zu den Volkern hin in der
Prophetie. Jesus aber macht die Kritik an
dieser Verwechslung und die Offnung der
pharisdisch definierten jiidischen Identitét
zum Herzstiick seiner Botschaft. Er identi-
- fiziert sich im Namen Gottes mit den Aus-
gegrenzten, den Zollnern und Siindern und
wird selbst zum ausgestossenen Siinden-
bock gemacht.

Die Aktualitdt dieser biblischen Aus-
sagen liegt auf der Hand: «ethnische Sdu-
berungen» in Ex-Jugoslawien, die For-
derung, dass sich politische Grenzen mit
ethnischen Grenzen decken miissen, die

286

religiose Uberhchung der ethnischen Kon-
flikte durch den Islam und das Christen-
tum. Aber diese biblischen Aussagen
riicken uns noch dichter und bedréngender
auf den Leib. Achten wir auf den politi-
schen Kontext, den in Deutschland die
Debatte um Blauhelme und militérische
Einsétze «out of area» hat. Offnet sich hier
Deutschland wirklich internationaler Ver-
antwortung oder ist dies unter dem Schein
der Offnung ein Teil der Abschottungs-
mentalitdt? Sind die Blauhelme eine Lei-
stung nach aussen, in deren Deckung wir
uns gerade heraushalten aus den Pflichten
der Offnung fiir die Armen, die Auslidnder,
unsere Ostlichen Nachbarn?

Wenn aber die Abschottungstendenz
unsere deutsche Mentalitdt beherrscht,
dann wire jetzt eine «Absage an Geist,
Logik und Praxis der Abschottung» dran,
wie wir in den 80er Jahren Geist, Logik
und Praxis der Abschreckung abgesagt
haben.

2.3. Hoffnungspraxis in der Gestalt
des Leidens

Das dritte Argument Jesu ist die Antwort
aktiver Gewaltfreiheit als Hoffnungspraxis
in der Gestalt des Leidens. Die propheti-
sche Messiasverheissung kennt zwar den
Messias, der das Friedensreich schafft, in-
dem er durch gerechtes Gericht die Frevler,
die gewaltsamen Unrechtstiter ausrottet.
Aber es gibt auch die Verheissung des ge-
waltfreien Friedensmessias und die Vision
von der Verwandlung der Frevler. Jesaia
spricht sie im Bild vom Tierfrieden aus, das
auch als gesellschaftliche Metapher zu ver-
stehen ist. Der Wolf — géngiges Gleichnis
fiir Unterdriicker — wird zu Gast sein beim
Lamm, seinem fritheren Opfer. Das Opfer
wird zum Gastgeber, Herrschaftsverhilt-
nisse kehren sich um zur Konvivialitat
(Jes 11,1-9).2 Durch Kreuz und Aufer-
weckung Jesu wird diese eschatologische
Vision von der Verwandlung der Frevler zu
einer konkreten Hoffnung mitten in der
Kainskultur. Diese Hoffnung leitet die
Praxis der Gemeinde Jesu: Die Verwand-
lung des Saulus vom schnaubenden Ver-



folger der Gemeinde zum Boten Jesu wird
Beispiel dieser Hoffnung.

Auch die Bergpredigt ist in diesem
messianischen Hoffnungslicht zu inter-
pretieren. Sie bezieht den Feind in die
Nichstenliebe ein. Pinchas Lapide hat
doch wohl recht, wenn er sie als Entfein-
dungsliebe und damit als Hoffnungspraxis
zur Verwandlung des Feindes interpretiert.
Denn im selben Zusammenhang zeigt Je-
sus an konkreten Handlungsmodellen, wie
der Nachahmungszwang feindlich aggres-
siver Gewalt durchbrochen werden kann.
Die linke Wange auch hinhalten und so den
Gewaltcharakter der Gewalt entlarven, die
zweite Meile freiwillig mitgehen und so die
Chance ertffnen, die repressive Beziehung
in eine mitmenschliche zu verwandeln
(Mt 5,38-48).

Die Uberwindung der Gewalt bleibt
eschatologische Hoffnung. Feindesliebe ist
kein Erfolgsrezept. Aber diese Hoffnung
leitet das Gewissen und verdndert die
Einstellung zum Feind. «Verantwortungs-
ethik» kann unter dieser Hoffnung nur eine
Ethik heissen, die Mitverantwortung fiir
den Feind libernimmt. Das gilt erst recht
vom Verantwortungspazifismus. Er erhofft
im Feind von heute den Partner von mor-
gen. Er lernt Empathie auch gegeniiber
dem Feind. Er schirft das Gewissen fiir die
Mittel der Konfliktaustragung; denn die
Mittel konnen den Zweck dadurch ver-
derben, dass sie den Feind in seiner Feind-
schaft verhidrten. Die Weise der Konflikt-
austragung kann das Zusammenleben nach
dem Konflikt ermdglichen, aber auch un-
moglich machen.

Es wire absolut toricht, die Handlungs-
modelle zur Gewaltiiberwindung aus der
Bergpredigt buchstiblich in die heutigen
Konfliktsituationen zu iibertragen. Sie
bediirfen kontextueller Umsetzung. Im Ab-
schreckungssystem haben wir sie um-
gesetzt in die Forderung kalkulierter
schrittweiser Vorleistung im Abriistungs-
prozess und in die Forderung der Empathie
als ethischer Grundlage des Konzeptes ge-
meinsamer Sicherheit.

Wie konnen heutige Konkretionen aus-
sehen? Sicher liegen sie auf der Linie von

Schalom-Diensten in Konfliktzonen. Aber
machen wir uns keine Illusionen: Ohne das
Wagnis des Sich-Aussetzens, ohne ein klei-
nes oder auch sehr grosses Sicherheits-
risiko, ohne - um das ganz grosse Wort zu
wagen — die Bereitschaft zu Opfern, ist das
nicht zu machen. Denn Jesu Weg aktiver
Gewaltfreiheit war der Weg der Passion.

3. Handlungsorientierungen

Mein Versuch einer biblisch-ethischen
Orientierung ist damit abgeschlossen und
zugleich unfertig. Er muss fortgesetzt wer-
den in konkrete Handlungsorientierungen
hinein.” Die aber sind nur mdéglich in
der Analyse der Handlungsfelder und in
politischer und sozialwissenschaftlicher
Diskussion. Ich nenne fragmentarisch
einiges und stelle vor allem Fragen.

3.1. Folgeprobleme
der Ost-West-Abschreckung

Es existieren weiterhin Massenvernich-
tungsmittel, es gibt die erwdhnten Militér-
doktrinen, und es gibt nicht zuletzt eine
nicht oder zu wenig kontrollierte Weiter-
verbreitung von Kernwaffen. Der mogli-
che Einsatz von ABC-Waffen ist also ein
weiterbestehendes Motiv fiir Wehrdienst-
verweigerung. Auch der sogenannte Atom-
pazifismus bleibt dringlich und aktuell,
ebenso das Dringen auf Abriistung der
ABC-Waffen sowie die Erneuerung und
Erweiterung des Nichtverbreitungsver-
trags. Und schliesslich: Ein neuer nukle-
arer Abschreckungskonflikt zeichnet sich
schon ab. Der Golfkrieg ist dafiir eine
unheilvolle Weichenstellung gewesen.
Langfristig denkende, prophylaktische
Friedensverantwortung muss die friedliche
Regulierung des Konflikts mit der isla-
mischen Welt anstreben, zumal er im israe-
lisch-arabischen Konflikt, im Siiden der
GUS-Staaten und in Ex-Jugoslawien wei-
tere akute Brennpunkte hat. Hier sind auch
der interreligiose Dialog und die Gestal-
tung des Zusammenlebens von Muslimen
und Christen wichtige Aufgaben der Oku-
menischen Bewegung und der Kirchen.

287



Der Ost-West-Konflikt hat Folgewir-
kungen im wirtschaflichen Gefille zwi-
schen West- und Osteuropa. Die Friedens-
verantwortung in Europa hat gegenwirtig
und auf lange Zeit ihren Schwerpunkt in
der Aufgabe der Wirtschaftsférderung und
des Wirtschaftsausgleichs. Nur so sind
die Ursachen konfliktverschéirfender Ein-
wanderungsstrome an ihrem Entstehungs-
ort zu beheben.

3.2. Zur Situation in Ex-Jugoslawien

Ich vermag nicht zu sehen, dass der
ethisch und politisch verantwortbare
Grenzfall militdrischer Einsédtze in Ex-Ju-
goslawien gegeben ist. Diese Einschétzung
griindet nicht in einer Geringschitzung des
Leidens der Opfer noch in pazifistischer
Prinzipientreue, sondern in den Bedenken
militdrisch Sachverstdndiger sowie in der
Uniiberschaubarkeit negativer politischer
und menschlicher Neben- und Folgewir-
kungen.

In dieser Situation haben zuerst die Kir-
chen auf die «Hauptbotschaft» der demo-
kratischen, oppositionellen Friedens-,
Menschenrechts- und Frauengruppen in
Ex-Jugoslawien zu horen: «Die Logik des
Krieges durchbrechen und zu einer Logik
des Friedens finden!»!® Die Botschaft
greift hoch, aber sie hat als Stimme von
Betroffenen besonderes Gewicht.

Fiir die Friedensbewegung und die Kir-
chen ergeben sich daraus zwei Aufgaben,
denen Prioritdt zukommt:

1. Riistungs- und Waffenexporte entlar-
ven und in gewaltfreien sozialen Aktionen
bekdmpfen, fiir die Konversion von Rii-
stungsindustrien eintreten und die Durch-
setzung des Verbotes von Waffenexporten
fordern.

2. Die Schalom-Dienste und den Scha-
lom-Diakonat aufbauen. Die Kirchenlei-
tung Berlin-Brandenburg fordert den Staat
auf, einen zivilen Friedensdienst als Alter-
native zum Wehrdienst und auch zu kari-
tativen zivilen Ersatzdiensten einzurichten.
Die Zielvorstellung ist eine Art Friedens-
korps, bestehend aus Dienstpflichtigen, die
sich fiir diese Alternative entscheiden. Da-

288

neben gibt es das Modell der Schalom-
Dienste und des Schalom-Diakonats. Seine
Tréager sind Vereine, Kirchen und Gemein-
den. Der Staat wire zu beteiligen nach dem
Subsidiaritdtsmodell, das notwendige ge-
sellschaftliche Funktionen freien Trigern
libertragt.

3.3. Blauhelme und Militareinsitze

Nach seiner rechtlichen Grundlage stellt
der Einsatz von Blauhelmen keine
«Zwangsmassnahme» im Sinne der UNO-
Charta dar. Dem Einsatz miissen beide
Streitparteien zustimmen. Jirgen Link be-
zweifelt, ob der Einsatz von Blauhelmen in
jedem Fall deeskalierend wirkt oder ob er
nicht gerade zum «Kettenglied globaler
Eskalationsstrategie der Supermacht und
der G 7 («Gruppe der 7 reichsten Léander>)
wird» (FR, 16.11.92).

Sind militdrische Einheiten fiir die frie-
denserhaltenden und friedenssichernden-
den Einsitze geeignet und ausgebildet?
Kenner militdrischer Ausbildung sagen, sie
seien von ihrer Ausbildung her dafiir so
qualifiziert wie ein Panzer zum Pfliigen.
Militdrische  Ausbildung riistet fiir
Kampfeinsitze zu, aber gerade nicht fiir
Konfliktsituationen, in denen der Waffen-
gebrauch verboten ist. Ware eine Ausbil-
dung in der Taktik und Strategie sozialer
Aktionen und sozialer Verteidigung nicht
wichtiger? Wenn ihre Funktion als die einer
internationalen Polizei verstanden wird,
miissten die Blauhelme auch als solche ge-
schult werden. Warum also statt militi-
rischer Einheiten nicht speziell geschulte
Friedenskorps?

Die Friedensagenda von Boutros Ghali
versucht eine konzeptionell umfassende
Antwort der UNO auf die politischen Kon-
fliktsituationen nach dem Ost-West-Kon-
flikt zu formulieren. Sie schlédgt ein ab-
gestuftes Instrumentarium vor, das von
vorbeugender Diplomatie iiber friedens-
bewahrende, friedensschaffende und frie-
denssichernde Massnahmen bis zur Frie-
denskonsolidierung fiihrt. Es scheint auf
der Linie der beschriebenen Grundorientie-
rung zu liegen.



Zu priifen ist weiter, ob die UNO fiir ihre
Aufgabe der Vermittlung in Konflikten
die Unabhdingigkeit von den USA und den
(G-7-Staaten hat, die dazu nétig ist. Welche
Reformen des Weltsicherheitsrates sind
anzustreben?

Die Aufgabe der Kirchen ist es, solche
Fragen konkret zu stellen, statt generell
Militiareinsitze der UNO zu sanktionieren.

3.4. Zu innenpolitischen Aufgaben

Eine entscheidende Frage, die wir
Deutschen an uns selbst zu richten
haben, ist: Sind wir friedensfahig? Sollte
es zu einer politischen Entscheidung fiir
den Einsatz deutscher Blauhelme und
Streitkrdfte im Rahmen der UNO kommen,
wird diese Frage umso dringlicher. Die Kir-
che muss die «Tiefenstrukturen» (Axel
Noack) politischer Entscheidungen the-
matisieren. Dazu gehort sozialpsycho-
logisch gesehen die Friedensfihigkeit der
Deutschen.

Das Potential an sozialen Konflikten, an
Verteilungskdampfen hauft sich, der Kon-
fliktstoff aus der Vergangenheit ist weithin
noch unverarbeitet. Die erfreulichen Lich-
terketten gegen Auslidnderhass und Gewalt
diirfen iiber die latente und ja auch lokal
immer wieder ausbrechende Gewaltbereit-
schaft, die Gefahr des politischen Extre-
mismus und der Projektion von Angsten
und Frustrationen auf Siindenbocke nicht
hinwegtiduschen. Der Grundkonflikt zwi-
schen 6konomischen Wachstumszwiingen
und der «Begrenzungskrise» (Kurt Bieden-
kopf) eskaliert, und der Ubergang zu einer
sozialvertridglichen und umweltvertrigli-
chen Marktwirtschaft wird grosse Bela-
stungen und Zumutungen mit sich bringen.
Die Versuchung, diese Konflikte nach aus-
sen zu projizieren und zu verlagern, ist
gross, wie die Asyldebatte, die Ausldnder-
feindlichkeit und die Pldne zu einer Ab-
dichtung der deutschen Ostgrenze zeigen.
Ein Slogan wie «das Boot ist voll» macht
deutlich, wie wenig wir die globale Reali-
tat, dass wir alle in einem Boot sitzen, im

Bewusstsein und im Gewissen realisiert
haben.

Die Absage an Geist, Logik und Praxis
der Abschottung ist daher ein dringliches
Gebot. Es ist Teil der Aufgabe, jene Kul-
tur schopferischer Gewaltfreiheit zu ent-
wickeln, zu der uns die Weltversammlung
in Seoul 1990 aufgerufen hat und die wir
zuerst im eigenen Land aufzugreifen
haben. Hier liegen vorrangige Aufgaben
der Kirchen und Gemeinden.

1 Okumenische Versammlung fiir Gerechtigkeit, Frie-
den und Bewahrung der Schopfung, eine Dokumenta-
tion von Aktion Siihnezeichen/Friedensdienste 1990,
Theologische Grundlegung, S. 20-52.

2 AaO,S.41.

3 Die Zeit ist da. Schlussdokument und andere Texte
der Weltversammlung fiir Gerechtigkeit, Frieden und
die Bewahrung der Schopfung, Seoul 1990, hg. vom
Okumenischen Rat der Kirchen, S. 32-35.

4 Frieden in Gerechtigkeit. Die offiziellen Dokumente
der Europiischen Okumenischen Versammlung 1989 in
Basel, Basel-Ziirich 1989, 5.71.

5 Anm. 1, S. 26.

6 Fiir diesen Teil verdanke ich wichtige Einsichten
und Anregungen: J. Ebach, Das Erbe der Gewalt,
Giitersloh 1980; Lukas Vischer, Gewalt und Gewalt-
losigkeit, in: «... und Friede auf Erden», Festschrift fiir
Christoph Hinz, hg. von Peter von der Osten-Sacken,
Berlin 1988, S. 98.

7 René Girard, Das Ende der Gewalt, Freiburg 1983.
8 Ausfiihrliche Auslegung und Begriindung dieser
Auffassung bei J. Ebach, Ende des Feindes oder Ende
der Feindschaft? Der Tierfrieden bei Jesaia und Vergil,
mn: J. Ebach, Ursprung und Ziel, Neukirchen 1986;
Christoph Hinz, Bibelarbeit zu Jes 11,1-9 «Recht
fiir die Armen — Verwandlung der Frevler» — schafft
Frieden (maschinenschriftlich).

9 Wichtige Hinweise zu diesem Teil verdanke ich
einem Diskussionspapier von Walter Romberg vom
0.1.1993. .
10 Bericht von Elisabeth Raiser, in: Junge Kirche 1/93,
S. 8.

289



	"Verlasst euch nicht auf Gewalt!" : Eine biblisch-ethische Orientierung

