
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 87 (1993)

Heft: 10

Artikel: "Verlasst euch nicht auf Gewalt!" : Eine biblisch-ethische Orientierung

Autor: Falcke, Heino

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143790

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143790
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heino Falcke

«Verlässt euch nicht auf Gewalt!»
Eine biblisch-ethische Orientierung

Heino Falcke, der Verfasser dieses friedensethischen Vortrags, ist Propst in Erfurt. Die
Neuen Wege dokumentierten vor bald zehn Jahren seinen bewegenden Aufruf gegen die
damalige «Ausreisewelle» in der DDR (NW 1984, S. 133f). Propst Falcke hat auch dem
konziliaren Prozessfür Gerechtigkeit, Frieden undBewahrung der Schöpfung in der DDR
wichtige Impulse gegeben. Davon zeugt seine noch immer lesenswerte Schrift «Vom Gebot
Christi, dass die Kirche uns die Waffen aus der Hand nimmt und den Krieg verbietet», die
1986 im RADIUS-Verlag erschienen ist. Heute fragt sich Heino Falcke, was von der
damals entwickelten Friedensethik der Kirche in der DDR nach dem Zusammenbruch des
«real existierenden Sozialismus» noch gilt. Die Frage richtet sich nicht nach der politischen

Opportunität des Tages, sondern nach einer biblisch-ethischen Orientierung im
Kontext der neuen Weltsituation. Anstelle eines prinzipiellen Pazifismus vertritt derAutor
einen «Verantwortungspazifismus». Eine eigentliche Grenzsituation kann für ihn dann
entstehen, wenn die «vorrangige Optionfür Gewaltfreiheit» mit der «vorrangigen Option
für die Armen» kollidiert. Aber er hütet sich, in den Ruf nach Militäreinsätzen der ÜNO,
vor allem in Ex-Jugoslawien, einzustimmen. Das Referat wurde an der 13.
Friedenskonsultation der landeskirchlichen Friedensausschüsse und der Christlichen Friedensdienste

am 9. Februar 1993 in Buckow, später auch in Eisenach vorgetragen. Es erscheint
hier mit redaktionellen Kürzungen. Red.

Zu unserer inneren Situation,
aus der heraus wir neu fragen

In den rasanten Veränderungen der Wende

89/90 ging in der DDR der Spruch um:
«Unsere Worte veralten uns im Munde!»
Jetzt scheinen unsere friedensethischen
Orientierungen zu veralten und uns in tiefe
Ratlosigkeit zu stürzen. Sie waren im
Abschreckungssystem des bipolaren Ost-
West-Konflikts und in der globalen
Polarisierung des Nord-Süd-Konflikts erarbeitet.
Das heutige polyzentrische Szenario eth-
nischer-nationalistischer-regionaler

Konflikte und der Ausbruch brutaler Gewalt
stürzen uns in tiefes Erschrecken und
Ohnmacht.

Kritiker der Friedensbewegung fühlen
sich bestätigt in ihrem Weltbild von der
«noch unerlösten Welt», die ohne Gewalt
nicht zu bändigen ist. Es gibt eine hektische

280

Umorientierung auf «Frieden durch
Gewalt» (Schlagzeile einer Zeitung). Aus
«ethisch eingefärbten Gefühlen» (Peter
Glotz) wird nach Gegengewalt zum Schutz
für die Gewaltopfer gerufen, und die
Motivation mischt sich mit politisch
fragwürdigen Interessen. Es gibt in der
Friedensbewegung ein Sich-Versteifen auf
frühere Einsichten, die unsere Identität
ausmachten, nun aber das Sich-Einlassen auf
die Dikussion der veränderten Situation
blockieren. Es gibt ein ratloses, verwirrtes
Abseitsstehen im Gefühl zorniger
Ohnmacht und tiefer Trauer.

Biblische Orientierung ist in dieser
Situation zuerst und vor allem eine heilsame
Unterbrechung der Handlungszwänge, die
wir heute beobachten und selber spüren.
Sie bewahrt uns vor dem Kurzschluss, auf
böse Gewalt mit guter Gewalt reagieren zu
können und zu müssen.



Biblische Orientierung könnte uns
gerade in Zeiten des Wandels leiten. Denn die
biblische Überlieferung zeigt ja, wie das
Gottesvolk mit Gottes Verheissungen und
Geboten in sich wandelnde Situationen
einwanderte und wie die Gemeinde Jesu in
Wandlungen der Nachfolge geführt wurde.
Biblische Orientierung führt uns also
gerade nicht auf zeitlose Werte und
Prinzipien. Das hat am deutlichsten die
sozialgeschichtliche Bibelauslegung gezeigt,
indem sie den jeweiligen sozialen und
politischen Kontext aufhellt, in den die Texte
hineinsprechen.

Die friedensethischen Orientierungen,
aus denen wir kommen, waren situations-
bezogen auf das Abschreckungssystem im
Ost-West-Konflikt. Unser «Bekennen in
der Friedensfrage», also unsere «Absage
an Geist, Logik und Praxis der
Abschreckung» verstand sich als «aktuelles
Bekennen» und ist nicht einfach auf Dauer
zu stellen, ohne inhaltlich zu prüfen,
inwiefern es in veränderter Situation noch
aktuell und gefordert ist.

Im konziliaren Prozess hat sich
gezeigt, dass eine differenzierte, kontextuelle
Wahrnehmung der unterschiedlichen
Weltsituationen nötig ist. Wir waren von
globalen Herausforderungen ausgegangen
und erkannten im ökumenischen Dialog,
dass sich diese Herausforderungen in
konkreten Kontexten ganz verschieden und
wandelbar darstellten. Konziliarität heisst
die unterschiedlichen Kontexte
ernstnehmen und miteinander ins Gespräch
bringen.

Gerade in seiner Kontextualität aber ist
das Friedenszeugnis der letzten Jahrzehnte
nicht einfach veraltet und abzuheften. Wir
haben es auf die Erkenntnisse und
Erfahrungen abzuklopfen, die auch heute
klärende und orientierende Kraft erweisen.
Das führt mich auf drei Schritte:

1. möchte ich fragen: Woher kommen
wir? Was am bisherigen Friedenszeugnis
unserer Kirchen trägt und verpflichtet uns
auch heute?

2. möchte ich nach biblischen Perspektiven

zum Gewaltproblem fragen. Ich
möchte damit beitragen zu einer heilsamen

Unterbrechung des Automatismus von
Gewalt und Gegengewalt, der unter uns mächtig

wird.
3. möchte ich einige Handlungsorientierungen

zu nennen versuchen.

1. Was am bisherigen Friedenszeugnis
unserer Kirchen verpflichtet uns
auch heute?

1.1. Festhalten an der
friedensethischen Neuorientierung

Nach dem Zweiten Weltkrieg vollzog
sich in unseren Kirchen schrittweise eine
grundlegende Neuorientierung der
Friedensethik. Wir kamen her vom Krieg als
Normalität der zwischenstaatlichen
Konfliktaustragung, bestenfalls reguliert durch
die Lehre vom gerechten Krieg. Die
ethischen Grundfragen lauteten: Kann sich ein
Christ am Krieg beteiligen, und wie ist
kriegerische Auseinandersetzung zu
humanisieren? Die Lehre vom gerechten
Krieg hatte sich im Zuge der neuzeitlichen
Entwicklung der Souveränität der
Partikular- und Nationalstaaten weitgehend auf
das Recht zur Kriegführung (jus ad bellum)
konzentriert.

Wir Deutschen kamen her von der
politischen Romantik, die den Nationalstaat
zum höchsten Gut aufErden erklärt und die
Verteidigung dieses höchsten Gutes zur
Funktionsbestimmung der Armeen
gemacht hatte. Der NS-Staat hat diese
Wertorientierung nationalistisch, rassistisch
und imperialistisch überhöht.

Im bipolaren Ost-West-Konflikt nach
dem Zweiten Weltkrieg übernahm der Wert
der jeweiligen Gesellschaftsordnung die
Funktion, die Selbstverteidigung zu
legitimieren: die freiheitlich-demokratische
Ordnung dort, der Sozialismus hier. Die
Entwicklung der Massenvernichtungsmittel

verschob jedoch die Wertorientierung.
Weil der Krieg in wachsendem Masse
selbstmörderisch wurde, trat der Friede
selbst an die Stelle des obersten Wertes, und
Friedenssicherung wurde zur - freilich
paradoxen - Funktionsbestimmung der
Armeen.

281



Die Überwindung des Krieges als
Institution zwischenstaatlicher Konfliktbewältigung

wurde aus einem utopischen
Hoffnungsziel zum politischen Handlungsziel.

Dazu gehörte die schrittweise
Verwandlung von Aussenpolitik in Weltinnenpolitik

im Rahmen einer durch die UNO
zu gestaltenden Weltfriedensordnung. Die
Charta der Vereinten Nationen verbietet in
Art. 2 die Androhung und Anwendung von
Gewalt, die gegen die territoriale
Unversehrtheit oder politische Unabhängigkeit
eines Staates gerichtet ist. Es bleiben nur
das Recht auf individuelle oder kollektive
Selbstverteidigung (Art. 51) sowie die
Abwehr von Aggressionen, Friedensbrüchen
und -bedrohungen durch die Organisation
der Vereinten Nationen zulässig.

In diesem Kontext entwickelten die
Kirchen eine Friedensethik im eigentlichen
Sinn. Ihre Schwerpunkte sind
Friedenserziehung, Friedensgestaltung,
Friedenssicherung und politische statt militärische
Regulierung von Konflikten. Die alte römische

Regel «si vis pacem, para bellum»
wird umgekehrt: «si non vis bellum, para
pacem». Der Kirchenbund setzt sich
vordenkend und mitdenkend für das
friedenspolitische Konzept der Gemeinsamen
Sicherheit ein, mit der Grundthese, dass man
Frieden nicht mehr gegeneinander errüsten
kann, sondern miteinander vereinbaren
muss. Die Friedensdenkschrift der EKD
von 1981 tritt dafür ein, «den Vorrang einer
umfassenden politischen Sicherung des
Friedens vor der militärischen Rüstung
wiederzugewinnen».

Ein institutioneller Widerspruch zu diesem

Grundkonsens der EKD bleibt: Die
EKD hat einen Militärbischof"statt - wie es
dem Grundkonsens entspräche - einen
Beauftragten für Friedensdienst mit einem
Ressort für Soldatenseelsorge.

Die skizzierte friedensethische
Grundorientierung ist auch in der veränderten
Situation festzuhalten. Sie ist seitens der
Kirchen gerade darum geltend zu machen,
weil sie im öffentlichen Bewusstsein an
politischer Plausibilität verloren hat. Die
aktuellen Konfliktszenarios lassen die
Überwindung der Institution des Krieges in

die Ferne eines utopischen Hoffnungszieles

entschwinden und scheinen es als

politisches Handlungsziel irrelevant zu
machen. Gerade jetzt muss sich in den
Kirchen zeigen, ob ihre Friedensethik nur an
politische Plausibilitäten angehängt war,
oder ob sie in Glaubenserkenntnis begründet

ist und die Gewissen tiefer bindet.
Die friedensethische Neuorientierung

der Kirchen war theologisch, genauer chri-
stologisch begründet. Sie gründete in dem,
was wir die «Einberufung zum Frieden
durch den Frieden Christi» nannten.
Ausgangspunkt war: In dem Friedensmessias
Jesus Christus bekommt der eschatologische

Friede des Reiches Gottes Hand und
Fuss auf der noch unbefriedeten Erde. Die
Gemeinde wird mit dem Evangelium des
Friedens in die Welt gesandt, um den Frieden

Christi, den wir nur empfangen können,

in den Frieden einzubringen, den wir
in der konfliktgeladenen Welt machen
müssen. Friedenszeugnis und -dienst sind
also unaufgebbarer Bestandteil des
Auftrags der Kirche. Die Einberufung zum
Frieden ist zwar einzubringen in die
politischen Strukturen und umzusetzen in
politikfähige Orientierungen, aber sie wird
nicht regiert vom Eingeordnetsein in politische

Strukturen und dem, was dort gerade
als politisch vernünftig, machbar, plausibel
und mehrheitsfähig gilt.

1.2. Eine gesamtbiblische
Schalomtheologie

Im Ost-West-Konflikt setzten wir unser
Friedenszeugnis der ideologischen
Aufheizung des Ost-West-Konfliktes, seinem
Freund-Feind-Denken entgegen, und von
da aus suchten wir ein kommunikatives
Friedensverständnis zu fördern. Immer
stärker aber trat der Nord-Süd-Konflikt hervor,

in dem Gerechtigkeit zum zentralen
Wert wurde. Friedenstheologie und
Befreiungstheologie traten in Spannung. Hinzu

kam die ökologische Krisenentwicklung,

die den Frieden mit der Schöpfung
thematisierte.

Unter dieser dreifachen Herausforderung

entwickelte sich so etwas wie eine

282



gesamtbiblische Schalomtheologie. In der
Ökumenischen Versammlung der Kirchen
in der DDR haben wir sie zusammengefasst

und zur grundlegenden Orientierung
gemacht.1 Ich will sie jetzt nicht im ganzen
darstellen, sondern nur an zweierlei
erinnern:

Vorrangige Option für Gewaltfreiheit...

Schalom ist Ganzsein des Lebens in
heilen Beziehungen. Schalom als Lebensform

(Wolfgang Huber) steht kritisch
gegen unterdrückerische Herrschaft. Friede
ist die Frucht der Gerechtigkeit Gottes, die
sich der Unterdrückten und Rechtlosen
annimmt und ein ihr entsprechendes
«gemeinschaftsgerechtes Verhalten» fordert.
Dahin geht die Herrschaftskritik der
Propheten wie der Botschaft Jesu. Der Gegensatz

von Schalom und Pax Romana wurde

vielfach herausgearbeitet. Die Pax
Romana, die Frieden durch Zwang herstellt
und durch zentralistische Herrschaft
sichert, widerspricht der Lebensform des
Schalom in offenen partnerschaftlichen
Beziehungen.

Im Zerbrechen der Pax Sowjetica und
der Pax Jugoslawica bekam die Kritik an
der Pax Romana eine überraschende
Aktualität. Der Herrschafts- und Zwangsfriede

eines zentralistischen Einheitssystems

unterdrückt Konflikte, deren
Überdruck sich im Zerbrechen der Einheit
explosiv entlädt. Die neu aufbrechenden
alten Nationalismen haben mindestens
zum Teil eine emanzipatorische Funktion.
Sie sind das Banner des Protests gegen
die alte Unterdrückung, aber im Handumdrehen

werden sie selbst repressiv nach
innen gegen Minderheiten und aggressiv
nach aussen.

Was ist angesichts dieser Situation die
Aufgabe der Kirche? Die Ökumenische
Versammlung hatte gesagt, von ihrem
Grund und Auftrag her sei die Kirche als
der Leib Christi zugleich als der Leib des
Schalom zu begreifen. Das Zweite Vatikanische

Konzil hatte von der Kirche als dem
Hoffnungszeichen für die Einheit der
Menschheit gesprochen. Wir leiteten dar¬

aus die Verpflichtung der Christen und
Kirchen zu «ökumenischem Friedensdienst»
ab.2 Schalom-Dienst ist die Gestalt, die die
Einberufung zum Frieden für Christen und
Kirchen heute gewinnt. Hierin liegt ihr
Beitrag zur Friedensbewahrung,
Friedensförderung und Friedensgestaltung.

Hierin gründet auch die «vorrangige
Option für Gewaltfreiheit». Als gewaltfreier

ökumenischer Schalom-Dienst hat
Kirche die Lebensform des Schalom zu
fördern und zu gestalten. Die
Weltversammlung für Gerechtigkeit, Frieden und
Schöpfungsbewahrung in Seoul 1990 hat
die vorrangige Option für Gewaltfreiheit in
dieser Richtung weiter ausgelegt und der
Kirche die Aufgabe gestellt, am Aufbau
einer Kultur schöpferischer Gewaltfreiheit
mitzuarbeiten.3

Bei der Basler Versammlung im Mai
1989 zeichnete sich im Baltikum das
Aufkommen nationaler Bewegungen bereits
deutlich ab. Wir haben darum erklärt: «Wir
gehören alle zu dem einen Leib Christi.
Weil Gott unsere Herzen und Gedanken
verändert, schliessen wir als Christen einen
Bund miteinander. Ihm, unserem Gott, sind
wir zuallererst zur Treue verpflichtet. Alle
anderen Loyalitäten (gegenüber Staat, Kultur

oder sozialer Gruppe usw.) sind
(demgegenüber) zweitrangig. Hierauf gründet
sich unser Eintreten für Gerechtigkeit,
Frieden und Bewahrung der Schöpfung.»4
Die ethnische und nationale Loyalität wird
gegenüber der Universalität des Leibes
Christi relativiert und an die zweite Stelle
gesetzt. Aber die Gefahr ist gegenwärtig,
dass sich Kirchen mit dem Nationalen
identifizieren, seine Wiederaufwertung
zum höchsten Gut sanktionieren und so
hineingerissen werden «in den Strudel sich
wechselseitig legitimierender Gewalt»
(Konrad Raiser).

Schalom als Lebensform gibt auch dem
Engagement für die UNO eine bestimmte
Richtung. Ist unter ihrem Dach nicht der
Nord-Süd-Konflikt immer weiter eskaliert
und damit die Herrschaft der Reichen über
die Armen? Ist die UNO im Golfkonflikt
nicht faktisch die Legitimationsinstanz für
Machtdemonstrationen der Pax Americana

283



geworden? Kann man für eine Stärkung der
UNO durch eigene Streitkräfte eintreten,
ohne eine Reform der UNO zu fordern, die
gegen diese Bedenken eindeutige Zeichen
setzt? Gilt das nicht umso mehr, als im
Januar 1992 der damalige Verteidigungsminister

Stoltenberg der Reform der
deutschen Streitkräfte die Aufgabe stellte,
sogenannte deutsche Sicherheitsinteressen
zu wahren, nämlich «... die Förderung und
Absicherung weltweiter politischer,
wirtschaftlicher, militärischer und ökologischer

Stabilität» und «die Aufrechterhaltung

des freien Welthandels und des

Zugangs zu strategischen Rohstoffen»
(FR, 31.1.93)?

und vorrangige Option für die Armen

Schalom ist die Frucht der Gerechtigkeit.

Von hier aus nahm die Ökumenische
Versammlung den Nord-Süd-Konflikt auf
und kam zu einer vorrangigen Option für
die Armen. Dies ist der Versuch, die
Befreiungstheologie in den konziliaren Prozess

einzubringen. Im Blick auf die
Befreiungskämpfe in der Zweidrittelwelt wird
ausdrücklich gesagt: «Schalom schliesst
den Befreiungskampf für Gerechtigkeit ein
und die Friedhofruhe eines ungerechten
Unterdrückungsregimes aus. Freilich stellt
sich im Befreiungskampf das Problem der
Gewaltanwendung. »5

Damals dachten wir an den Nord-Süd-
Konflikt, den Internationalen Währungsfonds,

die Schuldenkrise und die vorwiegend

wirtschaftliche Unterdrückung und
Ausbeutung. Heute haben wir das Szenario
der ethnischen Konflikte, die Armen sind
die Opfer in diesen Gewaltkonflikten, die
beschossene, erfrierende, vergewaltigte
Zivilbevölkerung, die Gefangenen in den
Lagern. Die vorrangige Option für die
Armen ist auf sie anzuwenden. Wie verhält
sich die vorrangige Option für die Armen
zur vorrangigen Option für Gewaltfreiheit?

Beide interpretieren sich wechselseitig.
Ein ökumenischer Freund, der gerade Mittel-

und Lateinamerika bereist hatte, sagte
mir: «Die Armen müssen sich vor
struktureller, staatsterroristischer und geheim¬

dienstlicher Gewalt schützen. Darum kann
ich kein prinzipieller Pazifist sein.» Ähnliche

Stimmen hört man heute von
Menschen, die in Bosnien waren.

Die Ökumenische Versammlung spricht
von einer vorrangigen Verpflichtung für
Gewaltfreiheit, nicht von einer
prinzipiellen. Sie vertritt keinen prinzipiellen
Pazifismus, denn die vorrangige Option für
die Gewaltfreiheit muss im Licht der
vorrangigen Option für die Armen interpretiert
werden. In diesem Licht aber kann man mit
einem Wort Konrad Raisers von einem
«Verantwortungspazifismus» sprechen. Es
ist ein Pazifismus, der Verantwortung für
die Armen und die Gewaltopfer
übernimmt. Er wird alle Möglichkeiten gewaltfreien

Handelns ausschöpfen, aber er wird
Gewaltanwendung als Grenzfall nicht aus-
schliessen können.

Aber die vorrangige Option für die
Armen ist auch im Licht der vorrangigen Option

für Gewaltfreiheit zu interpretieren.
Sie wird darüber wachen, dass der Grenzfall

wirklich Grenzfall bleibt. Denn das
Offenhalten dieses Grenzfalls hat es an
sich, dass er unter der Hand zum Einfallstor
bellizistischer Optionen wird. Er zieht alles
Interesse auf sich, macht sich zum ersten
Thema der Politik. Darum muss der Grenzfall

im Kontext friedenspolitischer
Konzepte und Anstrengungen stehen. Die
Interessen, die hinter der Konstatierung dieses
Grenzfalls stehen, müssen analysiert, seine
Folgewirkungen bedacht werden. Wie z.B.
kann man den Einsatz von Blauhelmen und
Streitkräften in Krisengebieten beschliessen,

solange man nicht den Waffenhandel
in diese Gebiete wirksam zu unterbinden
vermag!

2. Biblische Perspektiven
zum Gewaltprobiem

Ein Text, in dem sich wie in einem
Brennglas verschiedene biblische
Aussagereihen zum Gewaltproblem bündeln,
ist der Bericht über die Gefangennahme
Jesu (Mt 26,50-54).6 Den gewaltsamen
Widerstand des einen Jüngers verwehrt
Jesus mit einer dreifachen Argumentation:

284



1. Alle, die zum Schwert greifen, werden
durch das Schwert umkommen.

2. Siehst du nicht, dass ich meinen Vater
bitten könnte, und er würde mich sogleich
mit mehr als zwölf Legionen Engeln
befreien?

3. Die Schrift muss erfüllt werden.
In diesen drei Argumenten sind drei

wesentliche biblische Linien aufgenommen:

2.1. Die geschichtliche Grunderfahrung
vom Teufelskreis der Gewalt

Die geschichtliche Grunderfahrung vom
Teufelskreis der Gewalt ist in der
biblischen Urgeschichte vom Brudermord
des Kain ausgesprochen. Kains Brudermord

ist das, was René Girard als
«Gründungsmord» bezeichnet hat.7 Am Anfang
der Überlieferung vieler Kulturen steht ein
Konflikt, der durch die Beseitigung des
einen Konfliktpartners geklärt wird. So bei
Romulus und Remus, so bei Kain undAbel.
Denn Kain wird zum Vater der Städtekultur,

die nun aber in ihrer ganzen
Ambivalenz beschrieben wird. Sie entwickelt
Kultur, und in ihr eskaliert die Gewalt.
Der Kain-Nachfahre Lamech singt: «Wird
Kain sieben Mal gerächt, so Lamech
siebenundsiebzig Mal» (1 Mos 4,24). Im
Gründungsmord steckt ein mimetischer
Zwang (René Girard), ein
Nachahmungszwang. Gewalt bringt Gewalt hervor.

Gewalt legitimiert Gegengewalt.
Gewalt eskaliert.

Das Einzigartige der Kainsgeschichte ist
nun aber, dass sie eigentlich eine
Abelsgeschichte ist. Das Opfer ist der «Held»
der Geschichte. Während in der Remus-
Romulus-Sage aller Glanz auf Romulus
fällt - nach ihm heisst Rom, und er wird
schliesslich in den Himmel entrückt -, gilt
in der Bibel Abel als der Gerechte, und die
wahre Nachkommenschaft Adams geht
über ihn weiter. Adam bekommt für Abel
den Sohn Seth, und die Evangelien lassen
Jesus aus dieserAbstammungslinie hervorgehen.

Die Gewalt der Kainskultur wird
problematisiert. Auch hier begegnen wir
der vorrangigen Option für die Opfer.

2.2. Jesu Gewaltverzicht

«Meinst du, dass ich nicht meinen Vater
bitten könnte, und er würde mir sogleich
mehr als zwölf Legionen Engel zur Seite
stellen?» Die geschichtliche Erfahrung mit
der Gewalt der Kainskultur könnte auch in
die Resignation, in eine passiv sich
raushaltende Gewaltfreiheit führen. Als sagte
Jesus: «Steck dein Schwert nur weg, es hat
alles keinen Zweck!» Jesus aber übt
freiwilligen, aktiven Gewaltverzicht. Er könnte

um die Engellegionen bitten, aber er
verzichtet darauf.

Jesus greift hier auf die Tradition des
«heiligen Krieges» zurück. Sie führt uns in
die Frühzeit Israels, als die einsickernden
nomadischen Stämme mit den überlegenen
Kulturen der Sesshaften um ihre Existenz
kämpften. Es ist die Zeit der charismatischen

Führer, Richter genannt, die Zeit der
Kämpfe des jungen David mit den
Philistern, symbolisiert in dem übermächtigen
Goliath. Ethnische Konflikte also, die den
jetzigen ethnischen Konflikten viel näher
sind als dem globalen, bipolaren
Abschreckungskonflikt der Grossmächte, aus
dem wir kommen.

Gott steht seinem bedrohten, unterlegenen
Volk bei. Aber was sagt die Deutung

dieser Kämpfe als «Kriege Jahwes» wirklich?

Sie sagt: Diese Kämpfe waren nicht
eure Kämpfe, sondern Gottes Kämpfe.
Nicht eure Waffen, Gottes Legionen haben
den Sieg gebracht. Die Deutung der Kämpfe

als Kriege Jahwes entzieht den Krieg
also der Verfügung des Menschen und
macht ihn gerade nicht zum jederzeit
verfügbaren Mittel der Politik. Die aktuelle
Pointe dieser Lehre in der Zeit Jesaias
heisst: Jerusalem, verlass dich nicht auf
deine Rüstung, auf deine Gewalt, sondern
allein auf Gott, nicht auf deine befestigten
Burgen, sondern auf Gott, der allein deine
feste Burg ist! (Jes 7,1-9; Ps.46).

Hier stossen wir freilich auf eine tiefe
Ambivalenz dieser Lehre: Sie entmilitarisiert

die politische Macht, aber sie militarisiert

das Gottesbild. Das wurde in der
Wirkungsgeschichte dieser biblischen Texte

der Ausgangspunkt für eine Militarisie-

285



rung der christlichen Theologie und Kirche.

Diese Militarisierung weist Jesus
zurück. Vielleicht liegt sogar eine leise Ironie
darin, dass er die Engelscharen in
römischer Militärterminologie als Legionen
bezeichnet. Ist Gott eine himmlische
Supermacht? Soll Gott zum Kombattanten
der römischen Legionen gemacht und
damit dem mimetischen Zwangsgesetz der
Gewalt unterworfen werden? Beim
Gewaltverzicht Jesu muss die Befreiung unseres

Gottesbildes von der Gewalt und die
Kritik theologischer Legitimierung von
Gewalt ansetzen.

Aber die Lehre vom «heiligen Krieg» hat
noch eine andere Ambivalenz. Die
Nomadenstämme Israels im Kulturland waren
der akuten Gefahr der Auflösung durch
ethnische und religiös-synkretistische
Vermischung ausgesetzt. Im Gesetzescorpus
des Deuteronomium findet sich eine
detaillierte Anweisung, wie mit Männern und
Frauen umzugehen ist, die bei synkre-
tistischen Kulthandlungen ertappt werden.
Sie sollen aus dem Tor geführt und zu Tode
gesteinigt werden. «So sollst du das
Böse ausrotten aus deiner Mitte!» (5 Mos
17,2-17). Selbstreinigung des Volkes,
abgrenzende und ausgrenzende Gewalt als
Mittel der Identitätswahrung und
ethnischen Selbsterhaltung?

Die hebräische Bibel zeigt Gegenbewegungen

gegen diese furchtbare Verwechslung

von Erstem Gebot und religiöser
Sanktionierung ethnischer Identitätsangst:
den Schutz des Fremden, die Selbstkritik
Israels unter dem Ersten Gebot, die
Öffnung Israels zu den Völkern hin in der
Prophetic Jesus aber macht die Kritik an
dieser Verwechslung und die Öffnung der
pharisäisch definierten jüdischen Identität
zum Herzstück seiner Botschaft. Er identifiziert

sich im Namen Gottes mit den
Ausgegrenzten, den Zöllnern und Sündern und
wird selbst zum ausgestossenen Sündenbock

gemacht.
Die Aktualität dieser biblischen

Aussagen liegt auf der Hand: «ethnische
Säuberungen» in Ex-Jugoslawien, die
Forderung, dass sich politische Grenzen mit
ethnischen Grenzen decken müssen, die

religiöse Überhöhung der ethnischen
Konflikte durch den Islam und das Christentum.

Aber diese biblischen Aussagen
rücken uns noch dichter und bedrängender
auf den Leib. Achten wir auf den politischen

Kontext, den in Deutschland die
Debatte um Blauhelme und militärische
Einsätze «out of area» hat. Öffnet sich hier
Deutschland wirklich internationaler
Verantwortung oder ist dies unter dem Schein
der Öffnung ein Teil der Abschottungsmentalität?

Sind die Blauhelme eine
Leistung nach aussen, in deren Deckung wir
uns gerade heraushalten aus den Pflichten
der Öffnung für die Armen, die Ausländer,
unsere östlichen Nachbarn?

Wenn aber die Abschottungstendenz
unsere deutsche Mentalität beherrscht,
dann wäre jetzt eine «Absage an Geist,
Logik und Praxis der Abschottung» dran,
wie wir in den 80er Jahren Geist, Logik
und Praxis der Abschreckung abgesagt
haben.

2.3. Hoffnungspraxis in der Gestalt
des Leidens

Das dritte Argument Jesu ist die Antwort
aktiver Gewaltfreiheit als Hoffnungspraxis
in der Gestalt des Leidens. Die prophetische

Messiasverheissung kennt zwar den
Messias, der das Friedensreich schafft,
indem er durch gerechtes Gericht die Frevler,
die gewaltsamen Unrechtstäter ausrottet.
Aber es gibt auch die Verheissung des
gewaltfreien Friedensmessias und die Vision
von der Verwandlung der Frevler. Jesaia
spricht sie im Bild vom Tierfrieden aus, das
auch als gesellschaftliche Metapher zu
verstehen ist. Der Wolf - gängiges Gleichnis
für Unterdrücker - wird zu Gast sein beim
Lamm, seinem früheren Opfer. Das Opfer
wird zum Gastgeber, Herrschaftsverhältnisse

kehren sich um zur Konvivialitat
(Jes 11,1—9).8 Durch Kreuz und
Auferweckung Jesu wird diese eschatologische
Vision von der Verwandlung der Frevler zu
einer konkreten Hoffnung mitten in der
Kainskultur. Diese Hoffnung leitet die
Praxis der Gemeinde Jesu: Die Verwandlung

des Saulus vom schnaubenden Ver-

286



folger der Gemeinde zum Boten Jesu wird
Beispiel dieser Hoffnung.

Auch die Bergpredigt ist in diesem
messianischen Hoffnungslicht zu
interpretieren. Sie bezieht den Feind in die
Nächstenliebe ein. Pinchas Lapide hat
doch wohl recht, wenn er sie als Entfein-
dungsliebe und damit als Hoffnungspraxis
zur Verwandlung des Feindes interpretiert.
Denn im selben Zusammenhang zeigt
Jesus an konkreten Handlungsmodellen, wie
der Nachahmungszwang feindlich aggressiver

Gewalt durchbrochen werden kann.
Die linke Wange auch hinhalten und so den
Gewaltcharakter der Gewalt entlarven, die
zweite Meile freiwillig mitgehen und so die
Chance eröffnen, die repressive Beziehung
in eine mitmenschliche zu verwandeln
(Mt 5,38-48).

Die Überwindung der Gewalt bleibt
eschatologische Hoffnung. Feindesliebe ist
kein Erfolgsrezept. Aber diese Hoffnung
leitet das Gewissen und verändert die
Einstellung zum Feind. «Verantwortungsethik»

kann unter dieser Hoffnung nur eine
Ethik heissen, die Mitverantwortung für
den Feind übernimmt. Das gilt erst recht
vom Verantwortungspazifismus. Er erhofft
im Feind von heute den Partner von morgen.

Er lernt Empathie auch gegenüber
dem Feind. Er schärft das Gewissen für die
Mittel der Konfliktaustragung; denn die
Mittel können den Zweck dadurch
verderben, dass sie den Feind in seiner Feindschaft

verhärten. Die Weise der
Konfliktaustragung kann das Zusammenleben nach
dem Konflikt ermöglichen, aber auch
unmöglich machen.

Es wäre absolut töricht, die Handlungsmodelle

zur Gewaltüberwindung aus der
Bergpredigt buchstäblich in die heutigen
Konfliktsituationen zu übertragen. Sie
bedürfen kontextueller Umsetzung. Im
Abschreckungssystem haben wir sie
umgesetzt in die Forderung kalkulierter
schrittweiser Vorleistung im Abrüstungs-
prozess und in die Forderung der Empathie
als ethischer Grundlage des Konzeptes
gemeinsamer Sicherheit.

Wie können heutige Konkretionen
aussehen? Sicher liegen sie auf der Linie von

Schalom-Diensten in Konfliktzonen. Aber
machen wir uns keine Illusionen: Ohne das
Wagnis des Sich-Aussetzens, ohne ein kleines

oder auch sehr grosses Sicherheitsrisiko,

ohne - um das ganz grosse Wort zu
wagen - die Bereitschaft zu Opfern, ist das
nicht zu machen. Denn Jesu Weg aktiver
Gewaltfreiheit war der Weg der Passion.

3. Handlungsorientierungen

Mein Versuch einer biblisch-ethischen
Orientierung ist damit abgeschlossen und
zugleich unfertig. Er muss fortgesetzt werden

in konkrete Handlungsorientierungen
hinein.9 Die aber sind nur möglich in
der Analyse der Handlungsfelder und in
politischer und sozialwissenschaftlicher
Diskussion. Ich nenne fragmentarisch
einiges und stelle vor allem Fragen.

3.1. Folgeprobleme
der Ost-West-Abschreckung

Es existieren weiterhin Massenvernichtungsmittel,

es gibt die erwähnten
Militärdoktrinen, und es gibt nicht zuletzt eine
nicht oder zu wenig kontrollierte
Weiterverbreitung von Kernwaffen. Der mögliche

Einsatz von ABC-Waffen ist also ein
weiterbestehendes Motiv für
Wehrdienstverweigerung. Auch der sogenannte
Atompazifismus bleibt dringlich und aktuell,
ebenso das Drängen auf Abrüstung der
ABC-Waffen sowie die Erneuerung und
Erweiterung des Nichtverbreitungsvertrags.

Und schliesslich: Ein neuer nuklearer

Abschreckungskonflikt zeichnet sich
schon ab. Der Golfkrieg ist dafür eine
unheilvolle Weichenstellung gewesen.
Langfristig denkende, prophylaktische
Friedensverantwortung muss die friedliche
Regulierung des Konflikts mit der
islamischen Welt anstreben, zumal er im
israelisch-arabischen Konflikt, im Süden der
GUS-Staaten und in Ex-Jugoslawien weitere

akute Brennpunkte hat. Hier sind auch
der interreligiöse Dialog und die Gestaltung

des Zusammenlebens von Muslimen
und Christen wichtige Aufgaben der
Ökumenischen Bewegung und der Kirchen.

287



Der Ost-West-Konflikt hat Folgewir-
kungen im vvzzt.sc/zq/Zzc/zen Ge/ä/Ze zwi-
sehen West- und Osteuropa. Die Friedens-
Verantwortung in Europa hat gegenwärtig
und auf lange Zeit ihren Schwerpunkt in
der Aufgabe der Wirtschaftsförderung und
des Wirtschaftsausgleichs. Nur so sind
die Ursachen konfliktverschärfender Ein-
Wanderungsströme an ihrem Entstehungs-
ort zu beheben.

3.2. Zur Situation in Ex-Jugoslawien

Ich vermag nicht zu sehen, dass der
ethisch und politisch verantwortbare
Grenzfall militärischer Einsätze in Ex-Ju-
goslawien gegeben ist. Diese Einschätzung
gründet nicht in einer Geringschätzung des
Leidens der Opfer noch in pazifistischer
Prinzipientreue, sondern in den Bedenken
militärisch Sachverständiger sowie in der
Unüberschaubarkeit negativer politischer
und menschlicher Neben- und Folgewir-
kungen.

In dieser Situation haben zuerst die Kir-
chen auf die «Hauptbotschaft» der demo-
kratischen, oppositionellen Friedens-,
Menschenrechts- und Frauengruppen in
Ex-Jugoslawien zu hören: «Die Logik des

Krieges durchbrechen und zu einer Logik
des Friedens finden!»"* Die Botschaft
greift hoch, aber sie hat als Stimme von
Betrogenen besonderes Gewicht.

Für die Friedensbewegung und die Kir-
chen ergeben sich daraus zwei Aufgaben,
denen Priorität zukommt:

1. Rzz.sfzzng.s- zzno! Warenexporte enf/ar-
ven und in gewaltfreien sozialen Aktionen
bekämpfen, für die Konversion von Rü-
stungsindustrien eintreten und die Durch-
Setzung des Verbotes von Waffenexporten
fordern.

2. Die Sc/za/ozn-Dz'ezz.sZe und den Sc/za-
/om-Dza&onaf aufbauen. Die Kirchenlei-
tung Berlin-Brandenburg fordert den Staat
auf, einen zivilen Friedensdienst als Alter-
native zum Wehrdienst und auch zu kari-
tativen zivilen Ersatzdiensten einzurichten.
Die Zielvorstellung ist eine Art Friedens-
korps, bestehend aus Dienstpflichtigen, die
sich für diese Alternative entscheiden. Da-

neben gibt es das Modell der Schalom-
Dienste und des Schalom-Diakonats. Seine
Träger sind Vereine, Kirchen und Gemein-
den. Der Staat wäre zu beteiligen nach dem
Subsidiaritätsmodell, das notwendige ge-
sellschaftliche Funktionen freien Trägem
überträgt.

3.3. Blauhelme und Militäreinsätze

Nach seiner rechtlichen Grundlage stellt
der Einsatz von Blauhelmen keine
«Zwangsmassnahme» im Sinne der UNO-
Charta dar. Dem Einsatz müssen beide
Streitparteien zustimmen. Jürgen Link be-
zweifelt, ob der Einsatz von Blauhelmen in
jedem Fall deeskalierend wirkt oder ob er
nicht gerade zum «Kettenglied globaler
Eskalationsstrategie der Supermacht und
der G 7 (<Gruppe der 7 reichsten Länder>)
wird» (FR, 16.11.92).

Sind militärische Einheiten für die frie-
denserhaltenden und friedenssichemden-
den Einsätze geeignet und ausgebildet?
Kenner militärischer Ausbildung sagen, sie
seien von ihrer Ausbildung her dafür so
qualifiziert wie ein Panzer zum Pflügen.
Militärische Ausbildung rüstet für
Kampfeinsätze zu, aber gerade nicht für
Konfliktsituationen, in denen der Waffen-
gebrauch verboten ist. Wäre eine Ausbil-
dung in der Taktik und Strategie sozza/er
A/tzoziezz zznß sozza/ez" VeztezzZzgzzng nicht
wichtiger? Wenn ihre Funktion als die einer
internationalen Polizei verstanden wird,
müssten die Blauhelme auch als solche ge-
schult werden. Warum also statt militä-
rischer Einheiten nicht speziell geschulte
Friedenskorps?

Die Fz-zet/ensagenda vozz BozzZz-o.v G/za/z
versucht eine konzeptionell umfassende
Antwort der UNO auf die politischen Kon-
fliktsituationen nach dem Ost-West-Kon-
flikt zu formulieren. Sie schlägt ein ab-
gestuftes Instrumentarium vor, das von
vorbeugender Diplomatie über friedens-
bewahrende, friedensschaffende und frie-
denssichemde Massnahmen bis zur Frie-
denskonsolidierung führt. Es scheint auf
der Linie der beschriebenen Grundorientie-
rung zu hegen.

288



Zu prüfen ist weiter, ob die UNO für ihre
Aufgabe der Vermittlung in Konflikten
die Unabhängigkeit von den USA und den
G-7-Staaten hat, die dazu nötig ist. Welche
Reformen des Weltsicherheitsrates sind
anzustreben?

Die Aufgabe der Kirchen ist es, solche
Fragen konkret zu stellen, statt generell
Militäreinsätze der UNO zu sanktionieren.

Die Absage an Geist, Logik und Praxis
der Abschottung ist daher ein dringliches
Gebot. Es ist Teil der Aufgabe, jene Kultur

schöpferischer Gewaltfreiheit zu
entwickeln, zu der uns die Weltversammlung
in Seoul 1990 aufgerufen hat und die wir
zuerst im eigenen Land aufzugreifen
haben. Hier liegen vorrangige Aufgaben
der Kirchen und Gemeinden.

3.4. Zu innenpolitischen Aufgaben

Eine entscheidende Frage, die wir
Deutschen an uns selbst zu richten
haben, ist: Sind wir friedensfähig? Sollte
es zu einer politischen Entscheidung für
den Einsatz deutscher Blauhelme und
Streitkräfte im Rahmen der UNO kommen,
wird diese Frage umso dringlicher. Die Kirche

muss die «Tiefenstrukturen» (Axel
Noack) politischer Entscheidungen
thematisieren. Dazu gehört sozialpsychologisch

gesehen die Friedensfähigkeit der
Deutschen.

Das Potential an sozialen Konflikten, an
Verteilungskämpfen häuft sich, der
Konfliktstoff aus der Vergangenheit ist weithin
noch unverarbeitet. Die erfreulichen
Lichterketten gegen Ausländerhass und Gewalt
dürfen über die latente und ja auch lokal
immer wieder ausbrechende Gewaltbereitschaft,

die Gefahr des politischen
Extremismus und der Projektion von Ängsten
und Frustrationen auf Sündenböcke nicht
hinwegtäuschen. Der Grundkonflikt
zwischen ökonomischen Wachstumszwängen
und der «Begrenzungskrise» (Kurt Biedenkopf)

eskaliert, und der Übergang zu einer
sozialverträglichen und umweltverträglichen

Marktwirtschaft wird grosse
Belastungen und Zumutungen mit sich bringen.
Die Versuchung, diese Konflikte nach aussen

zu projizieren und zu verlagern, ist
gross, wie die Asyldebatte, die
Ausländerfeindlichkeit und die Pläne zu einer
Abdichtung der deutschen Ostgrenze zeigen.
Ein Slogan wie «das Boot ist voll» macht
deutlich, wie wenig wir die globale Realität,

dass wir alle in einem Boot sitzen, im
Bewusstsein und im Gewissen realisiert
haben.

1 Ökumenische Versammlung für Gerechtigkeit, Frieden

und Bewahrung der Schöpfung, eine Dokumentation

von Aktion Sühnezeichen/Friedensdienste 1990,
Theologische Grundlegung, S. 20-52.
2 A.a.O., S. 41.
3 Die Zeit ist da. Schlussdokument und andere Texte
der Weltversammlung für Gerechtigkeit, Frieden und
die Bewahrung der Schöpfung, Seoul 1990, hg. vom
Ökumenischen Rat der Kirchen, S. 32-35.
4 Frieden in Gerechtigkeit. Die offiziellen Dokumente
der Europäischen Ökumenischen Versammlung 1989 in
Basel, Basel-Zürich 1989, S.71.
5 Anm. 1, S. 26.
6 Für diesen Teil verdanke ich wichtige Einsichten
und Anregungen: J. Ebach, Das Erbe der Gewalt,
Gütersloh 1980; Lukas Vischer, Gewalt und
Gewaltlosigkeit, in: «... und Friede auf Erden», Festschrift für
Christoph Hinz, hg. von Peter von der Osten-Sacken,
Berlin 1988, S. 98.
7 René Girard, Das Ende der Gewalt, Freiburg 1983.
8 Ausführliche Auslegung und Begründung dieser
Auffassung bei J. Ebach, Ende des Feindes oder Ende
der Feindschaft? Der Tierfrieden bei Jesaia und Vergil,
in: J. Ebach, Ursprung und Ziel, Neukirchen 1986;
Christoph Hinz, Bibelarbeit zu Jes 11,1-9 «Recht
für die Armen - Verwandlung der Frevler» - schafft
Frieden (maschinenschriftlich).
9 Wichtige Hinweise zu diesem Teil verdanke ich
einem Diskussionspapier von Walter Romberg vom
9.1.1993.
10 Bericht von Elisabeth Raiser, in: Junge Kirche 1/93,
S. 8.

289


	"Verlasst euch nicht auf Gewalt!" : Eine biblisch-ethische Orientierung

