Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 87 (1993)

Heft: 7-8

Artikel: Weiberwirtschaft - ausgeblendete Grundlage der Okonomie
Autor: Gunter, Andrea / Bernhard Filli, Heidi / Praetorius, Ina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143781

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143781
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Andrea Giinter, Heidi Bernhard Filli, Ina Praetorius, Lisa Schmuckli,
Maren Jochimsen, Ulrike Knobloch, Ursula Vock

Weiberwirtschaft — ausgeblendete Grundlage
der Okonomie

Am 12./13. Mdrz 1993 veranstaltete die Projektgruppe «Ethik im Feminismus» in
Zusammenarbeit mit dem Romero-Haus eine offene Tagung zum Thema «Frauen —
Okonomie — Ethik. Unerzdhites Leben zur Sprache bringen». Die sieben Frauen der
Projektgruppe hielten das einleitende Referat gemeinsam. Wir verdffentlichen im folgen-
den den leicht revidierten Text dieses «Patchwork-Referats». Ausgehend vom Unbehagen,
das traditionelle Okonomie unter Frauen auslost, wird diese hier in ihrer — auf Tausch-
wert und Preis fixierten — Einseitigkeit hinterfragt. Wirtschaft ist noch immer Teil einer
symbolischen Ordnung, die der Frau den Subjektstatus entweder verweigert oder nur in
Ein-Ordnung «beim Mann» zugesteht. Die Autorinnen fordern daher eine «Umwertung
der Werte», die das Leben und Arbeiten von Frauen nicht mehr an den herkémmlichen
Massstdben misst, sondern «enttrivialisiert». Feministische Ethik fragt nach dem guten
Leben von Frauen in konkreten Zusammenhdngen, auch in ihren ékonomischen Be-

ziehungen, in der «Weiberwirtschaft».

1. Wer sind wir und was wollen wir?

Es ist nicht iiblich, ein Referat zu siebt zu
halten. In einer effizienzbewussten Zeit, in
der auch Bildung iiblicherweise als Ware
gehandelt wird, gilt das als «nicht mach-
bar». Wer schon einmal probiert hat, einen
Text auch nur zu zweit zu formulieren,
weiss, wie zeit- und energieraubend ein
solches Unterfangen ist. Und: Wer kénnte
sieben Referentinnen bezahlen, die nur
einen einzigen, knapp abendfiillenden Vor-
trag halten?

Fiir uns, die «Projektgruppe Ethik im
Feminismus», ist dieses Referat in Patch-
work-Form, mit dem wir unsere Tagung zu
wirtschaftsethischen Fragen erdffnen, eine
Konsequenz aus unserer gemeinsamen
Arbeit. Wissen Sie, was ein Patchwork ist?
Ein Flickwerk aus vielen verschiedenen
Stiickchen Stoff. Das Patchwork wurde
von Frauen erfunden, die kein Geld hatten,
sich neue Stoffe fiir ihre Kleidung, Vorhén-
ge, Bettdecken etc. zu kaufen. Sie trafen
sich und brachten ihre alten Textilien mit,
schnitten aus gebrauchten Kleidungs-

226

Red.

stiicken Fetzen heraus, die noch nicht ver-
schlissen waren und setzten sie zu etwas
Neuem zusammen. Zuerst sieht das meist
so aus, als ob diese Stiicke ganz und gar
nicht zusammenpassten, so verschieden
sind sie. Wenn sie dann aber kunstvoll und
lustvoll zusammengesetzt sind, dann be-
ginnen sie auf neuartige Weise miteinander
zu spielen und zu leuchten. Aus dem Alten
ist ein neuer, brauchbarer und schoner Ge-
genstand mit neuen, iiberraschenden Mu-
stern und Farbkombinationen entstanden.

Wir machen also ein Patchwork, ein in-
tellektuelles Flickwerk, in das jede von uns
ihr eigenes Stiick Stoff einndht: Stiicke aus
der Wirtschaftswissenschaft, der Theolo-
gie, der Sprachwissenschaft, der Literatur-
wissenschaft, der Philosophie und Stiicke
aus unserem Alltag ndhen wir zusammen.
Auch bei uns sah es zuerst so aus, als ob all
diese Fetzen aus verschiedenen «wissen-
schaftlichen Diskursen» und Alltagswelten
nicht zusammenzubringen seien. Manch-
mal haben wir noch heute diesen Eindruck.
Weil wir verschieden sind und dennoch viel
Lust haben, etwas Gemeinsames zustande-



zubringen, haben wir das Patchwork als
Form gewdhlt. Da erkennt jede bis zum
Schluss ihr eigenes Stiick wieder, zusam-
mengenzht mit dem Faden der Sympathie
und der Lust am Denken.

Das Flickwerk bekommt Gestalt durch
den Rahmen. Unser Rahmen heisst
«Ethik». Denn wir sind eine Gruppe von
Frauen aus verschiedenen Wissenschaften,
die sich mit einem bestimmten gemeinsa-
men Interesse zusammengefunden haben.
Wir wollen nicht einfach «neutral» oder
wirr in der Gegend herumdenken, sondern
unser Nachdenken, so chaotisch es manch-
mal sein mag, an der Frage orientieren, was
gutes Leben fiir Frauen, was eine gerechte
Welt fiir alle wire. Aber davon spiter, am
Schluss der Patchworkarbeit, wenn der
Rahmen befestigt wird...

Die Projektgruppe «Ethik im Feminis-
mus» besteht seit 1988. Damals haben wir
uns zusammengefunden als eine Gruppe
denkender Frauen, die alle irgendwie mit
dem akademischen Fach «Ethik» zu tun
und Lust zum Austausch mit anderen For-
scherinnen hatten. Zu Anfang waren wir in
der Mehrheit katholische und evangelische
Theologinnen. Wir trafen uns etwa viermal
im Jahr zu Arbeitswochenenden irgendwo
privat, oft in Pfarrhdusern. Das erste Resul-
tat unserer Arbeit ist ein gemeinsames
Buch!. Seit dem Sommer 1991 befinden
wir uns in einer zweiten «Phase». Einige
Frauen sind nicht mehr dabei, etliche sind
neu eingestiegen. Wir sind interdiszipliné-
rer geworden. Die Theologinnen bilden
nicht mehr die Mehrheit, Okonominnen
und Philosophinnen sind neu dabei. Diese
Tagung ist fiir uns der vorldufige Endpunkt
einer Phase, in der wir uns mit Fragen
befasst haben, die man konventioneller-
weise als «wirtschaftsethische Fragen» be-
zeichnet.

2. Unbehagen

«Wenn wir «Okonomie> horen, denken
wir eher an Maschinenfabriken, Arbeits-
pliatze oder Bankiersvereinigungen als an
kochende Hausfrauen, an Huren und seel-
sorgende Managerinnen.» — Mit diesem

Satz beginnt der einfiihrende Text auf unse-
rem Tagungsprospekt. Der Satz enthilt im
Kern fast alle Gedanken, um die es bei
dieser Tagung gehen wird. Wenn man den
einzelnen Worten dieses Satzes nachsinnt,
so ergibt sich ein erstaunliches Bild. Auf
der einen Seite steht all das, was wir in
Sprache fassen, wenn wir «Okonomie» sa-
gen. Auf der anderen Seite all jenes oder
besser jene, an die wir nicht denken, wenn
wir «Okonomie» hoéren: das oder besser
diejenigen, die in diesem Wort nicht zur
Sprache kommen.

Auf der einen Seite steht der ein-
schiichternde Block der Institutionen,
stehen Geld, Industrie und Macht, nahezu
personenlos. Auf der anderen Seite stehen
Frauen, Minner, Kinder mit ihren Bediirt-
nissen nach Nahrung, menschlicher Wir-
me, seelischer Zuneigung, stehen Frauen
im Putzkittel, mit Strapsen oder im Ko-
stiim. Eine erste frappierende Feststellung
also ist, dass wir zwar an Gebiude, Institu-
tionen, Verbinde und abstrakte Begriffe
denken, wenn wir «Okonomie» horen,
nicht aber an konkrete Frauen, Mdnner,
Kinder.

Wir denken an die materielle Produktion
von Technik unter technischen Bedingun-
gen (Maschinenfabrik), an die industrielle
Organisation der Erwerbswirtschaft («Ar-
beitsplatz»), an den Zusammenhang von
Geldmacht (Bankiersvereinigung). Gegen-
stand der Arbeit, die wir mit «Okonomie»
assoziieren, ist die Erzeugung materieller
Werte in der Form von Waren oder der
Umgang mit Geld. Einzelne Menschen
kommen in diesem Zusammenhang kaum
VOr.

Bedeutet dies, dass dieser gesamte Be-
reich, dass alles, was Menschen in ihren
(Grund-)Bediirfnissen betrifft, nicht zur
«Okonomie» gehort? Welchen Schreck
muss es uns versetzen, dass wir, wenn wir
«Okonomie» horen, nicht an uns selber
denken, ohne die «Okonomie» ja weder
lduft noch 1rgende1nen Sinn macht. Was
schliesslich ist eine Okonomie ohne die
Menschen, oder genauer: ohne die Frauen,
die ja in unserer Gesellschaft fiir «das
Menschliche» zustindig sind?

227



So stellten wir am Anfang unserer Arbeit
fest, dass die 6konomische Begrifflichkeit
und Diskussion bei uns Desinteresse, Lan-
geweile und das Gefiihl, ausgeschlossen zu
sein, auslosten. Sich mit Okonomie zu
befassen, empfanden wir einerseits als
Zwang, damit wir in Mannerdiskussionen
mithalten konnen, andererseits aber auch
als politische Notwendigkeit, um ein bes-
seres Leben fiir Frauen zu erreichen. Das
Unbehagen an der Okonomie wurde zu
einem roten Faden in unserer Auseinander-
setzung mit dem Thema.

Um mit unserem Unbehagen irgendwie
umzugehen, haben wir damit begonnen,
uns kritisch mit der traditionellen Definiti-
on von Okonomie auseinanderzusetzen.

3. Wie wird Okonomie traditionell
definiert? Wie Wirtschaftsethik?

Zunichst einmal ist die Frage zu beant-
worten, warum wir iiberhaupt wirtschaften
miissen. Die traditionelle Antwort der 6ko-
nomischen Theorie auf die Frage nach dem
Grund allen Wirtschaftens ist die «Knapp-
heit der Giiter» zur Befriedigung unserer
endlosen Bediirfnisse. Die Diskrepanz
zwischen unseren zahllosen Bediirfnissen
und den zur Verfiigung stehenden begrenz-

ten Moglichkeiten, diese Bediirfnisse zu

befriedigen, erfordert einen sparsamen,
iiberlegten Einsatz der Mittel.

Ublicherweise werden drei Bereiche des
okonomischen Handelns unterschieden:
die Produktion, die Verteilung und der
Konsum von Giitern und Dienstleistungen.
Diese okonomischen Tétigkeiten haben
sich heute zu einem eigenstindigen 6kono-
mischen «System» verselbstandigt. Die
Produktion findet in dafiir eigens einge-
richteten Unternehmungen statt, die Vertei-
lung der Waren und die Verwendung der
Einkommen erfolgen liber anonyme Mirk-
te, in denen personliche Kontakte heute nur
noch von geringer Bedeutung sind.

Die traditionelle Okonomie arbeitet mit
einem bestimmten Menschenbild: dem
«homo oeconomicus». Dieser zeichnet sich
dadurch aus, dass er zweckrational, nur an
seinem eigenen Nutzen interessiert, han-

228

delt. Er setzt die ihm zur Verfiigung stehen-
den knappen Mittel so ein, dass aus seiner
Sicht die beste Kombination von Giitern
realisiert und dadurch sein individueller
Nutzen maximiert wird. Als 6konomisch
rational gilt die Handlungsalternative, die
fiir den Einzelnen den maximalen Nutzen
oder den maximalen Erfolg bringt. Andere
Motive als die personliche Nutzenmaxi-
mierung haben im Denken des homo oeco-
nomicus keinen Platz.

Beim Wirtschaften geht es also, so die
Theorie, um die Erreichung eines Ziels
durch den Einsatz von adiquaten Mitteln.
Mit dieser Einteilung der Gegenstdande un-
seres Handelns ist immer eine Wertbildung
bzw. Wertsetzung verbunden. In der Oko-
nomie ist der Tauschwert, also der Preis,
der zentrale Wert. Was uns niitzt, d.h. als
Mittel zum Zweck unserer Bediirfnis-
befriedigung eingesetzt werden kann,
hat, 6konomisch gesprochen, einen Ge-
brauchswert. Dieser Gebrauchswert kann,
wenn er bestimmte Bedingungen erfiillt,
auf dem Markt einen Tauschwert anneh-
men. Voraussetzung dafiir ist, dass das be-
treffende Gut a) die Warenform besitzt,
b) dass es angeeignet werden kann und
c¢) dass fiir dieses Gut am Markt eine Nach-
frage besteht. Der Tauschwert, der in der
Geldwirtschaft mit dem Preis eines Gutes
identisch ist, ist der Okonomische Wert
schlechthin. Giiter, die die Kriterien der
Tauschwertrationalitdt nicht erfiillen, ha-
ben keinen Tauschwert oder Preis und
konnen sich folglich auch nicht am Markt
verstidndlich machen.

Die herrschende 6konomische Theorie
beriicksichtigt somit nur iiber den Markt
vermittelte Handlungen. Fiir sie findet 8ko-
nomisches Handeln ausschliesslich im
System statt. Dadurch wird die Tatsache,
dass ein wichtiger Teil wirtschaftlichen
Handelns in der sogenannten Lebenswelt
stattfindet, insbesondere die Hausarbeit,
aus der 6konomischen Theorie ausgeblen-
det. Hier beginnen wir zu begreifen, woher
unser Unbehagen kommt: Ein grosser Teil
dessen, was Frauen alltdglich tun, hat nicht
Warenform. Diese Titigkeiten werden
systematisch ausgeblendet und fallen von



vornherein aus der 6konomischen Theorie
heraus.

Diese Einseitigkeit gilt es zu liberwinden
durch eine Einbeziechung der Okonomie
der Lebenswelt, also vor allem der Haus-
arbeit, in das wirtschaftliche Denken. Die-
se Erweiterung fiihrt zu einem anderen
Konzept des wirtschaftenden Menschen
und seiner Handlungsmuster. Die Be-
schrinkung auf zweckrationales, eigen-
interessiertes Handeln wird aufgehoben,
indem andere Formen des Handelns, insbe-
sondere das soziale Handeln, wahrgenom-
men und zugelassen werden.

Soziales Handeln in jeder Gesellschaft
beruht auf moralischen Vorstellungen, auf
Sitten und Gebriuchen, die vor uns in der
Kultur bestehen, in die wir hineingeboren
werden, die wir mehr oder weniger befol-
gen und die nach uns weiterbestehen. Ethik
als das Nachdenken, das philosophische
Reflektieren iiber diese moralischen Vor-
stellungen hat es immer mit dem Menschen
zu tun, mit den Grundlagen fiir menschli-
ches Handeln iiberhaupt.

Der Wirtschaftsethik, die auf einem sol-
chen Verstindnis von Ethik aufbaut, kommt
die Aufgabe zu, sich auf die Grundlagen des
Wirtschaftens zu besinnen und so grund-
sétzliche Fragen zu stellen wie zum Bei-
spiel, ob durch die wirtschaftlichen Tétig-
keiten wirklich menschliche Bediirfnisse
befriedigt werden, welche Bediirfnisse im
Vordergrund stehen und auf wessen Kosten
die Waren produziert und konsumiert wer-
den. Eine so verstandene Wirtschaftsethik
kann keine Handlungsanweisungen geben,
sondern muss sich auf die Begriindung
wesentlicher Normen beschrdanken.

Wenn auf der Erde langfristig das Uber-
leben der Menschen (und auch das gute
Leben) moglich bleiben soll, darf beim
Wirtschaften eine wichtige Grundnorm
nicht ausser acht gelassen werden: Das
wirtschaftliche Handeln muss sozial- und
umweltvertrdglich sein. Diese zunidchst nur
formal festgestellte Grundnorm muss in
ernstgemeinten Auseinandersetzungen mit
Inhalt gefiillt werden. Dabei wird deutlich,
dass den Vorstellungen davon, was unter
Sozial- und Umweltvertriglichkeit ver-

standen wird, Bilder vom Menschen, von
der Welt, vom Leben zugrunde liegen, die
iiber die Sprache vermittelt werden.

In unserer Projektarbeit sind wir zu dem
Schluss gekommen, dass wir die Struktur
unserer Sprache unter die Lupe nehmen
miissen, wenn wir wirklich verstehen wol-
len, warum Frauen in «der Wirtschaft»
nicht vorkommen und warum «die Wirt-
schaft» sich so weit von realen Bediirfnis-
sen entfernt hat — beide Tatbestinde héingen
unserer Ansicht nach eng zusammen. Es
reicht nicht und gelingt nicht, «die Frau»
oder «die Lebenswelt» in die traditionelle
dokonomische Theorie einbeziehen zu wol-
len. Wir miissen anderswo, eben bei der
Struktur unserer sprachlichen und symbo-
lischen Ordnung, ansetzen.

4. Sprachtheoretischer Hintergrund
unseres Nachdenkens: die symbolische
Ordnung

Wenn wir iiber Okonomie sprechen,
miissen wir, wie immer, mit dem vorhande-
nen Sprachmaterial arbeiten und auskom-
men. In der Sprache, die wir benutzen, steht
jedes Wort in einem ganz bestimmten Sinn-
und Wertehorizont. Die Bedeutung eines
Wortes und der mit ihm verbundene Werte-
horizont ergibt sich aus Oppositionsbildun-
gen und daraus, welche anderen Worte un-
gesagt mitschwingen. Unser Sprach- und
Denksystem beruht auf einigen grundle-
genden Dichotomien wie Kultur/Natur,
offentlich/privat, Geist/Materie etc. Diese
Dichotomien stehen in Beziehung zum
Oppositionspaar «Mann»/«Frau». Der eine
Teil der Dichotomie verhilt sich zum ande-
ren jeweils wie «Mann» zu «Frau», also:

Mann Frau

Subjekt Objekt

Geist Materie
Kultur Natur
Okonomie Fiirsorge
Offentlich Privat

Besitz haben Besitz sein
Arbeit Haushalt
Produktion Reproduktion
Lohn gratis

229



1. In der Gegeniiberstellung definieren
sich die Begriffe gegenseitig.

2. Zugleich definieren sich die Begriffe
innerhalb einer Kolonne gegenseitig: Oko-
nomie wird als Kulturleistung verstanden
und bezieht sich auf das sogenannte Offent-
liche. Was Frauen tun, wird dagegen als
Natur verstanden und ins sogenannte
«Private» abgedringt usw.

3. Die Oppositionsbildung geht mit ei-
ner Hierarchisierung der Begriffe einher.
Die dem Mann zugeordneten Begriffe sind
definiert durch ein «Mehr» an Wert gegen-
iiber den der Frau zugeordneten Begriffen.

Daraus folgt, dass Mann, Subjekt, Kultur
usw. den Massstab dafiir bilden, was Frau,
Objekt, Natur usw. ist. Aus der Hierarchi-
sierung resultiert ein oberster Begriff, der
zum Massstab fiir alle anderen Begriffe und
Vorstellungen wird. Es ist der Mann, ge-
nauer der besitzende, arbeitsfihige Mann,
der zum grundlegenden Massstab fiir alle
weiteren Begriffe wird.

Dies verrit uns die Sprache auch im Hin-
blick auf das «Geld». Luce Irigaray weist
nach: Das franzosische Wort «étalon» be-
deutet zum einen «Wihrung», zum ande-
ren «Norm/Eichmass», aber auch «Deck-
hengst». Der étalon ist also jener Wert-
massstab, der Frauen, oft gewalttétig, dar-
an erinnert, dass Gesetze und Formalitiit
des Tausches von Ménnern bestimmt sind.
Okonomie sowie unsere Vorstellungen und
Bilder von ihr sind also nicht geschlechts-
neutral.

Aus der aufgezeigten Struktur der Spra-
che und unserer Vorstellungswelten wird
einerseits ersichtlich, warum das, was
Frauen tun, nicht als Okonomie verstanden
wird. Sie sind hochstens als Objekte des
Tausches und als materielle Basis an 6ko-
nomischen Vorgingen beteiligt. Versuchen
Frauen sich als Subjekte zu setzen, kénnen
sie sich nur dem ménnlichen Massstab un-
terordnen und anpassen, aber nicht neue
Massstdbe setzen. Eigene Massstibe zu
setzen, wiirde bedeuten, die androzentri-
schen Werthierarchien umzustiirzen.

Die Diskussionen und Demonstrationen
der Frauenbewegung haben bereits einige
Werthierarchien ins Wanken gebracht: Das

230

Verhiltnis von Frau und Subjektstatus, von
«Privat» und «Politisch», von Haushalt
und Arbeit etwa ist neu gesetzt worden:

1. Frauen sind Subjekte, d.h. das, was
Frauen tun, ist nicht Ausfluss ihrer Natur
bzw. ihrer Biologie, sondern Resultat ihres
Denkens. Konsequenterweise ist ithr Tun
Kulturleistung.

2. Das Private ist politisch, d.h. das, was
Frauen tun, ist offentlich. Konsequenter-
weise ist ihr Tun gesellschaftlich relevant
und miisste ihnen als solches Anerkennung
einbringen.

3. Haushalt ist Arbeit, d.h. das, was
Frauen im Haus tun, ist Arbeit. Konsequen-
terweise ist diese Arbeit Produktion und
miisste entldhnt und als Bestandteil der
Okonomie reflektiert werden.

Unangetastet blieb bisher, dass weiter-
hin das, was Subjekt, Kultur, Politik, Oko-
nomie, Arbeit ist, iiber den Mann als Mass-
stab definiert wird. Die Frauen haben sich
zwar in die Subjekiposition gesetzt, ohne
aber zu beachten, dass dieser Begriff selbst
am Massstab des Mannes orientiert ist. Die
am Mann orientierten Dichotomien sind
dadurch erhalten geblieben. «Die Frau»
riickt sozusagen auf die andere Seite, ord-
net sich da aber nicht neben dem Mann,
sondern unterhalb des Mannes ein. Sche-
matisch liesse sich das so darstellen:

Mann (Frau)
Frau

Subjekt Objekt
Geist Materie
Kultur Natur
Okonomie Fiirsorge
Offentlich Privat
Besitz haben Besitz sein
Arbeit Haushalt
Produktion Reproduktion
Lohn Gratis

Indem sich die Frau «beim Mann» ein-
ordnet, bleibt der Mann als héchster Mass-
stab bestehen, was dazu fiihrt, dass frau
keine neuen Werte einbringen und durch-
setzen kann. Zudem kann frau diesem
Massstab unmoglich gerecht werden, weil



Subjekt, Geist, Kultur, Okonomie usw.
vom Mann abgeleitet und geprégt werden.
Die Frau muss so ihre Wahrnehmungen
und ihre Erfahrungen, aber auch ihren Kor-
per zuriicklassen. Sie kann nur als Mdngel-
wesen erscheinen, da sie sozusagen im
«falschen Korper» lebt. IThr Korper ver-
weist ndmlich noch immer auf die «andere
Seite», 10st noch immer die Assoziations-
kette Objekt, Materie, Natur etc. aus.

Jene Frauen aber, die in der ihr zugeord-
neten Reihe verharren und den «der Frau»
zugeschriebenen Ort aufwerten wollen, 4n-
dern ebensowenig die vorgegebene Struk-
tur. Die Frau ist in dieser Ordnung lediglich
der Ort, auf den Weiblichkeit projiziert
wird, als solcher kann sie Weiblichkeit ver-
korpern, aber sie ist nicht Weiblichkeit. Die
Aufwertung der sogenannten weiblichen
Werte hat die Situation der realen Frauen in
keiner Weise verbessert. Im Gegenteil: Der
Entwurf von idealen Frauen schrinkt Frau-
en in ihren eigenen Wiinschen und Aktivi-
tdten ein.

Zu einer wirkungsvollen Verschiebung
der Vorstellungswelten kann es im Prinzip
kommen, wenn frau sich nicht mehr am
mannlichen Massstab orientiert, sondem
wenn die realen Frauen mit ihren Erfahrun-
gen und Wahrnehmungen zum Ausgangs-
punkt und zur Grundlage ihres eigenen
Wertsystems werden. Was eine Frau ist,
bestimmt sich dann aus der Beziehung der
einen Frau zur anderen, und die Begriffe
bekommen iiber die Frau-Frau-Beziehung
neue Bedeutung: Aus Wirtschaft wird Wei-
berwirtschaft.

(Mann-Mann) Frau-Frau

Neue Zuordnungen Subjekt

interessieren uns nicht. Korper

Sie sind Aufgabe Denken

der Minner. Weiberwirtschaft etc.

Prozess der Neuordnung
im Gange, an ihm
wollen wir arbeiten.

Der Korper der Frauen ist in einer sol-
chen neuen Ordnung nicht mehr ein
Hindernis fiir ihre Selbstbestimmung. Die
bisher unsichtbar gemachten Lebensfor-

men und Tatigkeiten von Frauen finden
nun ihren Ort, d.h. sie werden auch in der
Okonomie sichtbar; sie sind «Weiberwirt-
schaft». Weiberwirtschaft zeichnet sich da-
durch aus, dass sie

— aus der Beziehung unter Frauen entsteht
— eine Frau bzw. Frauen reprisentiert

— einer Frau bzw. Frauen dient.

Diese Verschiebung ist der Beginn einer
Umwertung der Werte. Sie ist Resultat ei-
nes komplexen und irritierenden Prozesses
— eines Prozesses, der auf die Vergangen-
heit, Gegenwart und Zukunft der Bezie-
hungen zwischen Frauen baut. Er ist Ex-
periment und zugleich in jeder alltidglichen
Handlung zu konkretisieren.

Fiir unser Nachdenken iiber Okonomie
und Wirtschaftsethik bedeutet diese Analy-
se der Sprachstruktur, dass wir ganz unge-
wohnte Wege gehen. Scheinbar entfernen
wir uns weit von «der Okonomie». In Wirk-
lichkeit lassen wir einen unertriglich be-
grenzten, androzentrischen Begriff von
Okonomie hinter uns.

5. Methodische Anndherungen

Wenn wir die «Umwertung der Werte»
praktizieren wollen, kénnen wir verschie-
den vorgehen. Wir konnen mit verschiede-
nem «Material» arbeiten: z.B. mit Texten
aus der klassischen (6koriomischen) Theo-
rie oder mit Alltagstexten, z.B. Werbe-
texten, deren innere Widerspriichlichkeit
und Androzentrik wir aufzeigen; oder di-
rekt mit unseren Alltagen, denen wir be-
wusst Aufmerksamkeit schenken, indem
wir sie genau beschreiben. Zwei methodi-
sche Wege, die wir ausprobieren wollen,
mochten wir im folgenden erldutern. Sie
setzen beide am Alltag der Frauen an. Wir
nennen sie: «Unerzihltes Leben zur Spra-
che bringen» und «Enttrivialisierung».

Unerzéhltes Leben
zur Sprache bringen

Der Ausdruck «unerzidhltes Leben»
stammt aus Virginia Woolfs bekanntem
Text «Ein Zimmer fiir sich allein»?. Er ist
uns in unserer Arbeit wichtig geworden,

231



denn genau darum geht es uns: Wir wollen
das «unerzihlte Leben», das Frauenleben,
das weder im 6konomischen noch im ethi-
schen Diskurs einen Ort hat, zur Sprache
bringen.

Virginia Woolf fragt sich, wie eine
Schriftstellerin — wir ergénzen: auch eine
Wissenschaftlerin — sich diesem unerzéhl-
ten Leben anndhern konnte. Wie wiirde
eine Schriftstellerin das Leben all der Frau-
en beschreiben, das von Miannerschriftstel-
lerei und Ménnerwissenschaft iibergangen,
trivialisiert oder verzerrt wahrgenommen
wird? Was wiirde z.B. eine alte Frau ant-
worten auf die Frage, was sie an welthisto-
risch wichtigen Tagen gemacht habe? Sie
wiirde sagen, dass sie sich an nichts erinne-
re. «Denn alle Dinners sind gekocht; die
Teller und Tassen gespiilt; die Kinder sind
in die Schule geschickt und in die Welt
entlassen; von alledem bleibt nichts. Alles
ist vergangen. Keine Biographie oder Ge-
schichte weiss dariiber ein Wort zu sagen.
Und die Romane, ohne es zu wollen, liigen
unvermeidlicherweise.»?

«Alle diese unendlich obskuren Leben
sind noch aufzuzeichnen.»* Den Druck der
Stummbheit fiihlen, die Anhdufung uner-
zahlten Lebens, sei es das der Frauen an
den Strassenecken, sei es das Leben der
alten Weiber, der Veilchenverkiuferin...
«Ich wiirde ihre Geschichten ebenso gerne
kennen lernen, wie die hundertfiinfzigste
Biographie Napoleons.»®

Enttrivialisierung

Fiir eine andere, weitergehende «Metho-
de», die wir ausprobieren wollen, haben
wir einen provisorischen Begriff gesetzt:
Enttrivialisierung.

Wir gehen also davon aus, dass die Spra-
che, die wir alltdglich und in unseren Wis-
senschaften benutzen, nicht die Wirklich-
keit spiegelt, «wie sie ist». Sie bietet ein
systematisch verzerrtes Bild von der Wirk-
lichkeit. Ein Wirtschaftsethiker, der «Ar-
beit» sagt, hat ganz selbstverstdndlich nur
die produktiven Tétigkeiten im Blick, die
bezahlt werden, nicht aber all die vielen
produktiven Tatigkeiten, die privat, ohne

232

Bezahlung verrichtet werden. Er sieht da-
mit unserer Auffassung nach falsch. Das
Falschsehen und Falschsprechen ge-
schieht, wie wir gezeigt haben, nicht ein-
fach willkiirlich, regellos. Es ist geleitet
von bestimmten Strukturen.

Am Beispiel erldutert: Ein Mann nennt
sein eigenes Tun «Arbeit» und spricht ihm
damit Wiirde, Ernsthaftigkeit und 6kono-
mischen Wert zu. Die Tétigkeiten seiner
Frau zuhause dagegen nennt er «Miitter-
lichkeit» oder «Hauslichkeit» oder «Frau-
ensache». Er amiisiert oder drgert sich,
wenn sie abends miide oder gereizt ist,
denn «sie war ja schliesslich den ganzen
Tag nur zuhause». Die Arbeit der Frau ist
fiir ihn selbstverstindlicher, «natiirlicher»
Bestandteil seines Lebens. Dieser Mann
macht die Arbeit seiner Frau zu Nichts,
indem er sie gegeniiber seiner eigenen
«wichtigen» und «wertvollen» Arbeit her-
absetzt. Diesen Vorgang der Herabsetzung,
der in unserer patriarchalen symbolischen
Ordnung «das Normale» ist und der ans
Okonomische Bewertungssystem ange-
koppelt ist, nennen wir «Trivialisierung».
Durch Trivialisierung wird die Arbeit der
Frauen «zunichtegemacht».

Wenn wir nun von «Enttrivialisierung»
reden, dann meinen wir, dass wir die Taktik
des Trivialisierens als integralen Bestand-
teil unserer symbolischen Ordnung durch-
schauen und unterlaufen wollen. Wir ak-
zeptieren die Bezeichnungen nicht mehr,
die man der Wirklichkeit angehédngt hat,
denn sie sind falsch und ziehen manifeste
Ungerechtigkeit und damit konkretes Lei-
den nach sich. Wie aber lisst sich Triviali-
sierung unterlaufen? Es geht um einen
grundlegenden Perspektivenwechsel. Wir
versuchen, dieses Anders-Sehen an einem
Beispiel zu erldutern:

Frauen gebrauchen, wenn sie iiber ihre
eigene Arbeit reden, erstaunlich oft das
Wortchen «nur». «Ich bin nur Hausfrau».
«Ich bin nur zuhause». «Ich arbeite nur
halbtags.» Auch Frauen, die nicht soge-
nannte «Nur»-Hausfrauen sind, behalten
diese Redeweise haufig bei. Eine alleiner-
ziehende Mutter z.B. sagt, sie arbeite nicht,
sie habe «nur» ein Kind. Sie macht damit



ihre eigene Arbeit sprachlich zunichte, de-
finiert sie als wertlos bzw. gar nicht exi-
stent. Oder eine Wissenschaftlerin sagt, sie
habe «nur» einen Essay geschrieben, keine
richtige wissenschaftliche Arbeit. So er-
scheint Trivialisierung im Sprechen der
Frauen iiber sich selbst. Frauen iiberneh-
men die Bewertungen der herrschenden
symbolischen Ordnung und machen sich
freiwillig selbst klein, anstatt ihr Tun dem
sogenannt «Hoheren» zuzuordnen oder
eigenstindige Bewertungen dafiir zu er-
finden.

Enttrivialisierung bedeutet in diesem
Fall zunachst einmal, fiir das scheinbar un-
scheinbare Wortchen «nur» hellhérig zu
werden. Wo kommt es vor? Welche Bewer-
tungen impliziert es? Ist es der Sache, die
da beschrieben werden soll, der Arbeit der
Frau also, angemessen? Wie liesse sich der
Tatbestand, den die Frau durch das «Nur»
von vornherein mit einem negativen
Vorzeichen versieht, anders zur Sprache
bringen?

Es geht um einen bewusst anderen, wi-
derstindigen Gebrauch des sprachlichen
Materials, das uns zur Verfiigung steht. Es
geht nicht darum, eine génzlich neue Spra-
che zu machen, denn das wire illusionér.
Es geht auch nicht darum, aus einem
«weiblichen Bewusstsein» heraus die
Sprache zu «ldutern», denn wir bleiben den
Sprachregeln, der Grammatik und Seman-
tik vorerst unterworfen. Es geht auch nicht
um eine feststehende, stets und iiberall
gleich anzuwendende «Methode» alten
Stils. Vielmehr verstehen wir unter «Enttri-
vialisierung», dass wir punktuelle Ver-
schiebungen vornehmen, hier und da einen
Uberraschungseffekt erzeugen, indem wir
Worter ungewohnt zusammensetzen, das
«Nur» weglassen, alte Begriffe auf Tatbe-
stinde anwenden, fiir die sie bisher nicht
gebraucht wurden, indem wir schliesslich
Neusetzungen vornehmen, die dann fiir uns
in Geltung bleiben.

Es geht darum, Dingen oder Titigkeiten,
* die bisher iiberhaupt nicht oder in irgendei-
nem nicht ernstzunehmenden Jargon ver-
sprachlicht wurden, bewusst Aufmerksam-
keit zu schenken. Tiatigkeiten, wie Stricken

oder Abwaschen, Putzen oder Kind-ins-
Bett-Bringen, einen Vortrag machen oder
ein Auto reparieren, werden jetzt sorgfaltig
beschrieben. Wir protokollieren, was wir
tatséichlich in unseren Alltagen tun, statt
grosse Teile unserer Wirklichkeit weiterhin
als banale Nebensache zu behandeln, nur
weil ein uns fremdes Bewertungssystem
das so vorschreibt. So entsteht schliesslich
eine neue Bewertungskultur, die alte Oppo-
sitionen von «wichtig» und «unwichtig»,
«erhaben» und «trivial» iiberschreitet. Es
geht um ein kreatives Spielen mit der
Sprache. Aber wir spielen nicht ohne Re-
geln. Den Leitfaden fiir unser Spiel bildet
die Einsicht, dass die Sprache, wenn wir sie
nicht verdndern, uns Frauen sténdig weiter
vernichtet.

Wenn eine Frau das «Nur» verweigert,
dann geschieht etwas. Die alleinstehende
Mutter kann jetzt das Geld vom Sozialamt
als einen ihr rechtmissig zustehenden
Lohn gebrauchen, statt sich als Almosen-
empfingerin zu fiihlen und zu gebirden.
Die wissenschaftliche Assistentin, die fiir
ihren Chef stidndig Sekretariatsarbeiten er-
ledigt, kann sich mit der Sekretirin ver-
biinden: Beide gemeinsam machen dem
Chef klar, dass sie als Sekretdrin und als
Wissenschaftlerin, nicht als Frauen fiir
bestimmte Tatigkeiten qualifiziert sind.

6. Der Rahmen: Ethik

«Unerzihltes Leben zur Sprache brin-
gen» und «Enttrivialisierung» sind Um-
wertungen der Werte und damit widerstin-
diges Nachdenken, das an die Wurzeln un-
serer Sprach- und Lebensordnung geht.
Ausgangspunkt und zugleich Ziel unseres
Nachdenkens ist die Frage nach dem guten
Leben von Frauen. Wenn wir mit und fiir
Frauen denken, nehmen wir Frauen zum
Massstab fiir das Leben und Zusammen-
leben.

Wir, die Projektgruppe «Ethik im Femi-
nismus», behaupten nicht, dass unser Le-
ben, wie wir es heute wahrnehmen, von
Grund auf schlecht ist. Wenn wir nicht Lust
am Leben hitten, die von irgendwoher ge-
speist wird, dann hétten wir nicht die Ener-

233



gie, uns zusammenzusetzen und hart und
lustvoll zu arbeiten. Es lohnt sich, am Le-
ben zu bleiben, selbst im Patriarchat, selbst
mitten in der 6kologischen Krise. Das mag
zynisch erscheinen fiir Frauen, die in Bos-
nien hundertmal vergewaltigt worden sind,
oder fiir Frauen, die selbst und deren Kin-
der an Hunger sterben.

Ein wichtiger Antrieb fiir unser Arbeiten
ist, dass wir in solchen Widerspriichen
nicht denk- und handlungsunfdhig werden
wollen. Unsere Lust am Leben gibt es, und
die Verzweiflung dariiber, wie schlimm es
mit der Welt bestellt ist, gibt es auch. Bei-
des gehort fiir uns zusammen. Deshalb den-
ken wir dariiber nach, wie «es» besser wer-
den kann. «Schreiben ist kein Luxus fiir
Frauen», hat Audre Lorde gesagt. Fiir uns
ist Denken kein Luxus. Denn der Weg zu
frauenorientiertem Handeln beginnt mit
dem Nachdenken iiber die Strukturen unse-
rer Sprache, endet aber nicht bei dieser
Sprach- und Situationsanalyse.

Aus dem Vorgehen, das unerzihlte Le-
ben zu erzdhlen und das Leben von Frauen
zu enttrivialisieren, folgt, dass ihr Leben
neu symbolisiert werden muss. Viele Theo-
retikerinnen, und wir mit ithnen, sind dabel,

Frauenkontexte bewusster wahrzunehmen,
mit eigenen Worten zu beschreiben und
damit umzuwerten. Unsere Uberzeugung
ist es, dass solche Neusymbolisierungen
und Neusetzungen, gerade weil sie entdis-
kriminierend wirken, letztlich dazu beitra-
gen, dass das Leben fiir alle lebbarer wird.

Wir glauben nicht mehr an eine universa-
listische Ethik im Sinne der traditionellen
Philosophie oder Theologie. Wir halten es
fiir lebensfreundlicher, konkrete Impera-
tive in bestimmten Zusammenhingen zu
kldren und zu entwerfen. Ins Zentrum unse-
rer ethischen Reflexion und unseres Han-
delns riicken Frauenbeziehungen: Indem
wir Beziehungen zwischen Frauen und das
Handeln der Frauen sichtbar machen und
als 6ffentlich begreifen, stellen wir Weiber-
wirtschaft in ihrer gesellschaftlichen und
ethischen Relevanz dar.

1 Projektgruppe Ethik im Feminismus (Hg.), Vom Tun
und vom Lassen. Feministisches Nachdenken iiber
Ethik und Moral, Miinster 1992.

2 Virginia Woolf, Ein Zimmer fiir sich allein, 4. Aufl.,
Frankfurt 1983, S. 103.

3 Ebd,, S. 102.

4 Ebd.

5 Ebd., S. 103.

Postulat «Minnerforderung»

Der St. Galler SP-Grossrat Hans Féissler hat im September 1992 ein Postulat « Mdnner-
forderung» eingereicht. Darin ersucht er die Regierung um einen Bericht, «welcher
Moglichkeiten aufzeigt, die gesellschaftliche Arbeitsteilung dadurch abzubauen, dass
Mdnner den Wert und die Qualitdten der Haus- und Betreuungsarbeit kennen- und
schdtzen lernen». Der Postulant denkt insbesondere an «die Schaffung von qualifizierten
und vertraglich abgesicherten Teilzeitstellen» und an «gesetzliche Massnahmen zur
Verhinderung der Diskriminierung von Eltern mit Rollenteilung». Die «Mdnner-
forderung» wurde in der Maisession 1993 von der biirgerlichen Ratsmehrheit diskussions-
los abgelehnt. Der zustindige FDP-Regierungsrat meinte, es sei nicht seine Aufgabe, zu
«Utopien» Stellung zu nehmen. Wir dokumentieren Hans Fdsslers Begriindung seines

Postulats.

234

Red.



	Weiberwirtschaft - ausgeblendete Grundlage der Ökonomie

