
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 87 (1993)

Heft: 7-8

Artikel: Weiberwirtschaft - ausgeblendete Grundlage der Ökonomie

Autor: Günter, Andrea / Bernhard Filli, Heidi / Praetorius, Ina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143781

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143781
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andrea Günter, Heidi Bernhard Filli, Ina Praetorius, Lisa Schmuckli,
Maren Jochimsen, Ulrike Knobloch, Ursula Vock

Weiberwirtschaft - ausgeblendete Grundlage
der Ökonomie

Am 12.113. März 1993 veranstaltete die Projektgruppe «Ethik im Feminismus» in
Zusammenarbeit mit dem Romero-Haus eine offene Tagung zum Thema «Frauen -
Ökonomie - Ethik. Unerzähltes Leben zur Sprache bringen». Die sieben Frauen der
Projektgruppe hielten das einleitende Referat gemeinsam. Wir veröffentlichen im folgenden

den leicht revidierten Text dieses «Patchwork-Referats». Ausgehend vom Unbehagen,
das traditionelle Ökonomie unter Frauen auslöst, wird diese hier in ihrer - auf Tauschwert

und Preis fixierten - Einseitigkeit hinterfragt. Wirtschaft ist noch immer Teil einer
symbolischen Ordnung, die der Frau den Subjektstatus entweder verweigert oder nur in
Ein-Ordnung «beim Mann» zugesteht. Die Autorinnen fordern daher eine «Umwertung
der Werte», die das Leben und Arbeiten von Frauen nicht mehr an den herkömmlichen
Massstäben misst, sondern «enttrivialisiert». Feministische Ethik fragt nach dem guten
Leben von Frauen in konkreten Zusammenhängen, auch in ihren ökonomischen
Beziehungen, in der «Weiberwirtschaft». Red.

1. Wer sind wir und was wollen wir?

Es ist nicht üblich, ein Referat zu siebt zu
halten. In einer effizienzbewussten Zeit, in
der auch Bildung üblicherweise als Ware
gehandelt wird, gilt das als «nicht machbar».

Wer schon einmal probiert hat, einen
Text auch nur zu zweit zu formulieren,
weiss, wie zeit- und energieraubend ein
solches Unterfangen ist. Und: Wer könnte
sieben Referentinnen bezahlen, die nur
einen einzigen, knapp abendfüllenden Vortrag

halten?
Für uns, die «Projektgruppe Ethik im

Feminismus», ist dieses Referat in
Patchwork-Form, mit dem wir unsere Tagung zu
wirtschaftsethischen Fragen eröffnen, eine
Konsequenz aus unserer gemeinsamen
Arbeit. Wissen Sie, was ein Patchwork ist?
Ein Flickwerk aus vielen verschiedenen
Stückchen Stoff. Das Patchwork wurde
von Frauen erfunden, die kein Geld hatten,
sich neue Stoffe für ihre Kleidung, Vorhänge,

Bettdecken etc. zu kaufen. Sie trafen
sich und brachten ihre alten Textilien mit,
schnitten aus gebrauchten Kleidungs-

226

stücken Fetzen heraus, die noch nicht
verschlissen waren und setzten sie zu etwas
Neuem zusammen. Zuerst sieht das meist
so aus, als ob diese Stücke ganz und gar
nicht zusammenpassten, so verschieden
sind sie. Wenn sie dann aber kunstvoll und
lustvoll zusammengesetzt sind, dann
beginnen sie aufneuartige Weise miteinander
zu spielen und zu leuchten. Aus dem Alten
ist ein neuer, brauchbarer und schöner
Gegenstand mit neuen, überraschenden
Mustern und Farbkombinationen entstanden.

Wir machen also ein Patchwork, ein
intellektuelles Flickwerk, in das jede von uns
ihr eigenes Stück Stoff einnäht: Stücke aus
der Wirtschaftswissenschaft, der Theologie,

der Sprachwissenschaft, der
Literaturwissenschaft, der Philosophie und Stücke
aus unserem Alltag nähen wir zusammen.
Auch bei uns sah es zuerst so aus, als ob all
diese Fetzen aus verschiedenen
«wissenschaftlichen Diskursen» und Alltagswelten
nicht zusammenzubringen seien. Manchmal

haben wir noch heute diesen Eindruck.
Weil wir verschieden sind und dennoch viel
Lust haben, etwas Gemeinsames zustande-



zubringen, haben wir das Patchwork als
Form gewählt. Da erkennt jede bis zum
Schluss ihr eigenes Stück wieder,
zusammengenäht mit dem Faden der Sympathie
und der Lust am Denken.

Das Flickwerk bekommt Gestalt durch
den Rahmen. Unser Rahmen heisst
«Ethik». Denn wir sind eine Gruppe von
Frauen aus verschiedenen Wissenschaften,
die sich mit einem bestimmten gemeinsamen

Interesse zusammengefunden haben.
Wir wollen nicht einfach «neutral» oder
wirr in der Gegend herumdenken, sondern
unser Nachdenken, so chaotisch es manchmal

sein mag, an der Frage orientieren, was
gutes Leben für Frauen, was eine gerechte
Welt für alle wäre. Aber davon später, am
Schluss der Patchworkarbeit, wenn der
Rahmen befestigt wird...

Die Projektgruppe «Ethik im Feminismus»

besteht seit 1988. Damals haben wir
uns zusammengefunden als eine Gruppe
denkender Frauen, die alle irgendwie mit
dem akademischen Fach «Ethik» zu tun
und Lust zum Austausch mit anderen
Forscherinnen hatten. Zu Anfang waren wir in
der Mehrheit katholische und evangelische
Theologinnen. Wir trafen uns etwa viermal
im Jahr zu Arbeitswochenenden irgendwo
privat, oft in Pfarrhäusern. Das erste Resultat

unserer Arbeit ist ein gemeinsames
Buch1. Seit dem Sommer 1991 befinden
wir uns in einer zweiten «Phase». Einige
Frauen sind nicht mehr dabei, etliche sind
neu eingestiegen. Wir sind interdisziplinärer

geworden. Die Theologinnen bilden
nicht mehr die Mehrheit, Okonominnen
und Philosophinnen sind neu dabei. Diese
Tagung ist für uns der vorläufige Endpunkt
einer Phase, in der wir uns mit Fragen
befasst haben, die man konventionellerweise

als «wirtschaftsethische Fragen»
bezeichnet.

2. Unbehagen

«Wenn wir <Ökonomie> hören, denken
wir eher an Maschinenfabriken, Arbeitsplätze

oder Bankiersvereinigungen als an
kochende Hausfrauen, an Huren und seel-
sorgende Managerinnen.» - Mit diesem

Satz beginnt der einführende Text aufunserem

Tagungsprospekt. Der Satz enthält im
Kern fast alle Gedanken, um die es bei
dieser Tagung gehen wird. Wenn man den
einzelnen Worten dieses Satzes nachsinnt,
so ergibt sich ein erstaunliches Bild. Auf
der einen Seite steht all das, was wir in
Sprache fassen, wenn wir «Ökonomie»
sagen. Auf der anderen Seite all jenes oder
besser jene, an die wir nicht denken, wenn
wir «Ökonomie» hören: das oder besser
diejenigen, die in diesem Wort nicht zur
Sprache kommen.

Auf der einen Seite steht der
einschüchternde Block der Institutionen,
stehen Geld, Industrie und Macht, nahezu
personenlos. Auf der anderen Seite stehen
Frauen, Männer, Kinder mit ihren Bedürfnissen

nach Nahrung, menschlicher Wärme,

seelischer Zuneigung, stehen Frauen
im Putzkittel, mit Strapsen oder im
Kostüm. Eine erste frappierende Feststellung
also ist, dass wir zwar an Gebäude, Institutionen,

Verbände und abstrakte Begriffe
denken, wenn wir «Ökonomie» hören,
nicht aber an konkrete Frauen, Männer,
Kinder.

Wir denken an die materielle Produktion
von Technik unter technischen Bedingungen

(Maschinenfabrik), an die industrielle
Organisation der Erwerbswirtschaft
(«Arbeitsplatz»), an den Zusammenhang von
Geldmacht (Bankiersvereinigung). Gegenstand

der Arbeit, die wir mit «Ökonomie»
assoziieren, ist die Erzeugung materieller
Werte in der Form von Waren oder der
Umgang mit Geld. Einzelne Menschen
kommen in diesem Zusammenhang kaum
vor.

Bedeutet dies, dass dieser gesamte
Bereich, dass alles, was Menschen in ihren
(Grund-)Bedürfnissen betrifft, nicht zur
«Ökonomie» gehört? Welchen Schreck
muss es uns versetzen, dass wir, wenn wir
«Ökonomie» hören, nicht an uns selber
denken, ohne die «Ökonomie» ja weder
läuft noch irgendeinen Sinn macht. Was
schliesslich ist eine Ökonomie ohne die
Menschen, oder genauer: ohne die Frauen,
die ja in unserer Gesellschaft für «das
Menschliche» zuständig sind?

227



So stellten wir am Anfang unserer Arbeit
fest, dass die ökonomische Begrifflichkeit
und Diskussion bei uns Desinteresse,
Langeweile und das Gefühl, ausgeschlossen zu
sein, auslösten. Sich mit Ökonomie zu
befassen, empfanden wir einerseits als
Zwang, damit wir in Männerdiskussionen
mithalten können", andererseits aber auch
als politische Notwendigkeit, um ein
besseres Leben für Frauen zu erreichen. Das
Unbehagen an der Ökonomie wurde zu
einem roten Faden in unserer Auseinandersetzung

mit dem Thema.
Um mit unserem Unbehagen irgendwie

umzugehen, haben wir damit begonnen,
uns kritisch mit der traditionellen Definition

von Ökonomie auseinanderzusetzen.

3. Wie wird Ökonomie traditionell
definiert? Wie Wirtschaftsethik?

Zunächst einmal ist die Frage zu
beantworten, warum wir überhaupt wirtschaften
müssen. Die traditionelle Antwort der
ökonomischen Theorie auf die Frage nach dem
Grund allen Wirtschaftens ist die «Knappheit

der Güter» zur Befriedigung unserer
endlosen Bedürfnisse. Die Diskrepanz
zwischen unseren zahllosen Bedürfnissen
und den zur Verfügung stehenden begrenzten

Möglichkeiten, diese Bedürfnisse zu
befriedigen, erfordert einen sparsamen,
überlegten Einsatz der Mittel.

Üblicherweise werden drei Bereiche des
ökonomischen Handelns unterschieden:
die Produktion, die Verteilung und der
Konsum von Gütern und Dienstleistungen.
Diese ökonomischen Tätigkeiten haben
sich heute zu einem eigenständigen
ökonomischen «System» verselbständigt. Die
Produktion findet in dafür eigens
eingerichteten Unternehmungen statt, die Verteilung

der Waren und die Verwendung der
Einkommen erfolgen über anonyme Märkte,

in denen persönliche Kontakte heute nur
noch von geringer Bedeutung sind.

Die traditionelle Ökonomie arbeitet mit
einem bestimmten Menschenbild: dem
«homo oeconomicus». Dieser zeichnet sich
dadurch aus, dass er zweckrational, nur an
seinem eigenen Nutzen interessiert, han¬

delt. Er setzt die ihm zur Verfügung stehenden

knappen Mittel so ein, dass aus seiner
Sicht die beste Kombination von Gütern
realisiert und dadurch sein individueller
Nutzen maximiert wird. Als ökonomisch
rational gilt die Handlungsalternative, die
für den Einzelnen den maximalen Nutzen
oder den maximalen Erfolg bringt. Andere
Motive als die persönliche Nutzenmaxi-
mierung haben im Denken des homo
oeconomicus keinen Platz.

Beim Wirtschaften geht es also, so die
Theorie, um die Erreichung eines Ziels
durch den Einsatz von adäquaten Mitteln.
Mit dieser Einteilung der Gegenstände
unseres Handelns ist immer eine Wertbildung
bzw. Wertsetzung verbunden. In der
Ökonomie ist der Tauschwert, also der Preis,
der zentrale Wert. Was uns nützt, d.h. als
Mittel zum Zweck unserer
Bedürfnisbefriedigung eingesetzt werden kann,
hat, ökonomisch gesprochen, einen
Gebrauchswert. Dieser Gebrauchswert kann,
wenn er bestimmte Bedingungen erfüllt,
auf dem Markt einen Tauschwert annehmen.

Voraussetzung dafür ist, dass das
betreffende Gut a) die Warenform besitzt,
b) dass es angeeignet werden kann und
c) dass für dieses Gut am Markt eine Nachfrage

besteht. Der Tauschwert, der in der
Geldwirtschaft mit dem Preis eines Gutes
identisch ist, ist der ökonomische Wert
schlechthin. Güter, die die Kriterien der
Tauschwertrationalität nicht erfüllen,
haben keinen Tauschwert oder Preis und
können sich folglich auch nicht am Markt
verständlich machen.

Die herrschende ökonomische Theorie
berücksichtigt somit nur über den Markt
vermittelte Handlungen. Für sie findet
ökonomisches Handeln ausschliesslich im
System statt. Dadurch wird die Tatsache,
dass ein wichtiger Teil wirtschaftlichen
Handelns in der sogenannten Lebenswelt
stattfindet, insbesondere die Hausarbeit,
aus der ökonomischen Theorie ausgeblendet.

Hier beginnen wir zu begreifen, woher
unser Unbehagen kommt: Ein grosser Teil
dessen, was Frauen alltäglich tun, hat nicht
Warenform. Diese Tätigkeiten werden
systematisch ausgeblendet und fallen von

228



vornherein aus der ökonomischen Theorie
heraus.

Diese Einseitigkeit gilt es zu überwinden
durch eine Einbeziehung der Ökonomie
der Lebenswelt, also vor allem der
Hausarbeit, in das wirtschaftliche Denken. Diese

Erweiterung führt zu einem anderen
Konzept des wirtschaftenden Menschen
und seiner Handlungsmuster. Die
Beschränkung auf zweckrationales,
eigeninteressiertes Handeln wird aufgehoben,
indem andere Formen des Handelns,
insbesondere das soziale Handeln, wahrgenommen

und zugelassen werden.
Soziales Handeln in jeder Gesellschaft

beruht auf moralischen Vorstellungen, auf
Sitten und Gebräuchen, die vor uns in der
Kultur bestehen, in die wir hineingeboren
werden, die wir mehr oder weniger befolgen

und die nach uns weiterbestehen. Ethik
als das Nachdenken, das philosophische
Reflektieren über diese moralischen
Vorstellungen hat es immer mit dem Menschen
zu tun, mit den Grundlagen für menschliches

Handeln überhaupt.
Der Wirtschaftsethik, die auf einem

solchen Verständnis von Ethik aufbaut, kommt
die Aufgabe zu, sich aufdie Grundlagen des
Wirtschaftens zu besinnen und so
grundsätzliche Fragen zu stellen wie zum
Beispiel, ob durch die wirtschaftlichen
Tätigkeiten wirklich menschliche Bedürfnisse
befriedigt werden, welche Bedürfnisse im
Vordergrund stehen und aufwessen Kosten
die Waren produziert und konsumiert werden.

Eine so verstandene Wirtschaftsethik
kann keine Handlungsanweisungen geben,
sondern muss sich auf die Begründung
wesentlicher Normen beschränken.

Wenn auf der Erde langfristig das Überleben

der Menschen (und auch das gute
Leben) möglich bleiben soll, darf beim
Wirtschaften eine wichtige Grundnorm
nicht ausser acht gelassen werden: Das
wirtschaftliche Handeln muss sozial- und
umweltverträglich sein. Diese zunächst nur
formal festgestellte Grundnorm muss in
ernstgemeinten Auseinandersetzungen mit
Inhalt gefüllt werden. Dabei wird deutlich,
dass den Vorstellungen davon, was unter
Sozial- und Umweltverträglichkeit ver¬

standen wird, Bilder vom Menschen, von
der Welt, vom Leben zugrunde liegen, die
über die Sprache vermittelt werden.

In unserer Projektarbeit sind wir zu dem
Schluss gekommen, dass wir die Struktur
unserer Sprache unter die Lupe nehmen
müssen, wenn wir wirklich verstehen wollen,

warum Frauen in «der Wirtschaft»
nicht vorkommen und warum «die
Wirtschaft» sich so weit von realen Bedürfnissen

entfernt hat- beide Tatbestände hängen
unserer Ansicht nach eng zusammen. Es
reicht nicht und gelingt nicht, «die Frau»
oder «die Lebenswelt» in die traditionelle
ökonomische Theorie einbeziehen zu wollen.

Wir müssen anderswo, eben bei der
Struktur unserer sprachlichen und symbolischen

Ordnung, ansetzen.

4. Sprachtheoretischer Hintergrund
unseres Nachdenkens: die symbolische
Ordnung

Wenn wir über Ökonomie sprechen,
müssen wir, wie immer, mit dem vorhandenen

Sprachmaterial arbeiten und auskommen.

In der Sprache, die wir benutzen, steht
jedes Wort in einem ganz bestimmten Sinn-
und Wertehorizont. Die Bedeutung eines
Wortes und der mit ihm verbundene
Wertehorizont ergibt sich aus Oppositionsbildungen

und daraus, welche anderen Worte
ungesagt mitschwingen. Unser Sprach- und
Denksystem beruht auf einigen grundlegenden

Dichotomien wie Kultur/Natur,
öffentlich/privat, Geist/Materie etc. Diese
Dichotomien stehen in Beziehung zum
Oppositionspaar «Mann»/«Frau». Dereine
Teil der Dichotomie verhält sich zum anderen

jeweils wie «Mann» zu «Frau», also:

Mann Frau
Subjekt Objekt
Geist Materie
Kultur Natur
Ökonomie Fürsorge
Öffentlich Privat
Besitz haben Besitz sein

Arbeit Haushalt
Produktion Reproduktion
Lohn gratis

229



1. In der Gegenüberstellung definieren
sich die Begriffe gegenseitig.

2. Zugleich definieren sich die Begriffe
innerhalb einer Kolonne gegenseitig:
Ökonomie wird als Kulturleistung verstanden
und bezieht sich aufdas sogenannte Öffentliche.

Was Frauen tun, wird dagegen als
Natur verstanden und ins sogenannte
«Private» abgedrängt usw.

3. Die Oppositionsbildung geht mit
einer Hierarchisierung der Begriffe einher.
Die dem Mann zugeordneten Begriffe sind
definiert durch ein «Mehr» an Wert gegenüber

den der Frau zugeordneten Begriffen.
Daraus folgt, dass Mann, Subjekt, Kultur

usw. den Massstab dafür bilden, was Frau,
Objekt, Natur usw. ist. Aus der Hierarchisierung

resultiert ein oberster Begriff, der
zum Massstab für alle anderen Begriffe und
Vorstellungen wird. Es ist der Mann,
genauer der besitzende, arbeitsfähige Mann,
der zum grundlegenden Massstab für alle
weiteren Begriffe wird.

Dies verrät uns die Sprache auch im
Hinblick auf das «Geld». Luce Irigaray weist
nach: Das französische Wort «étalon»
bedeutet zum einen «Währung», zum anderen

«Norm/Eichmass», aber auch
«Deckhengst». Der étalon ist also jener
Wertmassstab, der Frauen, oft gewalttätig, daran

erinnert, dass Gesetze und Formalität
des Tausches von Männern bestimmt sind.
Ökonomie sowie unsere Vorstellungen und
Bilder von ihr sind also nicht geschlechtsneutral.

Aus der aufgezeigten Struktur der Sprache

und unserer Vorstellungswelten wird
einerseits ersichtlich, warum das, was
Frauen tun, nicht als Ökonomie verstanden
wird. Sie sind höchstens als Objekte des
Tausches und als materielle Basis an
ökonomischen Vorgängen beteiligt. Versuchen
Frauen sich als Subjekte zu setzen, können
sie sich nur dem männlichen Massstab
unterordnen und anpassen, aber nicht neue
Massstäbe setzen. Eigene Massstäbe zu
setzen, würde bedeuten, die androzentri-
schen Werthierarchien umzustürzen.

Die Diskussionen und Demonstrationen
der Frauenbewegung haben bereits einige
Werthierarchien ins Wanken gebracht: Das

Verhältnis von Frau und Subjektstatus, von
«Privat» und «Politisch», von Haushalt
und Arbeit etwa ist neu gesetzt worden:

1. Frauen sind Subjekte, d.h. das, was
Frauen tun, ist nicht Ausfluss ihrer Natur
bzw. ihrer Biologie, sondern Resultat ihres
Denkens. Konsequenterweise ist ihr Tun
Kulturleistung.

2. Das Private istpolitisch, d.h. das, was
Frauen tun, ist öffentlich. Konsequenterweise

ist ihr Tun gesellschaftlich relevant
und müsste ihnen als solches Anerkennung
einbringen.

3. Haushalt ist Arbeit, d.h. das, was
Frauen im Haus tun, ist Arbeit. Konsequenterweise

ist diese Arbeit Produktion und
müsste entlöhnt und als Bestandteil der
Ökonomie reflektiert werden.

Unangetastet blieb bisher, dass weiterhin

das, was Subjekt, Kultur, Politik,
Ökonomie, Arbeit ist, über den Mann als Massstab

definiert wird. Die Frauen haben sich
zwar in die Subjektposition gesetzt, ohne
aber zu beachten, dass dieser Begriff selbst
am Massstab des Mannes orientiert ist. Die
am Mann orientierten Dichotomien sind
dadurch erhalten geblieben. «Die Frau»
rückt sozusagen auf die andere Seite, ordnet

sich da aber nicht neben dem Mann,
sondern unterhalb des Mannes ein.
Schematisch Hesse sich das so darstellen:

Mann (Frau)
Frau

Subjekt Objekt
Geist Materie
Kultur Natur
Ökonomie Fürsorge
Öffentlich Privat
Besitz haben Besitz sein

Arbeit Haushalt
Produktion Reproduktion
Lohn Gratis

Indem sich die Frau «beim Mann»
einordnet, bleibt der Mann als höchster Massstab

bestehen, was dazu führt, dass frau
keine neuen Werte einbringen und durchsetzen

kann. Zudem kann frau diesem
Massstab unmöglich gerecht werden, weil

230



Subjekt, Geist, Kultur, Ökonomie usw.
vom Mann abgeleitet und geprägt werden.
Die Frau muss so ihre Wahrnehmungen
und ihre Erfahrungen, aber auch ihren Körper

zurücklassen. Sie kann nur als Mängelwesen

erscheinen, da sie sozusagen im
«falschen Körper» lebt. Ihr Körper
verweist nämlich noch immer auf die «andere
Seite», löst noch immer die Assoziationskette

Objekt, Materie, Natur etc. aus.
Jene Frauen aber, die in der ihr zugeordneten

Reihe verharren und den «der Frau»
zugeschriebenen Ort aufwerten wollen,
ändern ebensowenig die vorgegebene Struktur.

Die Frau ist in dieser Ordnung lediglich
der Ort, auf den Weiblichkeit projiziert
wird, als solcher kann sie Weiblichkeit
verkörpern, aber sie ist nicht Weiblichkeit. Die
Aufwertung der sogenannten weiblichen
Werte hat die Situation der realen Frauen in
keiner Weise verbessert. Im Gegenteil: Der
Entwurf von idealen Frauen schränkt Frauen

in ihren eigenen Wünschen und Aktivitäten

ein.
Zu einer wirkungsvollen Verschiebung

der Vorstellungswelten kann es im Prinzip
kommen, wenn frau sich nicht mehr am
männlichen Massstab orientiert, sondern
wenn die realen Frauen mit ihren Erfahrungen

und Wahrnehmungen zum Ausgangspunkt

und zur Grundlage ihres eigenen
Wertsystems werden. Was eine Frau ist,
bestimmt sich dann aus der Beziehung der
einen Frau zur anderen, und die Begriffe
bekommen über die Frau-Frau-Beziehung
neue Bedeutung: Aus Wirtschaft wird
Weiberwirtschaft.

(Mann-Mann)
Neue Zuordnungen
interessieren uns nicht.
Sie sind Aufgabe
der Männer.

Frau-Frau
Subjekt
Körper
Denken
Weiberwirtschaft etc.
Prozess der Neuordnung
im Gange, an ihm
wollen wir arbeiten.

Der Körper der Frauen ist in einer
solchen neuen Ordnung nicht mehr ein
Hindernis für ihre Selbstbestimmung. Die
bisher unsichtbar gemachten Lebensfor¬

men und Tätigkeiten von Frauen finden
nun ihren Ort, d.h. sie werden auch in der
Ökonomie sichtbar; sie sind «Weiberwirtschaft».

Weiberwirtschaft zeichnet sich
dadurch aus, dass sie

- aus der Beziehung unter Frauen entsteht

- eine Frau bzw. Frauen repräsentiert
- einer Frau bzw. Frauen dient.

Diese Verschiebung ist der Beginn einer
Umwertung der Werte. Sie ist Resultat
eines komplexen und irritierenden Prozesses

- eines Prozesses, der auf die Vergangenheit,

Gegenwart und Zukunft der
Beziehungen zwischen Frauen baut. Er ist
Experiment und zugleich in jeder alltäglichen
Handlung zu konkretisieren.

Für unser Nachdenken über Ökonomie
und Wirtschaftsethik bedeutet diese Analyse

der Sprachstruktur, dass wir ganz
ungewohnte Wege gehen. Scheinbar entfernen
wir uns weit von «der Ökonomie». In
Wirklichkeit lassen wir einen unerträglich
begrenzten, androzentrischen Begriff von
Ökonomie hinter uns.

5. Methodische Annäherungen

Wenn wir die «Umwertung der Werte»
praktizieren wollen, können wir verschieden

vorgehen. Wir können mit verschiedenem

«Material» arbeiten: z.B. mit Texten
aus der klassischen (ökonomischen) Theorie

oder mit Alltagstexten, z.B. Werbetexten,

deren innere Widersprüchlichkeit
und Androzentrik wir aufzeigen; oder
direkt mit unseren Alltagen, denen wir
bewusst Aufmerksamkeit schenken, indem
wir sie genau beschreiben. Zwei methodische

Wege, die wir ausprobieren wollen,
möchten wir im folgenden erläutern. Sie
setzen beide am Alltag der Frauen an. Wir
nennen sie: «Unerzähltes Leben zur Sprache

bringen» und «Enttrivialisierung».

Unerzähltes Leben
zur Sprache bringen

Der Ausdruck «unerzähltes Leben»
stammt aus Virginia Woolfs bekanntem
Text «Ein Zimmer für sich allein»2. Er ist
uns in unserer Arbeit wichtig geworden,

231



denn genau darum geht es uns: Wir wollen
das «unerzählte Leben», das Frauenleben,
das weder im ökonomischen noch im
ethischen Diskurs einen Ort hat, zur Sprache
bringen.

Virginia Woolf fragt sich, wie eine
Schriftstellerin - wir ergänzen: auch eine
Wissenschaftlerin - sich diesem unerzähl-
ten Leben annähern könnte. Wie würde
eine Schriftstellerin das Leben all der Frauen

beschreiben, das von Männerschriftstel-
lerei und Männerwissenschaft übergangen,
trivialisiert oder verzerrt wahrgenommen
wird? Was würde z.B. eine alte Frau
antworten auf die Frage, was sie an welthistorisch

wichtigen Tagen gemacht habe? Sie
würde sagen, dass sie sich an nichts erinnere.

«Denn alle Dinners sind gekocht; die
Teller und Tassen gespült; die Kinder sind
in die Schule geschickt und in die Welt
entlassen; von alledem bleibt nichts. Alles
ist vergangen. Keine Biographie oder
Geschichte weiss darüber ein Wort zu sagen.
Und die Romane, ohne es zu wollen, lügen
unvermeidlicherweise.»3

«Alle diese unendlich obskuren Leben
sind noch aufzuzeichnen.»4 Den Druck der
Stummheit fühlen, die Anhäufung uner-
zählten Lebens, sei es das der Frauen an
den Strassenecken, sei es das Leben der
alten Weiber, der Veilchenverkäuferin...
«Ich würde ihre Geschichten ebenso gerne
kennen lernen, wie die hundertfünfzigste
Biographie Napoleons.»5

Enttrivialisierung

Für eine andere, weitergehende «Methode»,

die wir ausprobieren wollen, haben
wir einen provisorischen Begriff gesetzt:
Enttrivialisierung.

Wir gehen also davon aus, dass die Sprache,

die wir alltäglich und in unseren
Wissenschaften benutzen, nicht die Wirklichkeit

spiegelt, «wie sie ist». Sie bietet ein
systematisch verzerrtes Bild von der
Wirklichkeit. Ein Wirtschaftsethiker, der
«Arbeit» sagt, hat ganz selbstverständlich nur
die produktiven Tätigkeiten im Blick, die
bezahlt werden, nicht aber all die vielen
produktiven Tätigkeiten, die privat, ohne

Bezahlung verrichtet werden. Er sieht
damit unserer Auffassung nach falsch. Das
Falschsehen und Falschsprechen
geschieht, wie wir gezeigt haben, nicht
einfach willkürlich, regellos. Es ist geleitet
von bestimmten Strukturen.

Am Beispiel erläutert: Ein Mann nennt
sein eigenes Tun «Arbeit» und spricht ihm
damit Würde, Ernsthaftigkeit und
ökonomischen Wert zu. Die Tätigkeiten seiner
Frau zuhause dagegen nennt er «Mütterlichkeit»

oder «Häuslichkeit» oder
«Frauensache». Er amüsiert oder ärgert sich,
wenn sie abends müde oder gereizt ist,
denn «sie war ja schliesslich den ganzen
Tag nur zuhause». Die Arbeit der Frau ist
für ihn selbstverständlicher, «natürlicher»
Bestandteil seines Lebens. Dieser Mann
macht die Arbeit seiner Frau zu Nichts,
indem er sie gegenüber seiner eigenen
«wichtigen» und «wertvollen» Arbeit
herabsetzt. Diesen Vorgang der Herabsetzung,
der in unserer patriarchalen symbolischen
Ordnung «das Normale» ist und der ans
ökonomische Bewertungssystem
angekoppelt ist, nennen wir «Trivialisierung».
Durch Trivialisierung wird die Arbeit der
Frauen «zunichtegemacht».

Wenn wir nun von «Enttrivialisierung»
reden, dann meinen wir, dass wir die Taktik
des Trivialisierens als integralen Bestandteil

unserer symbolischen Ordnung
durchschauen und unterlaufen wollen. Wir
akzeptieren die Bezeichnungen nicht mehr,
die man der Wirklichkeit angehängt hat,
denn sie sind falsch und ziehen manifeste
Ungerechtigkeit und damit konkretes Leiden

nach sich. Wie aber lässt sich Trivialisierung

unterlaufen? Es geht um einen
grundlegenden Perspektivenwechsel. Wir
versuchen, dieses Anders-Sehen an einem
Beispiel zu erläutern:

Frauen gebrauchen, wenn sie über ihre
eigene Arbeit reden, erstaunlich oft das
Wörtchen «nur». «Ich bin nur Hausfrau».
«Ich bin nur zuhause». «Ich arbeite nur
halbtags.» Auch Frauen, die nicht
sogenannte «Nur»-Hausfrauen sind, behalten
diese Redeweise häufig bei. Eine
alleinerziehende Mutter z.B. sagt, sie arbeite nicht,
sie habe «nur» ein Kind. Sie macht damit

232



ihre eigene Arbeit sprachlich zunichte,
definiert sie als wertlos bzw. gar nicht
existent. Oder eine Wissenschaftlerin sagt, sie
habe «nur» einen Essay geschrieben, keine
richtige wissenschaftliche Arbeit. So
erscheint Trivialisierung im Sprechen der
Frauen über sich selbst. Frauen übernehmen

die Bewertungen der herrschenden
symbolischen Ordnung und machen sich
freiwillig selbst klein, anstatt ihr Tun dem
sogenannt «Höheren» zuzuordnen oder
eigenständige Bewertungen dafür zu
erfinden.

Enttrivialisierung bedeutet in diesem
Fall zunächst einmal, für das scheinbar
unscheinbare Wörtchen «nur» hellhörig zu
werden. Wo kommt es vor? Welche Bewertungen

impliziert es? Ist es der Sache, die
da beschrieben werden soll, der Arbeit der
Frau also, angemessen? Wie Hesse sich der
Tatbestand, den die Frau durch das «Nur»
von vornherein mit einem negativen
Vorzeichen versieht, anders zur Sprache
bringen?

Es geht um einen bewusst anderen,
widerständigen Gebrauch des sprachlichen
Materials, das uns zur Verfügung steht. Es
geht nicht darum, eine gänzlich neue Sprache

zu machen, denn das wäre illusionär.
Es geht auch nicht darum, aus einem
«weiblichen Bewusstsein» heraus die
Sprache zu «läutern», denn wir bleiben den
Sprachregeln, der Grammatik und Semantik

vorerst unterworfen. Es geht auch nicht
um eine feststehende, stets und überall
gleich anzuwendende «Methode» alten
Stils. Vielmehr verstehen wir unter
«Enttrivialisierung», dass wir punktuelle
Verschiebungen vornehmen, hier und da einen
Überraschungseffekt erzeugen, indem wir
Wörter ungewohnt zusammensetzen, das
«Nur» weglassen, alte Begriffe auf
Tatbestände anwenden, für die sie bisher nicht
gebraucht wurden, indem wir schliesslich
Neusetzungen vornehmen, die dann für uns
in Geltung bleiben.

Es geht darum, Dingen oder Tätigkeiten,
die bisher überhaupt nicht oder in irgendeinem

nicht ernstzunehmenden Jargon
versprachlicht wurden, bewusst Aufmerksamkeit

zu schenken. Tätigkeiten, wie Stricken

oder Abwaschen, Putzen oder Kind-ins-
Bett-Bringen, einen Vortrag machen oder
ein Auto reparieren, werden jetzt sorgfältig
beschrieben. Wir protokollieren, was wir
tatsächlich in unseren Alltagen tun, statt
grosse Teile unserer Wirklichkeit weiterhin
als banale Nebensache zu behandeln, nur
weil ein uns fremdes Bewertungssystem
das so vorschreibt. So entsteht schliesslich
eine neue Bewertungskultur, die alte
Oppositionen von «wichtig» und «unwichtig»,
«erhaben» und «trivial» überschreitet. Es
geht um ein kreatives Spielen mit der
Sprache. Aber wir spielen nicht ohne
Regeln. Den Leitfaden für unser Spiel bildet
die Einsicht, dass die Sprache, wenn wir sie
nicht verändern, uns Frauen ständig weiter
vernichtet.

Wenn eine Frau das «Nur» verweigert,
dann geschieht etwas. Die alleinstehende
Mutter kann jetzt das Geld vom Sozialamt
als einen ihr rechtmässig zustehenden
Lohn gebrauchen, statt sich als
Almosenempfängerin zu fühlen und zu gebärden.
Die wissenschaftliche Assistentin, die für
ihren Chef ständig Sekretariatsarbeiten
erledigt, kann sich mit der Sekretärin
verbünden: Beide gemeinsam machen dem
Chef klar, dass sie als Sekretärin und als
Wissenschaftlerin, nicht als Frauen für
bestimmte Tätigkeiten qualifiziert sind.

6. Der Rahmen: Ethik

«Unerzähltes Leben zur Sprache bringen»

und «Enttrivialisierung» sind
Umwertungen der Werte und damit widerständiges

Nachdenken, das an die Wurzeln
unserer Sprach- und Lebensordnung geht.
Ausgangspunkt und zugleich Ziel unseres
Nachdenkens ist die Frage nach dem guten
Leben von Frauen. Wenn wir mit und für
Frauen denken, nehmen wir Frauen zum
Massstab für das Leben und Zusammenleben.

Wir, die Projektgruppe «Ethik im
Feminismus», behaupten nicht, dass unser
Leben, wie wir es heute wahrnehmen, von
Grund auf schlecht ist. Wenn wir nicht Lust
am Leben hätten, die von irgendwoher
gespeist wird, dann hätten wir nicht die Ener-

233



gie, uns zusammenzusetzen und hart und
lustvoll zu arbeiten. Es lohnt sich, am
Leben zu bleiben, selbst im Patriarchat, selbst
mitten in der ökologischen Krise. Das mag
zynisch erscheinen für Frauen, die in Bosnien

hundertmal vergewaltigt worden sind,
oder für Frauen, die selbst und deren Kinder

an Hunger sterben.
Ein wichtiger Antrieb für unser Arbeiten

ist, dass wir in solchen Widersprüchen
nicht denk- und handlungsunfähig werden
wollen. Unsere Lust am Leben gibt es, und
die Verzweiflung darüber, wie schlimm es
mit der Welt bestellt ist, gibt es auch. Beides

gehört für uns zusammen. Deshalb denken

wir darüber nach, wie «es» besser werden

kann. «Schreiben ist kein Luxus für
Frauen», hat Audre Lorde gesagt. Für uns
ist Denken kein Luxus. Denn der Weg zu
frauenorientiertem Handeln beginnt mit
dem Nachdenken über die Strukturen unserer

Sprache, endet aber nicht bei dieser
Sprach- und Situationsanalyse.

Aus dem Vorgehen, das unerzählte
Leben zu erzählen und das Leben von Frauen
zu enttrivialisieren, folgt, dass ihr Leben
neu symbolisiert werden muss. Viele
Theoretikerinnen, und wir mit ihnen, sind dabei,

Frauenkontexte bewusster wahrzunehmen,
mit eigenen Worten zu beschreiben und
damit umzuwerten. Unsere Überzeugung
ist es, dass solche Neusymbolisierungen
und Neusetzungen, gerade weil sie
entdiskriminierend wirken, letztlich dazu beitragen,

dass das Leben für alle lebbarer wird.
Wir glauben nicht mehr an eine universalistische

Ethik im Sinne der traditionellen
Philosophie oder Theologie. Wir halten es
für lebensfreundlicher, konkrete Imperative

in bestimmten Zusammenhängen zu
klären und zu entwerfen. Ins Zentrum unserer

ethischen Reflexion und unseres
Handelns rücken Frauenbeziehungen: Indem
wir Beziehungen zwischen Frauen und das
Handeln der Frauen sichtbar machen und
als öffentlich begreifen, stellen wir
Weiberwirtschaft in ihrer gesellschaftlichen und
ethischen Relevanz dar.

1 Projektgruppe Ethik im Feminismus (Hg.), Vom Tun
und vom Lassen. Feministisches Nachdenken über
Ethik und Moral, Münster 1992.
2 Virginia Woolf, Ein Zimmer für sich allein, 4. Aufl.,
Frankfurt 1983, S. 103.
3 Ebd., S. 102.
4 Ebd.
5 Ebd., S. 103.

Postulat «Männerförderung»

Der St. Galler SP-GrossratHans Fässler hat im September 1992 ein Postulat
«Männerförderung» eingereicht. Darin ersucht er die Regierung um einen Bericht, «welcher
Möglichkeiten aufzeigt, die gesellschaftliche Arbeitsteilung dadurch abzubauen, dass
Männer den Wert und die Qualitäten der Haus- und Betreuungsarbeit kennen- und
schätzen lernen». Der Postulant denkt insbesondere an «die Schaffung von qualifizierten
und vertraglich abgesicherten Teilzeitstellen» und an «gesetzliche Massnahmen zur
Verhinderung der Diskriminierung von Eltern mit Rollenteilung». Die

«Männerförderung» wurde in derMaisession 1993 von der bürgerlichen Ratsmehrheit diskussionslos

abgelehnt. Der zuständige FDP-Regierungsrat meinte, es sei nicht seine Aufgabe, zu
«Utopien» Stellung zu nehmen. Wir dokumentieren Hans Fässlers Begründung seines
Postulats. Red.

234


	Weiberwirtschaft - ausgeblendete Grundlage der Ökonomie

