
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 87 (1993)

Heft: 6

Rubrik: Zeichen der Zeit : "Unbedingter Pazifismus"?

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Zeichen der Zeit
«Unbedingter Pazifismus»?

«Heute, angesichts der unfassbaren
<desastres de la guerra> in Ex-Jugoslawien,
stellt sich die Frage nach der Legitimität
von Gewalt im Dienste des Friedens ganz
besonders dringlich. Sind eine absolute
Gesinnungsethik und damit ein unbedingter

Pazifismus in einer solchen, durch eine
Orgie von Bestialität gekennzeichneten
Extremsituation noch zu verantworten?»
Arnold Künzli stellt diese Frage in einem
bedenkenswerten Essay, der im Maiheft
1993 der Kulturzeitschrift «du» erschienen
ist. Und er stellt diese Frage an «die
Friedensbewegung», die «bisher einem
solchen absoluten Pazifismus verpflichtet»
gewesen sei.

Nun weiss ich nicht, ob es «die»
Friedensbewegung in dieser Eindeutigkeit,
fixiert auf einen «unbedingten Pazifismus»,
je gegeben hat. Zu Beginn der 80er Jahre,
nach dem Nato- «Nachrüstungsbeschluss»,
als die Friedensbewegung ihren Höhepunkt

erreicht hatte, überwogen in ihr doch
eher differenziertere Stimmen, die zwar für
einen strikten Nuklearpazifismus, in der
Schweiz auch für die Abschaffung der
Armee eintraten, aber anderseits den
Befreiungskämpfern in der Dritten Welt, von El
Salvador bis Südafrika, keineswegs die
gewaltlose Hinnahme mörderischer
Regime zumuten wollten. Die Friedensbewegung

setzte sich 1986 auch für den Beitritt
der Schweiz zur UNO ein, obschon diese
Weltorganisation militärische Sanktionen
kennt, um das Völkerrecht durchzusetzen.

Was Arnold Künzli anstelle eines «absoluten

Pazifismus à tout prix» vorschlägt, ist
zumindest den Neuen Wegen - auch sie ein
Teil der Friedensbewegung - nicht fremd:
einen «Pazifismus, «dem der Friede zwar
ein höchster Wert ist, der aber in seinem
Denken und Tun die jeweilige politische,

192

soziale, ökonomische und militärische
Situation mit berücksichtigt und der
gegebenenfalls, wenn auch à contrecoeur, sogar
bereit wäre, zur Gewalt zu greifen». Es mag
vielleicht erstaunen, dass kein geringerer
als der «Pazifist» Leonhard Ragaz einer
solchen Situationsethik des Friedenskampfes

weitgehend zustimmen würde.

Ragaz' Situationsethik des
Friedenskampfes

Gewaltlosigkeit und Antimilitarismus
folgten für Ragaz aus «der Ehrfurcht vor
der Würde und Heiligkeit des Menschen
und dem Glauben an ein Reich der
Gerechtigkeit und Menschlichkeit, zu dem der
Frieden gehört» (NW 1933, S. 450). Trotzdem

stand Ragaz nie auf der Seite eines
«unbedingten Pazifismus». Gewiss, wir
kennen Ragaz als Pionier der
Armeeabschaffung, der schon 1926 die Zeit für
gekommen hielt, dass die Schweiz auf den
vermeintlichen Schutz von Waffen
verzichten sollte. Aber Ragaz wollte nicht die
isolierte Abrüstung, sondern die exemplarische,

mit der die Schweiz sich an die
Spitze einer internationalen Abrüstungsbewegung

stellen würde. Er hielt diese
Bewegung nach dem Ersten Weltkrieg für
tragfähig genug, um die «Abrüstung als
Mission der Schweiz» zu fordern. Nach
ihrem Scheitern hat Ragaz, wie er sagte,
«keine Abrüstung der Schweiz mehr
gefordert und auch merken lassen, dass die
Rüstung, wenn sie ernsthaft sein soll, auch
eine gewisse Vollständigkeit haben müsse»
(NW 1939, S. 226).

Im übrigen wäre es ein schon fast «ideales

Volk» gewesen, das sich da entwaffnet
hätte und mit dem Ethos der Gewaltlosigkeit

der Völkergemeinschaft vorangegan-



gen wäre. In seiner Autobiographie
verdeutlichte Ragaz diese weitere Einschränkung:

«Das Ideal ist ein Volk, das aufGrund
eines starken und alle Glieder umfassenden
Glaubens an Gott und Christus ohne
Schwert kämpft, so wie das Indien Gandhis.
Wo diese Voraussetzung nicht vorhanden
ist, soll Verteidigung mit den Waffen ihr
Recht haben, aber mit dem Bewusstsein der
dämonischen Gefahr, die mit der Gewalt
und besonders mit dem Schwerte verbunden

ist. Und freie Entscheidung für das
Gewissen des einzelnen.»

Ragaz war nie der Meinung, dass
Menschen, die an Leib und Leben bedroht
sind, nicht verteidigt werden sollten oder
sich nicht selber zur Wehr setzen dürften.
Als Nazideutschland die Kommunistische
Partei zu liquidieren begann, empörte
Ragaz sich über die Passivität der Sowjetunion:

«Wo blieb vollends die Rote Armee?
Wir verlassen uns nicht auf Armeen,
seien's rote oder andere, aber wenn man
einmal solche hat, sie pflegt, sie feiert, dann
sollen sie auch zeigen, dass sie da sind,
wenn's ernst gilt, sonst ist ja der Betrug
doppelt» (NW 1933, S. 187). Und als 1934
in Wien die Heimwehren gegen
sozialistische Arbeiter vorgingen, gar «mit
Haubitzen in die Wohnungen der Armen»
schössen, «Tausende von Männern, Hunderte

von Frauen und Kindern tötend», da
ehrte Ragaz den bewaffneten Widerstand
der sozialistischen Arbeiter mit den Worten:

«Wir bleiben dabei, dass die Sache des
Sozialismus auf eine höhere Weise vertreten

und verteidigt werden kann und soll als
durch Waffengewalt. Aber wir wären
armselige Doktrinäre, wenn wir deswegen
jenen Kämpfern die Ehre versagen wollten,
die ihnen gebührt» (NW 1934, S. 130).
Auch der Aufstand der Juden im
Warschauer Ghetto vor 50 Jahren hat Ragaz so
sehr beeindruckt, dass er schrieb: «Von
diesem Kampfe werden einst grosse Dichter

reden» (NW 1943, S. 356).
Freilich «blieb er dabei», dass menschliche

Werte «auf eine höhere Weise vertreten
und verteidigt werden sollten als durch
Waffengewalt». Gewaltlosigkeit ist
verbindlich für alle, die in der Nachfolge Chri¬

sti stehen. Gewaltlosigkeit heisst aber nicht
Kampflosigkeit, sondern ist die höchste,
die moralisch anspruchsvollste Form des
Widerstandes, wurzelnd im Absoluten, aus
dem die Liebe zu allem, was lebt, hervorgeht.

Gandhi ist mit dem leuchtenden
Beispiel vorangegangen. Auf ihn beruft sich
Ragaz, wenn er von den «Waffen der
Bergpredigt» spricht. Dazu zählt er auch «den
Generalstreik beim drohenden Ausbruch
eines Krieges, die Verweigerung der
Herstellung von Munition und anderem
Kriegsmaterial in Friedenszeiten oder gar
die massenhafte Verweigerung alles
Kriegs- und Militärdienstes» (NW 1932, S.
12).

Es ist ein situationsethischer, kein
dogmatischer Pazifismus, den Ragaz vertritt.
Es kann Situationen geben, wo «Verteidigung

mit Waffen ihr Recht» hat. Aber
gleichzeitig muss auf eine Überwindung
dieser Not- und Notwehr-Situationen
hingearbeitet werden. Denn es bleibt dabei:
«Die Haltung der Bergpredigt» ist nicht
nur der «kleinen Herde», sondern
grundsätzlich «allen zugänglich», aber wohl erst
als Resultat eines Lernprozesses, der, von
Gandhis Massenbewegung abgesehen,
noch in den Anfängen steckt (NW 1932, S.

6ff.). «Unbedingt» hält Ragaz dagegen für
sich selbst an der Maxime eines
Widerstandes ohne Waffen fest. Eher hätte er das
Martyrium auf sich genommen, als jemals
selbst zur Waffe gegriffen.

Eine weitere Unterscheidung ist Ragaz
wichtig: diejenige zwischen Krieg und
internationaler Polizeiaktion. «Wir sind keine

Tolstoianer», pflegte er zu sagen und
meinte damit, dass der Religiöse Sozialismus

das staatliche Gewaltmonopol
anerkenne, ja es immer mehr auf die
Völkergemeinschaft übertragen wolle. Diese
müsste sich Organe geben, die vor allem
einen Frieden in Gerechtigkeit anstreben
sollten, auch durch ein Weltparlament, das
juristische Gesetze der Solidarität gegen
ökonomische Gesetz des Marktes erlassen
würde, dann aber auch durch eine Exekutive,

die das neue Weltrecht durchsetzen
und zu diesem Zweck Sanktionen verhängen

könnte. Ragaz dachte zuerst an ökono-

193



mische Sanktionen, er wollte im äussersten
Fall aber auch militärische Sanktionen
nicht ausschliessen.

Auf dem Weg zum Reich Gottes lassen
sich Rechtsstaat und Völkerrecht nicht
einfach überspringen. Wir kommen nicht an
der Tatsache vorbei, «dass die Rechtsordnung

im übernationalen Leben so wenig als
im nationalen ohne eine Zwangsgewalt
denkbar sei» (NW 1935, S. 602). Wie wäre
das Völkerrecht doch gestärkt worden,
wenn der Völkerbund Mussolinis Verbrechen

an Abessinien mit Sanktionen, auch
militärischen, wirksam geahndet hätte!
«Entweder hat man Heere und Flotten,
dann brauche man sie im Dienste der
Menschlichkeit, oder man schaffe sie ab»

(NW 1935, S. 511). Als «eine Art Polizei im
Kolossalstil» zur Durchsetzung von Recht
und Freiheit und damit als «Ersatz für den
(gescheiterten) Völkerbund» rechtfertigte
Ragaz später den Krieg der Alliierten
gegen Hitler und Mussolini (NW 1939, S.

223).
In einem Offenen Brief an Fritz Lieb

(NW 1939, S. 217ff.) wendet sich Ragaz
«gegen eine doktrinäre Art von Pazifismus»

und bringt seinen eigenen Pazifismus
auf den Punkt: «Ich bin von ganzem Herzen

für einen Widerstand ohne Waffen und
glaube in letzter Instanz niemals an die
Waffen, bin selbst < absoluter) Antimilitarist,

aber wo in aller Welt Menschen für
Freiheit, Demokratie, Sozialismus,
Menschenrecht kämpfen, sei 's auch mit Waffen,
da bin ich mit ihnen, ginge gerne zu ihnen -
ohne Waffen! - da wünsche ich ihnen
Rettung, da verlange ich, dass man nicht durch
Nichtintervention ihnen den Schutz des
Völkerrechts versage.»

Kein «Frieden um jeden Preis» in
Ex-Jugoslawien

«Frieden um jeden Preis» kann auch
nicht die Devise der Friedensbewegung
sein. Gewiss widersprachen wir in den 80er
Jahren einer reaktionären Rechten, die von
US-Aussenminister Alexander Haig bis
Bundesrat Rudolf Friedrich verkündete, es

gebe «wichtigere Dinge als den Frieden».

Denn die Freiheit, die sie meinten und über
alles setzten, war es wirklich nicht wert, um
den Preis des Friedens verteidigt zu werden,

schon gar nicht angesichts eines
drohenden Nuklearkrieges. Davon abgesehen:
«Nuklearpazifisten» waren und sind wir
wohl alle. Und in bezug auf die Schweiz
gilt heute mehr denn je, dass dieses
technologisch ebenso entwickelte wie verletzliche

Land mit Waffen und Militär nicht zu
verteidigen ist. Das ist eine realistische
Einschätzung, es bedarf keines besonderen
Idealismus mehr, um eine «Schweiz ohne
Armee» als (Überlebens-)Notwendigkeit
zu begreifen.

Aber nun konfrontiert uns das Morden in
Ex-Jugoslawien mit einer neuen, in Europa
nicht mehr für möglich gehaltenen Situation.

Der Ruf nach bewaffneter Intervention

ist unüberhörbar. Er kommt auch aus
der Friedensbewegung - und aus der ihr
verbundenen Frauenbewegung, vor allem
seit dem letzten Spätherbst, als in den
Medien über Massenvergewaltigungen
berichtet wurde. Dieser Ruf ist verständlich.
Wir dürfen ihn nicht einfach zurückweisen,
auch nicht mit pazifistischen Argumenten.
Denn der Pazifismus will Leben schützen.
Inwieweit militärische Massnahmen dazu

taugen, ist die Frage, um die es heute in
ExJugoslawien geht.

Arnold Künzli möchte ökonomische
Sanktionen mit der Drohung verbinden,
dass die ganze Infrastruktur an Strassen,
Eisenbahnlinien, Flugplätzen, Rüstungsfabriken

usw. mit High-Tech-Waffen aus der
Luft zerstört würde, wenn sich anders ein
wirksames Embargo nicht durchsetzen
Hesse. Menschenleben würden dabei
geschont, die Zivilbevölkerung vorher
gewarnt. Aber hat nicht gerade der Golfkrieg
gezeigt, dass es diese zielgenauen,
Menschenleben schonenden «Präzisionsbombardierungen»

nicht gibt? Und wie würde
die serbische Seite reagieren? Sie liess sich
schon durch die Ankündigung eines Nato-
Einsatzes im ex-jugoslawischen Luftraum
nicht abschrecken. Die entsprechende
UNO-Resolution 816 wurde am Ostermontag

mit einer Verschärfung des Kriegs am
Boden beantwortet, hat also kein einziges

194



Menschenleben gerettet, sondern Hunderte
von Menschen das Leben gekostet.

Müsste also nicht doch versucht werden,
Bosnien mit Bodentruppen zu besetzen?
Der Nato-Oberfehlshaber in Europa meint,
mit 300 000 Soldaten wäre dies «innerhalb
von Tagen» möglich. Wieviel Blut diese
Intervention kosten würde, sagt der General
nicht. Auch nicht, was nach der Besetzung
des Landes geschehen müsste. Aber wäre
eine solche «Polizeiaktion im Kolossalstil»
nicht wenigstens Ausdruck einer
handlungsfähigen, glaubwürdigen, solidarischen

Völkergemeinschaft? Es darf doch
nicht sein, dass nur interveniert wird, wenn,
wie in Kuweit, Erdölinteressen auf dem
Spiel stehen, nicht aber wenn es um
Hunderttausende von Menschenleben geht. Frei
nach Ragaz: Wenn die militärischen
Möglichkeiten schon da sind, dann sollte man
sie im Sinne der Menschlichkeit auch nutzen.

Wenn... Noch raten die meisten
Generäle den Politikern, die militärischen
Möglichkeiten nicht zu überschätzen.

Paul Parin nennt es in diesem Heft
«zynisch», dass die Bevölkerung von Bosnien-
Herzegowina wegen des Waffen-Embargos

der UNO einer mordenden, vergewaltigenden,

plündernden Soldateska wehrlos
ausgeliefert war. US-Präsident Clinton
hätte am liebsten die bosnischen Muslime
zu ihrer Selbstverteidigung aufgerüstet.
Aber würden Waffenlieferungen nach Bosnien

den Krieg nicht verlängern und noch
mehr Opfer verlangen? Wer kann, wer darf
diese Frage beantworten?

Was nicht sein darf, ist ein ungerechter,
die «ethnische Säuberung» legalisierender
«Friede». Da drängten sich, wie Arnold
Künzli sagt, tatsächlich Analogien zu
«München» 1938 auf. Wenn es wieder
möglich ist und erst noch international
akzeptiert wird, mit Gewalt Grenzen zu
verändern, Menschen zu vertreiben und
hinzumorden, dann sind die Schreckenstaten im
heutigen «Ex-Jugoslawien» Mahnzeichen
für die Zukunft ganz Europas. In der
ehemaligen Sowjetunion können morgen
schon Konflikte ausbrechen, die alles in
den Schatten stellen, was heute in Bosnien-
Herzegowina geschieht: Völkermord und

Völkerselbstmord durch Massenvernichtungsmittel,

die in den Arsenalen der
abgewrackten Roten Armee lagern, mit Millionen

von Menschen auf der Flucht. Nein, die
Völkergemeinschaft darf keine gewaltsamen

Eroberungen dulden oder gar anerkennen,

sondern muss alles unternehmen, um
sie zu verhindern oder rückgängig zu
machen. Wer auf gewaltsame Eroberungen

aus ist, soll wissen, dass er vom Verkehr
mit der Völkergemeinschaft ausgeschlossen

bleibt. Gewalt darf sich nie mehr
lohnen. Die Völkergemeinschaft soll es
demonstrieren, wenn's sein muss, mit Gewalt.

Trotzdem, ein mieses Gefühl bleibt. Wir
diskutieren einmal mehr die Erlaubtheit
und Erfolgschancen eines militärischen
Einsatzes in Ex-Jugoslawien. Die sozialen
Ursachen des Konflikts aber bleiben
ausgeblendet. Als ob eine militärische
Intervention etwas nützen würde, wenn nicht
auch Einigkeit über die sozialen Ursachen
bestünde, die zu überwinden wären. Und
als ob bei einer solchen Einigkeit ein
militärischer Einsatz nicht vielleicht sogar
überflüssig würde. Westliche Mächte
spielten Feuerwehr bei einem Brand, den
sie rechtzeitig hätten verhüten können,
wenn sie Serbien in ihr Integrationskonzept
aufgenommen statt aus ihrem Europa
ausgeschlossen und vormals jugoslawische
Teilrepubliken durch eine desaströse
Anerkennungspolitik aus dem gemeinsamen
Staatsverband herausgebrochen hätten.

Und vor allem: Es gibt sie noch immer,
die Menschen, die in Ex-Jugoslawien mit
den «Waffen der Bergpredigt» kämpfen.
Warum nehmen wir die Arbeit von
Hilfswerken und Friedensgruppen kaum zur
Kenntnis. Warum anerkennen wir nicht
wenigstens die Militärverweigerer als
politische Flüchtlinge? Warum gehen nicht
mehr Friedensbrigaden nach Belgrad, um
den zivilen Widerstand gegen ein
faschistisches Gross-Serbien zu stärken? Warum
üben wir nicht Kritik an Kirchen, die sich in
den Strudel nationalistischer Emotionen
ziehen lassen?

Nicht dass wir ratlos sind, ist das
Problem, sondern dass wir nicht das Wenige
tun, das wir tun könnten.

195


	Zeichen der Zeit : "Unbedingter Pazifismus"?

