
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 87 (1993)

Heft: 6

Artikel: Sie glaubten an Gott und das Ende der Gewalt : Frauen und die
Gewaltfrage im Ersten Testament

Autor: Schroer, Silvia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143771

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143771
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Silvia Schroer

Sie glaubten an Gott und das Ende der Gewalt
Frauen und die Gewaltfrage im Ersten Testament

« Was machen wir mit einem biblischen Gott, der heutzutage Mühe hätte, sein Verhalten
gegenüber den Menschen Ägyptens, Kanaans usw. vor der UNO zu rechtfertigen?» fragt
Silvia Schroer im folgenden Beitrag. Anhand von zahlreichen Beispielen untersucht die
Autorin, wie dasAlte oder- richtiger -Erste Testament mit Gewalt umgeht, sie legitimiert
oder zu überwinden sucht. Es ist zugleich ein feministischer Beitrag, der von der
Betroffenheit von Frauen durch (patriarchale) Gewalt ausgeht. Er fragt nach, wie vor
allem israelitische Frauen von Gewalt betroffen, an ihr beteiligt oder gegen sie eingestellt
waren. Es geht der Autorin nicht darum, biblische Texte zu rechtfertigen, sondern sie in
kritischer Solidarität mit unseren Müttern im Glauben zu erinnern. Silvia Schroer bringt
uns Israelitinnen nahe, die auf einen Gott des Lebens setzen, der den Frieden will.

Red.

1. Die Fragestellung

Erich Fried hat in einem Gedicht über die
Gewalt1 geschrieben:

Die Gewalt kann man vielleicht nie
mit Gewalt überwinden
aber vielleicht auch nicht immer
ohne Gewalt.

Dieser Satz räumt in poetischer und
daher auch unverkrampfter Weise ein, dass
sich das Thema Gewalt klaren und einfachen

Lösungen entzieht. Das entbindet uns
nicht davon, nach Lösungen zu suchen. Die
Frage nach dem Umgang mit Gewalt, nach
der Grundhaltung gegenüber Gewalt ist
eine existentielle. Niemals sind wir bei
diesem Thema in der reinen Zuschauerrolle,
immer sind wir in der einen oder anderen
Weise bereits involviert. Ich gehe davon
aus, dass dieses Involviertsein für Männer
und Frauen einer bestimmten Kultur nicht
identisch ist.

Frauen sind in unserer Gesellschaft und
weltweit anders von Gewalt betroffen oder
anders an ihr beteiligt als Männer. Diese
gesellschaftliche Realität sollte der
Ausgangs- und Zielpunkt einer feministischen
Auseinandersetzung mit unserem Thema
sein. Die besondere Aufmerksamkeit, die

christliche Frauen der Gewaltfrage seit
Jahren schenken, ist ein Indiz dafür, dass
der feministisch-befreiungstheologische
Ansatz nicht nur ein Postulat ist, sondern
bereits eingelöst wird. Die radikale
Infragestellung der biblischen Tradition
kristallisiert sich dabei in drei verschiedenen
Bereichen:

1. Viele Frauen lehnen grundsätzlich
Gewalt als Mittel, einen Konflikt zu lösen,
ab. Daher lehnen sie all die biblischen
Traditionen ab, die Gewalt als Mittel der
Konfliktlösung anerkennen. Ihr Unmut
richtet sich vornehmlich gegen Texte des
Ersten Testaments, obwohl viele
neutestamentliche Überlieferungen sich als
Zielscheibe für dieselbe Kritik durchaus eignen
würden. Hier spielen alte, von der Theologie

und Katechese mitverbreitete Antiju-
daismen eine Rolle. An der Berechtigung
der grundsätzlichen Kritik ändern solche
Einschränkungen jedoch nichts.

Es ist ein Gewinn, dass Bibelleserinnen
sich nicht mehr fraglos der Autorität der
Texte unterwerfen, sondern gegen die
Texte protestieren. Wie sollen wir zum
Beispiel damit umgehen, dass in den
Samuelbüchern (1 Sam 15,3f.) Gott dem Saul
aufträgt, die Amalekiter und Amalekite-
rinnen abzuschlachten:

168



So ziehe nun hin, schlage Amalek
und vollstrecke den Bann an ihm und allem,

was es hat;
schone seiner nicht,
sondern töte Männer und Frauen, Kinder

und Säuglinge,
Rinder und Schafe, Kamele und Esel.

Können dem Gott des Lebens die Amale-
kiter und Amalekiterinnen weniger wichtig
sein als die Israeliten und Israelitinnen oder
die Schweizer und Schweizerinnen? Liebt
Gott heute irgendein Volk auf der Erde
grundsätzlich mehr als ein anderes?
Solange weltweit Kriege geführt werden, für
die von verschiedenen Seiten immer wieder

Gottesbilder funktionalisiert werden,
ist es höchst problematisch, von Gott als
einem Gott der Kriege, des Kriegsrechts
und der Kriegsführer zu sprechen. In dieser
Hinsicht macht es letztlich keinen
Unterschied, ob die Ausrottung Amaleks nur auf
dem Papier befohlen wird oder stattfand.
Es ist erschreckend, wie wenig Israels
Umgang mit Nomadenvölkern sich von
dem der damaligen Grossmächte
unterscheidet (vgl. auch 1 Sam 27,8-12).

2. Viele Frauen lehnen das biblisch-
patriarchale Gottesbild des Kriegers und
Rächers, des strafenden Gottes ab. Auch
hier sind leider immer noch die falschen,
antijudaistischen Gegenüberstellungen
«furchtbarer Gott» des Ersten Testaments,
«lieber Gott» des Zweiten Testaments
verbreitet. Es kommt immer wieder zu
Fehleinschätzungen, zum Beispiel was das
Gottesbild der Psalmen betrifft. Das Bild
des «rächenden Gottes» wurde ja von den
Betern und Beterinnen der Psalmen nicht
als schlechtes Erziehungsmittel gegen
kleine Kinder eingesetzt, sondern es war
das tröstliche Gottesbild der Machtlosen,
die sich der Hilfe ihres Gottes im Gebet
versicherten.

In der feministischen Gottesbildkritik ist
sicherlich einiges noch ungenau formuliert,

und Skepsis gegenüber allzu lieblich-
kuscheligen Vorstellungen von der Gottheit

berechtigt. Dennoch bleibt die
Substanz der Anfrage bestehen: Was machen
wir mit einem biblischen Gott, der heutzutage

Mühe hätte, sein Verhalten gegenüber

den Menschen Ägyptens, Kanaans usw.
vor der UNO zu rechtfertigen?

3. Viele Frauen reagieren besonders
allergisch, wenn in biblischen Texten von
Frauen erzählt wird, die Gewalt akzeptieren,

nicht verhindern oder gar selbst zu
Gewalt greifen. Wie stark der jeweilige
gesellschaftliche, politische Kontext die
Grundhaltung heutiger Frauen gegenüber
bestimmten Texten mitprägt, habe ich
immer wieder in der Erwachsenenbildung
erfahren. Dazu ein Beispiel:

Im zweiten Samuelbuch wird die
Geschichte der Frau von Abel-Bet-Maacha
erzählt, die eine kriegerische
Auseinandersetzung durch Verhandlungen verhindert.

Es rollt aber, auf Geheiss der Frau, der
Kopf des Anführers der einen Kriegspartei
über die Stadtmauer, damit die Belagerer
abziehen. Ich habe mit diesem Text eine
Bibelarbeit mit je einer Frauengruppe in
einer deutschen und in einer schweizerischen

Stadt durchgeführt. Die Unterschiede
in den Reaktionen waren markant. In der

deutschen Gruppe brachte eine Frau ihre
Trauer zum Ausdruck, dass es in dieser
Geschichte ein Opfer gebe. Nachher
konnten wir an anderen Aspekten der
Erzählung arbeiten. In der Schweiz haben wir
den ganzen Abend mit der Frage verbracht,
ob es nötig war, dass dieser eine Kopf
rollte. Der Unterschied erklärt sich wohl
daraus, dass die eine Gruppe in einem Land
mit Kriegsvergangenheit, die andere in
einem Land ohne jüngere Kriegsvergangenheit

lebt. Die kollektive Erfahrung beein-
flusst Akzeptanz oder Abwehr von
Gewaltanwendung in extremen Situationen.

Ich möchte im folgenden beim dritten
Thema anknüpfen. Wenn Frauen sich heute
in besonderer Weise von der Gewaltfrage
betroffen fühlen, dann ist es wichtig zu-
rückzufragen, wie denn israelitische,
jüdische, frühchristliche Frauen von Gewalt
betroffen waren, wie ihr Verhältnis zur
Gewalt dargestellt wird, und auch, in
welchem Zusammenhang ihr Gottesbild und
die Gewaltproblematik stehen. Ich
beschränke mich bei der historisch-literarischen

Rückfrage auf einige ausgewählte
Texte des Ersten Testaments.2

169



2. Frauen und Gewalt in Texten
des Ersten Testaments

Die feministische Rekonstruktion der
kulturellen und religiösen Frauengeschichte

Israels steht erst in ihren Anfängen.

Mit Sicherheit können wir diese
Rekonstruktion nicht allein auf die Grundlage
biblischer Texte stellen, da sich die in den
Texten dokumentierten Ausschnitte von
Theologiegeschichte nur teilweise mit der
Religionsgeschichte decken. Als Korrektiv
und Ergänzung für religionsgeschichtliche
Arbeit ist die Bildkunst aus Israel/Palästina
unverzichtbar. Sie zeigt, welche religiösen
Ideen und Themen die Bevölkerung in
diesem geographischen Raum über die
Epochen hin faszinierten: Ein Überblick
über die wichtigsten Motive der Bildkunst
Palästinas von der Mittelbronzezeit bis zur
Perserzeit macht deutlich, dass der Bereich
Fruchtbarkeit, Gedeihen, Wachstum und
Erotik in Israel/Palästina kontinuierlich
über Jahrhunderte den Göttinnen und ihren
Anhängerinnen zugeordnet wurde. Hingegen

werden Kontrolle, Dominanz,
Herrschaft und Gewalt männlichen Gottheiten
und imposanten Herrschergestalten
zugeschrieben.

Im Anschluss an Othmar Keel und
Christoph Uehlinger3 möchte ich zwei
Fakten hervorheben, die auf dem Hintergrund

unseres Themas besonders
aufschlussreich sind. Zum einen gibt es einen
nachweisbaren Zusammenhang zwischen
dem politischen Gewaltpotential bestimmter

Epochen, zum Beispiel der
Spätbronzezeit, und dem Auftreten von
Schlägertypen im Götterhimmel. Je mehr
Aggression, Kampf und Krieg in der Realität
stattfinden, etwa in der Zeit der
Auseinandersetzung mit den Philistern (Richter- und
Samuelbücher), um so dominanter wird
das Thema Kampf und Krieg auch in den
Vorstellungen vom Göttlichen. Zum anderen

fällt auf, dass in besonders aggressiv
aufgeladenen Zeiten auch einzelne Göttinnen

auf das Kriegspferd gestellt und
dadurch quasi militarisiert werden. Dieses
Übergreifen der Sphären ist aber jeweils
deutlich der Ausnahmefall. Insgesamt ist

zu beobachten, dass weibliche Gottheiten
ab der Spätbronzezeit weitgehend von
allen Aktivitäten im Götterhimmel, auch den
kämpferischen, ausgeschlossen sind, und
dass Frauen nicht als aktiv Beteiligte an
Kampfund Krieg aufder politischen Ebene
vorkommen.

Die Texte des Ersten Testaments
entsprechen in einigen Punkten diesem iko-
nographischen Befund. Im folgenden soll
eine Auswahl der Konstellationen von
Frauen und Gewalt in den Blick genommen
werden, wie sie in biblischen Überlieferungen

aufscheinen.

2.1. Frauen als Opfer von Gewalt

Den «texts of terror» der Bibel hat
Phyllis Trible schon vor einigen Jahren ein
vielbeachtetes feministisches Buch gewidmet.4

Es gäbe zahlreiche Beispiele für
Texte aus allen Epochen, die über Gewalt
an Frauen berichten. In der Zeit der Sess-

haftwerdung der Stämme ist nach Ri 21

zum Beispiel Frauenhandel (zwischen
Efraim und Benjamin) noch an der
Tagesordnung, und wenn dieser Handel für
eine Partei zu unbefriedigenden Ergebnissen

führt, dann scheut man auch vor
Frauenraub, zum Beispiel anlässlich des

Weinbergfestes von Schilo, nicht zurück.
Noch das Deuteronomium (Dt 21) erlässt
Vorschriften über den Umgang israelitischer

Männer mit kriegsgefangenen
Frauen.

Gewalt von Männern gegenüber Frauen
spielt sich vor allem auch im privaten
Bereich, im Kreis der Verwandten ab. Der
Levit in Richter 19 zögert nicht, in
äusserster Bedrängnis den gewalttätigen
Männern von Gibea seine Nebenfrau
auszuliefern, um selbst der angedrohten

Vergewaltigung zu entgehen.
Anschliessend zerstückelt er die Leiche und
schickt die Stücke im Land umher, damit
die Israeliten geschlossen gegen dieses
Unrecht vorgehen. Die Wehrlosigkeit der
Frau ist absolut, und keine heutige Frau
wird diese grauenvolle Geschichte lesen,
ohne dass es ihr eiskalt über den Rücken
läuft.

170



Von einer Vergewaltigung am Königshof
erzählt mit erstaunlicher Einfühlung in die
Lage der betroffenen Frau 2 Sam 13,1-22.
Amnon, einer der Söhne Davids, verliebt
sich in seine Halbschwester Tamar. Er findet

eine List, um mit Tamar allein sein zu
können. Er stellt sich krank und bittet darum,

dass ihm die Königstochter
Herzkuchen backe und an sein Bett bringe.
Dann nützt er die Situation skrupellos
aus, überwältigt und vergewaltigt seine
Schwester. Kaum hat er sich genommen,
was er wollte, schlägt seine Leidenschaft in
Verachtung und Hass um. Er schickt die
geschändete, gesellschaftlich auf Lebenszeit

ruinierte Frau auf die Strasse. Tamar
kommt mit ihrer Stimme der Weisheit,
ihrer Berufung auf ungeschriebenes Recht,
ihren eindringlichen Beschwörungen an
Amnons Vernunft und ihren Bitten gegen
das Unrecht und die brutale Gewalt nicht
auf.

Die Geschichte von Tamar ist ein
beklemmendes Zeugnis der Gewalt, der
Frauen in einer patriarchalen Gesellschaft
ausgesetzt sind. Daher wird eine Frau diesen

Text mit anderen Gefühlen und
Gedanken lesen als ein Mann. Und sie wird
feststellen, dass Tamar zwar das Objekt der
rohen Gewalt und Begierde eines Mannes
ist, das Opfer niederträchtiger
Männerbündnisse, das Opfer mangelnder väterlicher

Achtsamkeit und mangelnden väterlichen

Rechtsschutzes und schliesslich als
Unschuldige nochmals das Opfer
gesellschaftlicher Verachtung, dass aber zumindest

die Erzählenden doch auf seiten
Tamars sind, sie von Schuld freisprechen, ihre
Weisheit und Besonnenheit betonen, mit
ihr Mitleid haben. So ist die Geschichte der
Vergewaltigung am Königshof wenigstens
dem letzten Unrecht, dem Unrecht des

Verschweigens, entrissen worden. In Israel
erinnert man sich der Opfer der Gewalt.
Auch die Geschichte in Ri 11,30-40 von
Jiftachs Tochter, die geopfert wird, weil
ihr Vater ein Gelübde einhalten muss, ist
eine solche gewaltkritische Erinnerungsgeschichte.

Man feiert ein jährliches Fest
zur Erinnerung an das als tragisch
empfundene Opfer.

2.2. Frauen kommentieren kriegerische
Ereignisse

Das Erste Testament dokumentiert in
mehreren Erzählungen den Brauch, dass
israelitische Frauen siegreiche militärische
Aktionen mit festlich-ausgelassenem
Trommelspiel, Tanz und Gesang feierten,
Helden ihren Erfolg quittierten und weniger

Erfolgreiche mit ihrem gefürchteten
Spott bedachten. Die Erleichterung der
Frauen, die gewiss oftAnlass hatten, um ihr
eigenes Leben oder ihre Freiheit und um
das Leben ihrer Männer zu bangen, ist die
unmittelbar verständliche Ursache des
Jubels.

Mirjam ergreift nach dem Durchzug der
Israeliten durch das Rote Meer die Trommel

und singt mit den Frauen:
Singt JHWH, hocherhaben ist er,
Ross und Wagen warf er ins Meer.
(Ex 15,19-21)

Debora stimmt in Ri 5 das Triumphlied
nach dem Sieg über Sisera an. Die Tochter
Jftachs tanzt ihrem Vater entgegen, der mit
dem Heer der Israeliten die Ammoniter
geschlagen hat (Ri 11,34).

Die israelitischen Frauen jubeln David
bei seiner Rückkehr von der Schlacht
gegen die Philister zu:

Saul Hat Tausend erschlagen, David
aber Zehntausend. (1 Sam 18,7)

Diesen Texten entsprechen die vielen
Terrakotten der Eisenzeit, die eine
Trommlerin darstellen.5 Es gehörte sich für
eine israelitische Frau, auf diese Weise
Anteil an den kriegerischen Ereignissen zu
nehmen.; Allerdings ist der Jubel über den
Tod der Feinde nicht in allen Fällen ganz
ungebrochen, ja es ist denkbar, dass die
gesungenen Kommentare der Frauen in
manchen Fällen einen ironischen Unterton
hatten,6 Das Mirjamlied dürfte ursprünglich

gegenüber dem vorangehenden
Moselied noch eine kritische Note enthalten
haben, wie Marie-Theres Wacker
vermutet.7 Wenn Mirjam singt: «Ross und
Wagen warf er ins Meer», schreibt sie den
Sieg über die Ägypter nicht den israelitischen

Streitkräften, sondern Gott zu.
Zudem wird hier über die Vernichtung von

171



Kriegsmaterial gejubelt, nicht über die
Vernichtung von Menschenleben, wie im
Moselied. Die kritische Pointe ging jedoch
durch die Vokalisierung des hebräischen
Textes zu «Ross und Reiter» schon bald
verloren.

2.3. Frauen trauern um die Opfer
der Gewalt

Frauen sind, auch wenn sie nicht unmittelbar

Opfer physischer Gewalt werden, in
mannigfacher Weise durch die Auswirkungen

politisch-kriegerischer Gewaltakte
betroffen. Die Trauerarbeit haben sowohl
die Philister als auch die Israeliten damals
schon vornehmlich an Frauen delegiert.
Tonfigürchen stellen klagende Frauen,
nicht klagende Männer dar, und der Beruf
der Klagefrau (z.B. Jer 9,7ff.) ist in Israel
nicht zufällig ein Frauenberuf.

In 2 Sam 21 ist in den Bericht von
der kalt berechnenden Grausamkeit
patriarchaler Politik ein Memento für eine
bemerkenswerte israelitische Frau
eingeflochten.8 David hatte den Gibeonitern in
einem zwielichtigen politischen Akt als
Wiedergutmachung für ihre Verfolgung
durch Saul zwei Söhne und und fünf Enkel
Sauls ausgeliefert. Die Männer werden
hingerichtet und nicht bestattet. Rizpa, die
Mutter von zwei Hingerichteten, ist in ihrer
Trauer um die Toten zwar sprachlos, aber
sie zeigt durch ihr aussergewöhnliches
Handeln, dass sie diesen sinnlosen Tod
nicht hinnimmt und ihren Toten treu bleibt.
Sie verharrt monatelang trauernd bei den
verwesenden Leichen und hält die aasfressenden

Tiere von ihnen fern. Beeindruckt
von Rizpas Treue und Entschlossenheit,
lässt David daraufhin die in Jabesch-Gilead
beerdigten Gebeine Sauls und Jonatans
exhumieren und sie zusammen mit den
Hingerichteten in der Heimatstadt von
Sauls Vater beisetzen.

Rizpa ist ein Vorbild all der Frauen, die
sich heute dafür einsetzen, dass das
Verschwinden ihrer Kinder unter
Gewaltregimen nicht einfach hingenommen
oder vergessen wird, dass man sich an
die Verschwundenen und Toten erinnert

und solange keine Ruhe gibt, bis die
Schuldigen zur Verantwortung gezogen
werden.

2.4. Frauen verhindern Gewalt und
arbeiten für den Frieden

Eine Reihe von Frauengeschichten über
die Frühzeit Israels zeigt, dass Israelitinnen
sich häufig als Fluchthelferinnen (z.B.
Michal in 1 Sam 19,8-24) und nicht selten
als «Frauen für den Frieden» einsetzten
und dabei mit verschiedenen Mitteln der
von Männern verursachten Gewalt
entgegentraten.

Die Hebammen Schifra und Pua (Ex
1,15-22) wären hier zu nennen, die sich
ganz am Anfang der grossen Befreiungsgeschichte

Israels, des Exodus, weigern,
Pharaos Befehl auszuführen und die
israelitischen Buben zu töten. Zwei Frauen, die
von Beruf Protektorinnen des Lebens sind,
stellen sich der gewalttätigen Staatsmacht
und den Massnahmen gegen die
«Überbevölkerung» entgegen.

Abigajil, von der in 1 Sam 25 erzählt
wird, ist eine der klugen Frauen der frühen
Monarchie.9 Sie gehört zu einer begüterten
Familie in Süd-Juda und leitet zusammen
mit ihrem Mann Nabal einen grossen
Wirtschaftsbetrieb. Als David, der mit
seinen Söldnern die Gegend vor Überfällen
externer Nomaden beschützt, eines Tages
von Nabal seinen Lohn in Form von
Naturalien verlangt, meint der eigenbrötlerische
Mann, er sei dem dahergelaufenen David
nichts schuldig und verweigert die
Zahlung. Abigajil erfährt durch ihr Personal
von der gefährlichen Entwicklung der
Dinge. Sie verliert keine Zeit und lässt in
eigener Entscheidung die geforderten
Abgaben auf Esel laden, um David entgegenzureiten.

Tatsächlich verhindert sie, indem
sie David schmeichelt und zuredet, dass
dieser mit seiner Truppe ihrem ganzen
Haus den Garaus macht.

Gewiss, Abigajils Verhalten wird von
vielen Frauen heute problematisiert, vor
allem weil sie sich David gegenüber sehr
unterwürfig verhält. Summa summarum ist
aber vielleicht doch wichtiger, was sie er-

172



reicht und dass hier ein grosses und unsinniges,

durch männlichen Stolz und männliche

Ehrbegriffe verursachtes Blutvergiessen
verhindert wird.

Die RedeAbigajils gibt interessante
Aufschlüsse über ihr Gottesbild. Sie beruft sich
nämlich David gegenüber darauf, dass

es auch im Sinne Gottes sei, wenn er sich
als künftiger Anführer Israels die Finger
nicht mit dem Blut eines Racheaktes
beschmutze. Dieses Argument überzeugt
den Guerillaführer schliesslich, er sagt:

Gelobt sei JHWH, der Gott Israels, der
dich heute mir entgegengesandt hat. Und
gelobt sei deine Klugheit und gelobt du
selbst, dass du mich heute davon abgehalten

hast, in Blutschuld zufallen und mir mit
eigner Hand zu helfen.

Abigajils entschlossenes Handeln wird
in der Erzählung durch die nachfolgenden
Ereignisse, nämlich Nabais Tod und ihre
Heirat mit David, quasi zusätzlich von
göttlicher Warte approbiert.

Von einer weisen Frau, die in einer
politisch ungemein brisanten Situation einen
Krieg zu verhindern weiss, berichtet die
Geschichte der Frau vonAbel-Bet-Maacha
(2 Sam 20,14-22).10 Auf der Flucht vor
Davids Feldherrn Joab verschanzt sich eine
Truppe von Bichritern, die unter Scheba
einen Aufstand gegen David versuchen, in
der an sich unbeteiligten Stadt Abel-Bet-
Maacha. Bereits beginnt Joabs Armee mit
der Belagerung der Stadt, als eine weise
Frau auf die Stadtmauer tritt. Sehr dezidiert
verlangt sie, mit Joab zu sprechen. Sie fragt
nicht lange nach den Gründen für den
Krieg der Männer, sie wirft ihm vor, eine
Stadt JHWHs vernichten zu wollen, und
treibt ihn mit ihrer Rede so in die Enge, dass
er schliesslich einlenkt und ein Friedensangebot

unterbreitet.
Auch die Frau von Abel beruft sich auf

JHWH, dessen Erbe nicht einfach der
Vernichtung preisgegeben werden darf. Sie
trifft, um unschuldige Menschen zu retten,
allein die Entscheidung, auf Joabs Angebot
einzugehen und lässt den Kopf Schebas
über die Mauer werfen. Joabs Heer zieht
ab. Auch diese Frau wird von heutigen
Leserinnen mit Kritik nicht verschont. Hät¬

te es nicht eine unblutige Lösung geben
können, hätte es nicht gereicht, Scheba
lebend auszuliefern? All diese Fragen sind
berechtigt, aber nicht zu beantworten. Der
Krieg ist bereits im Gang, als die Frau von
Abel mit den Verhandlungen beginnt. Wissen

wir, welche Möglichkeiten ihr noch
offenstanden?

2.5. Frauen wenden Gewalt
als politisches Mittel an

An dieser Stelle wäre natürlich einiges
zu sagen über die Königinnen und
Königinmütter Israels und Judas, die genau wie
die männlichen Herrscher Justizmorde
begingen (Isebel) und Leute kaltblütig
umbringen Hessen (Atalja). Es ist auch darauf
hinzuweisen, dass Frauen bei der Verteidigung

von Städten durchaus selbst zu Steinen

griffen, um die anstürmenden Feinde
zurückzuschlagen (Ri 9,-53).

Ich möchte mich hier jedoch auf die
besonderen Erzählungen beschränken, wo
Gewalttaten von Frauen in der biblischen
Darstellung gebilligt bzw. als Handlungen
im Sinne Gottes hervorgehoben werden.

Dies ist der Fall bei Jael (Ri 4-5) und bei
Judit. Jael lockt den kanaanäischen
Feldherrn Sisera in ihr Zelt und erschlägt den
Schlafenden mit einem Zeltpflock. Durch
Jaels Tat wird Israel von der Übermacht der
Kanaanäer befreit, durch diese Tat kann
Gott befreiend handeln.

Dass solche Einzelaktionen nur in sehr
extremen Situationen vorkamen oder
vorstellbar waren, wird im Judit-Buch besonders

anschaulich. Das Buch Judit ist im 2.
oder vielleicht sogar erst im 1. Jahrhundert
verfasst worden.11 Es erzählt keine historischen

Begebenheiten, sondern einen kleinen

Roman von der immer wiederkehrenden

Befreiung Israels aus der Hand seiner
Bedrücker. Judit, eine wohlhabende und
fromme Witwe, wird initiativ, als ihre
Heimatstadt Betulia durch das Heer Nebu-
kadnezars bedroht ist. Die Verantwortlichen

der Stadt wissen keinen Rat, sie warten

verzweifelt auf Gottes Hilfe. Judit wirft
ihnen Kleinglauben vor und dass sie Gott
mit ihrer Warterei erpressen. So begibt sie

173



sich, ohne die Details ihres Plans zu verraten,

mit ihrer Dienerin in die Höhle des
Löwen. Es gelingt ihr, Holofernes, den
feindlichen Feldherrn, mit ihren weiblichen

Reizen in die grösste Falle seines
Lebens zu locken. Kaum ist der betrunkene
und liebestrunkene Holofernes
eingeschlafen, enthauptet Judit ihn mit seinem
eigenen Schwert.

Die Reaktionen von Frauen aufdie Judit-
Gestalt sind oft heftig. Die Vorstellung,
dass eine Frau einen Menschen umbringt,
ist vielen ganz unerträglich. Das Juditbuch
selbst aber zeichnet die Tyrannentöterin
durchaus noch nicht als femme fatale. Judit
greift in einer extremen Lage zu einem
extremen Mittel. ' ' Judits Gebet (Jud 9) und ihr
Danklied (Jud 16) aber formulieren einen
Gottesglauben, der militärische Stärke und
Gewalt grundsätzlich und im Namen Gottes

hinterfragt. Judit betet in 9,7-11:
Sieh doch, die Assyrer haben eine riesige

Streitmacht,
rühmen sich mit Ross und Reiter,
prahlen mit der Kampfkraft ihrer Fuss-

truppen,
hoffen auf Schild und Speer, Bogen und

Schleuder
und erkennen nicht, dass du der Herr

bist, der die Kriege beendet...
Gib meiner Hand, mir, der Witwe, Macht zu

dem, was ich geplant habe...
zerschlage ihren Stolz durch die Hand

einer Frau.
Denn deine Macht stützt sich nicht auf die

grosse Zahl
und deine Herrschaft nicht auf kräftige

Männer,
sondern du bist der Gott der Erniedrigten,
du bist der Helfer der Kleinen, derBeistand

der Schwachen,
der Beschützer der Verachteten, der Retter

der Hoffnungslosen.
Nach ihrer rettenden Aktion stimmt Judit

das Danklied für Gott an:
Stimmt an meinem Gott mit Pauken,
singt meinem Herrn mit Zimbeln!
Lasst ihm erklingen Psalm und Lobgesang,
verherrlicht und ruft an seinen Namen!
Fürwahr, ein Gott, der Kriege beendet,

ist der Herr.

Judits Gott ist ein Gott des Friedens, der
Gewalt und Streitkräfte, die hier
ausdrücklich den Männern zugeordnet werden,

ablehnt. Es ist Israels Gott, der
sich von männlichen Tugenden13 und vor
allem von militärischer Macht häufig
distanziert. Dieser Gott verbündet sich
lieber mit einem David, der ohne
Rüstung gegen Goliat antritt, oder mit
einer Judit, die sich schutzlos in grösste
Gefahr begibt.

3. Grundsätzliches zum Thema
aus feministischer Sicht

Die Gewaltproblematik drängt uns in
besonderer Weise, eine feministisch-kritische

Hermeneutik im Umgang mit Texten
des Ersten Testaments zu entwickeln.
Wenn der Ausgangspunkt jeder Bibellektüre

die Erfahrung von Unterdrückung und
Befreiung (in diesem Fall von Frauen) ist,
müssen wir versuchen, die biblischen Texte
mit einer Hermeneutik der Skepsis und der
Erinnerung zu lesen.14 Wir lesen sie skeptisch,

weil sie möglicherweise patriarchale,
androzentrische Sichtweisen dokumentieren

und weil es uns nicht darum gehen
kann, die Texte apologetisch zu rechtfertigen.

Wir lesen sie aber auch zur Erinnerung
der Geschichte von Macht und Ohnmacht
unserer Mütter im Glauben. Die (kritische)
Solidarität mit diesen leidenden, hoffenden,

glaubenden Frauen gestattet uns nicht,
ihre Geschichte zu den Akten zu legen,
sondern fordert uns heraus, diese
Geschichte sichtbar zu machen, dem
Verschweigen zu entreissen und in diesem
Prozess ein Stück unserer eigenen
Befreiungsgeschichte zu schreiben.

Die Hermeneutik der Skepsis und
Erinnerung zwingt uns in heilsamer Weise
gerade in der Gewaltfrage zu Differenzierungen.

Wir können nicht davon ausgehen,
dass Frauen von Natur aus friedfertiger
sind als Männer (oder Göttinnen friedfertiger

als Götter). Die biblischen Traditionen

dokumentieren vielmehr, wie Frauen
von Kultur aus auf bestimmte Werte und
Verhaltensweisen in Konfliktsituationen
hin sozialisiert und delegiert werden. Sie

174



geben zugleich Zeugnis ab, wieviel psychische,

manchmal auch physische Stärke und
wieviel Glaubenskraft Frauen in solchen
Situationen aufbringen.

Es ist mir ein Anliegen, an dieser Stelle
den grösseren Horizont einer
feministischtheologischen Auseinandersetzung mit
dem Thema Gewalt und Bibel abzustecken.
Feministische Theologie und Exegese
haben die Aufgabe, sich mit der offenen und
der verdeckten Gewalt, die eine hierarchisch

strukturierte, patriarchale Gesellschaft

gegen Frauen richtet, zu befassen.15
Strukturelle Gewalt ist ursächlicher als die
durch sie ausgelöste physische, sichtbare
Gewalt oder Gegengewalt. Hier fehlen
aber noch grundlegende frauenspezifische
Untersuchungen sozialgeschichtlicher Art.
Inwiefern waren Israelitinnen Opfer der
strukturellen, patriarchalen Gewalt ihrer
Gesellschaft? Wir können mit Bestimmtheit

sagen, dass vor allem die Witwen in
Israel die am schlimmsten von sozialen
Missständen und Ausbeutung betroffene
Bevölkerungsgruppe waren. Es wäre
ebenso darnach zu fragen, welche Frauen
der Oberschicht zur strukturellen Gewalt
gegen Frauen beitrugen usw.

Aber nicht nur die Sozialgeschichte,
auch die eigentliche Theologie- und
Religionsgeschichte gibt Anlass zu Rückfragen.

Ist die Geschichte des Monotheismus
eine Siegergeschichte, die auf Kosten der
religiösen Bedürfnisse und Überzeugungen

der Frauen in Israel ihren Weg machte?16

Ist nicht auch strukturelle Gewalt am
Werk, wenn Frauen als religiöse Subjekte
im Zusammenhang von Göttinnenkulten
dämonisiert werden, wenn die Beziehung
zwischen JHWH und Israel im Symbol als
eine hierarchische zwischen Eheherr und
Frau beschrieben wird, wenn religiöser
Fanatismus in der Zeit der Restauration die
Praxis der Mischehen auf Kosten der
ausländischen Frauen zu zerschlagen sucht
usw.? Diese Themen im Blick zu behalten,
ist notwendig. Die offene oder physische
Gewalt, die sich gegen Frauen richtet oder
die im Einzelfall von Frauen angewendet
wird, ist nicht mehr als ein Symptom für
tiefergehende Gewaltsamkeiten.

Haben wir Grund zu glauben, dass wir
die Bibel mit ihren Positionen und
Geschichten zum Thema Gewalt hinter uns
lassen können? Frauen waren damals und
sind heute vielfältig betroffen von Gewalt,
Frauen berufen sich bis heute auf die Tradition

und den Gott Israels, um von Männern
verursachte Gewalt im Privaten und Politischen

abzulehnen oder abzuwenden. Das
Erste Testament hat die Erinnerung an
Israelitinnen, nicht Pazifistinnen, aber
Friedensbringerinnen, bewahrt, die, weil
sie an einen Gott glaubten, der Frieden
will, auch daran glaubten, dass Gewalt ein
Ende haben muss.

Ich möchte abschliessend dafür plädieren,

dass sich gerade Frauen in unseren
Ländern den biblischen Texten, deren
Ansichten und Geschichten zur Gewalt
weiterhin stellen. Ist nicht die Ablehnung
gegenüber einer literarischen Tradition, die
Gewalt zur Sprache bringt, offen und oft
auch kritisch beim Namen nennt, nur
vordergründig pazifistisch motiviert? Geht es
nicht vielmehr um unser Bedürfnis, eine
saubere Weste zu haben, uns nicht einmal
mehr am Thema Gewalt die Hände
schmutzig machen zu wollen, da wir in der
luxuriösen Lage sind, uns und die eigene
Existenz gar nicht gegen Gewalt verteidigen

zu müssen, während unzählige Frauen
weltweit an den vom Wohlstand unserer
Länder mitbedingten Gewalt- und
Unrechtsstrukturen leiden?

Max Frisch hat in seinen Tagebüchern
die Gewaltfrage in Form von vier fiktiven
Verhören zwischen zwei Personen A. und
B., also dialogisch, diskutiert.17 A fragt:

Bejahst du die Pistole im Cockpit?
Darauf sagt B:

Es steht mir nicht zu, die Pistole im Cockpit

zu verurteilen, weil ich ohne sie auskomme.

Was ich zum Leben brauche, habe ich
ohne Gewalt, das heisst, ich habe es durch
die Recht-erhaltende Gewalt. Andere sind
in einer anderen Lage; meine Recht-Gläubigkeit

ernährt sie nicht, kleidet sie nicht,
behaust sie nicht, versetzt sie nicht in den
Luxus, auszukommen ohne Gewalt... Ich
befinde mich nicht in der Lage, die eine
Anwendung von Gewalt rechtfertigt.

175



Dies soll nun gerade nicht bedeuten, dass
wir uns besser aus allem heraushalten. Eine
differenzierte feministische Kritik unserer
biblischen Tradition tut not. Wenn wir
glauben, dass uns in ihr die Gottheit des
Lebens begegnet, dürfen wir sie an diesem
Anspruch auch messen. Es gibt heute keine
Legitimation mehr, von Gott als Krieger
und Kriegsführer zu sprechen. Gott hasst
unsere Kriege, wo immer sie stattfinden. Es
gibt keine Legitimation mehr, das Schweigen

Gottes zu Erniedrigung und
Vergewaltigung von Frauen hinzunehmen. Gott
wird Partei ergreifen.

Der jüdischen feministischen Theologie1*

kommt das Verdienst zu, noch weitere,

radikale Fragen zur Gewaltproblematik
formuliert zu haben: Ist der theologische
Gedanke der Erwählung von Völkern noch
haltbar? Schafft nicht das Bewusstsein der
besonderen Erwählung, des exklusiven
Besitzes der Wahrheit eine Grundlage
für Diskriminierung der jeweils anderen
Gruppen oder Völker? Prägt nicht das
Bewusstsein einer einzigartigen Erwählung,
einer besonderen Beschaffenheit, eines
besonderen Wesens immer wieder neue
unheilige Hierarchien und gewaltvolle
Ordnungen?

Vielleicht wäre es im Sinn vieler Frauen
ein Beitrag zum Wachsen der Völker in der
Friedfertigkeit, wenn die christlichen
Kirchen sich ihrer eigenen Gewaltgeschichte
und der unausweichlichen Frage stellten,
ob es nach einer solchen Geschichte noch
angeht, den Anspruch auf den Besitz einer
absoluten Wahrheit zu erheben.

mance in Ancient Israel, Biblical Archaeologist 54
(1991/1), S. 16-27.
6 Vgl. dazu Athalya Brenner/Fokkelien van Dijk-Hem-
mes, On Gendering Texts. Female and Male Voices in
the Hebrew Bible, Leiden 1993, S. 32-48.
7 Mirjam. Kritischer Mut einer Prophetin, in: Karin
Walter (Hg.), Zwischen Ohnmacht und Befreiung.
Biblische Frauengestalten, Fr.i.Br. 1988, S. 44-52.
8 Vgl. auch Silvia Schroer, Die Samuelbücher, S. 189-
191.
9 Vgl. Silvia Schroer, Abigajil. Eine kluge Frau für den
Frieden, in: Karin Walter (Hg.), Zwischen Ohnmacht
und Befreiung, S. 92-99.
10 Vgl. Silvia Schroer, Und als der nächste Krieg
begann. Die weise Frau von Abel-Bet-Maacha, in:
Angelika Meissner (Hg.), Und sie tanzen aus der Reihe.
Frauen im Alten Testament, Stuttgart 1992, S. 145-154.
11 Vgl. die Einleitung bei Erich Zenger, Das Buch
Judit, Gütersloh 1981. Zitate im folgenden nach seiner
Übersetzung.
12 Nebenbei bemerkt ist nach der katholischen Tradition

Tyrannentötung - und darum handelt es sich bei
Judits Aktion - «erlaubt».
13 Vgl. die Distanzierung JHWHs von männlichen
Rachegefühlen in Hos 11 ; dazu Helen Schungel-Straumann,

Gott als Mutter in Hosea 11, Tübinger Theol.
Quartalschrift 166 (1986), S. 119-134.
14 Obwohl es erst Ansätze zu einer feministisch-kritischen

Hermeneutik des Ersten Testaments gibt, dürften
sich einige Grundlinien der Hermeneutik, die von
Elisabeth Schüssler Fiorenza (Zu ihrem Gedächtnis.
Eine feministisch-theologische Rekonstruktion der
christlichen Ursprünge, München 1988) für das Zweite
Testament erarbeitet wurde, auch für den Umgang mit
Texten des Ersten Testaments bewähren.
15 Vgl. Frauen für den Frieden Basel (Hg.), Unsere
tägliche Gewalt. Oft nicht-erkannte Formen von
Repression in unserer Gesellschaft, Basel 1983.
16 Vgl. Marie-Theres Wacker, Feministisch-theologische

Blicke auf die neuere Monotheismus-Diskussion.
Anstösse und Fragen, in: dies./Erich Zenger (Hg.), Der
eine Gott und die Göttin. Gottesvorstellungen des
biblischen Israel im Horizont feministischer Theologie,
Fr.i.Br. 1991, S. 17-^18.
17 Das folgende Zitat aus: Max Frisch, Tagebuch 1966-
1971, Fr.a.M. 1979, S.340f.
18 Ich denke vor allem an Judith Plaskow, Und wieder
stehen wir am Sinai. Eine jüdisch-feministische Theologie,

Luzern 1992.

1 Zitiert nach Erich Fried, Vorübungen für Wunder.
Gedichte von Zorn und von der Liebe, Berlin 1987, S.
40f.
2 Die Beispiele beziehen sich zum grösseren Teil auf die
Zeit der Staatenbildung und frühen Monarchie Israels
(vgl. zu den Frauentexten der Samuelbücher Silvia
Schroer, Die Samuelbücher, Stuttgart 1992).
3 Göttinnen, Götter und Gottessymbole, Neue Erkenntnisse

zur Religionsgeschichte Kanaans und Israels
aufgrund bislang unerschlossener ikonographischer
Quellen, Fr.i.Br. 1992.
4 Mein Gott, warum hast du mich vergessen!
Frauenschicksale im Alten Testament, Gütersloh 1987.
5 Vgl. zu den Trommlerinnen den Beitrag von Carol I.
Mevers, Of Drums and Damsels: Women's Perfor-

176


	Sie glaubten an Gott und das Ende der Gewalt : Frauen und die Gewaltfrage im Ersten Testament

