Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 87 (1993)

Heft: 6

Artikel: Sie glaubten an Gott und das Ende der Gewalt : Frauen und die
Gewaltfrage im Ersten Testament

Autor: Schroer, Silvia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143771

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143771
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Silvia Schroer

Sie glaubten an Gott und das Ende der Gewalt

Frauen und die Gewaltfrage im Ersten Testament

«Was machen wir mit einem biblischen Gott, der heutzutage Miihe hditte, sein Verhalten
gegeniiber den Menschen Agyptens, Kanaans usw. vor der UNO zu rechtfertigen? » fragt
Silvia Schroer im folgenden Beitrag. Anhand von zahlreichen Beispielen untersucht die
Autorin, wie das Alte oder —richtiger — Erste Testament mit Gewalt umgeht, sie legitimiert
oder zu iiberwinden sucht. Es ist zugleich ein feministischer Beitrag, der von der
Betroffenheit von Frauen durch (patriarchale) Gewalt ausgeht. Er fragt nach, wie vor
allem israelitische Frauen von Gewalt betroffen, an ihr beteiligt oder gegen sie eingestellt
waren. Es geht der Autorin nicht darum, biblische Texte zu rechtfertigen, sondern sie in
kritischer Solidaritdit mit unseren Miittern im Glauben zu erinnern. Silvia Schroer bringt

uns Israelitinnen nahe, die auf einen Gott des Lebens setzen, der den Frieden will.

1. Die Fragestellung

Erich Fried hat in einem Gedicht iiber die
Gewalt' geschrieben:

Die Gewalt kann man vielleicht nie
mit Gewalt iiberwinden

aber vielleicht auch nicht immer
ohne Gewalt.

Dieser Satz rdumt in poetischer und da-
her auch unverkrampfter Weise ein, dass
sich das Thema Gewalt klaren und einfa-
chen Losungen entzieht. Das entbindet uns
nicht davon, nach Lsungen zu suchen. Die
Frage nach dem Umgang mit Gewalt, nach
der Grundhaltung gegeniiber Gewalt ist
eine existentielle. Niemals sind wir bei die-
sem Thema in der reinen Zuschauerrolle,
immer sind wir in der einen oder anderen
Weise bereits involviert. Ich gehe davon
aus, dass dieses Involviertsein fiir Ménner
und Frauen einer bestimmten Kultur nicht
identisch ist.

Frauen sind in unserer Gesellschaft und
weltweit anders von Gewalt betroffen oder
anders an ihr beteiligt als Manner. Diese
gesellschaftliche Realitit sollte der Aus-
gangs- und Zielpunkt einer feministischen
Auseinandersetzung mit unserem Thema
sein. Die besondere Aufmerksamkeit, die

168

Red.

christliche Frauen der Gewaltfrage seit
Jahren schenken, ist ein Indiz dafiir, dass
der feministisch-befreiungstheologische
Ansatz nicht nur ein Postulat ist, sondern
bereits eingeldst wird. Die radikale Infra-
gestellung der biblischen Tradition kri-
stallisiert sich dabei in drei verschiedenen
Bereichen:

1. Viele Frauen lehnen grundsitzlich
Gewalt als Mittel, einen Konflikt zu 16sen,
ab. Daher lehnen sie all die biblischen
Traditionen ab, die Gewalt als Mittel der
Konfliktlosung anerkennen. Ihr Unmut
richtet sich vornehmlich gegen Texte des
Ersten Testaments, obwohl viele neutesta-
mentliche Uberlieferungen sich als Ziel-
scheibe fiir dieselbe Kritik durchaus eignen
wiirden. Hier spielen alte, von der Theolo-
gie und Katechese mitverbreitete Antiju-
daismen eine Rolle. An der Berechtigung
der grundsitzlichen Kritik &dndern solche
Einschrinkungen jedoch nichts.

Es ist ein Gewinn, dass Bibelleserinnen
sich nicht mehr fraglos der Autoritit der
Texte unterwerfen, sondern gegen die
Texte protestieren. Wie sollen wir zum
Beispiel damit umgehen, dass in den Sa-
muelbiichern (1 Sam 15,3f.) Gott dem Saul
auftragt, die Amalekiter und Amalekite-
rinnen abzuschlachten:



So ziehe nun hin, schlage Amalek

undvollstrecke den Bann an ihm und allem,
was es hat,

schone seiner nicht,

sondern tote Mdanner und Frauen, Kinder
und Sduglinge,

Rinder und Schafe, Kamele und Esel.

Konnen dem Gott des Lebens die Amale-
kiter und Amalekiterinnen weniger wichtig
sein als die Israeliten und Israelitinnen oder
die Schweizer und Schweizerinnen? Liebt
Gott heute irgendein Volk auf der Erde
grundsétzlich mehr als ein anderes? So-
lange weltweit Kriege gefiihrt werden, fiir
die von verschiedenen Seiten immer wie-
der Gottesbilder funktionalisiert werden,
ist es hochst problematisch, von Gott als
einem Gott der Kriege, des Kriegsrechts
und der Kriegsfiihrer zu sprechen. In dieser
Hinsicht macht es letztlich keinen Unter-
schied, ob die Ausrottung Amaleks nur auf
dem Papier befohlen wird oder stattfand.
Es ist erschreckend, wie wenig Israels
Umgang mit Nomadenvolkern sich von
dem der damaligen Grossméichte unter-
scheidet (vgl. auch 1 Sam 27,8-12).

2. Viele Frauen lehnen das biblisch-
patriarchale Gottesbild des Kriegers und
Réchers, des strafenden Gottes ab. Auch
hier sind leider immer noch die falschen,
antijudaistischen  Gegeniiberstellungen
«furchtbarer Gott» des Ersten Testaments,
«lieber Gott» des Zweiten Testaments ver-
breitet. Es kommt immer wieder zu Fehl-
einschitzungen, zum Beispiel was das
Gottesbild der Psalmen betrifft. Das Bild
des «richenden Gottes» wurde ja von den
Betern und Beterinnen der Psalmen nicht
als schlechtes Erziehungsmittel gegen
kleine Kinder eingesetzt, sondern es war
das trostliche Gottesbild der Machtlosen,
die sich der Hilfe ihres Gottes im Gebet
versicherten.

In der feministischen Gottesbildkritik ist
sicherlich einiges noch ungenau formu-
liert, und Skepsis gegeniiber allzu lieblich-
kuscheligen Vorstellungen von der Gott-
heit berechtigt. Dennoch bleibt die Sub-
stanz der Anfrage bestehen: Was machen
wir mit einem biblischen Gott, der heutzu-
tage Miihe hétte, sein Verhalten gegeniiber

den Menschen Agyptens, Kanaans usw.
vor der UNO zu rechtfertigen?

3. Viele Frauen reagieren besonders all-
ergisch, wenn in biblischen Texten von
Frauen erzahlt wird, die Gewalt akzep-
tieren, nicht verhindern oder gar selbst zu
Gewalt greifen. Wie stark der jeweilige
gesellschaftliche, politische Kontext die
Grundhaltung heutiger Frauen gegeniiber
bestimmten Texten mitpréagt, habe ich im-
mer wieder in der Erwachsenenbildung
erfahren. Dazu ein Beispiel:

Im zweiten Samuelbuch wird die Ge-
schichte der Frau von Abel-Bet-Maacha
erzahlt, die eine kriegerische Auseinan-
dersetzung durch Verhandlungen verhin-
dert. Es rollt aber, auf Geheiss der Frau, der
Kopf des Anfiihrers der einen Kriegspartei
iiber die Stadtmauer, damit die Belagerer
abziehen. Ich habe mit diesem Text eine
Bibelarbeit mit je einer Frauengruppe in
einer deutschen und in einer schweizeri-
schen Stadt durchgefiihrt. Die Unterschie-
de in den Reaktionen waren markant. In der
deutschen Gruppe brachte eine Frau ihre
Trauer zum Ausdruck, dass es in dieser
Geschichte ein Opfer gebe. Nachher
konnten wir an anderen Aspekten der Er-
zdhlung arbeiten. In der Schweiz haben wir
den ganzen Abend mit der Frage verbracht,
ob es notig war, dass dieser eine Kopf
rollte. Der Unterschied erkldrt sich wohl
daraus, dass die eine Gruppe in einem Land
mit Kriegsvergangenheit, die andere in ei-
nem Land ohne jlingere Kriegsvergangen-
heit lebt. Die kollektive Erfahrung beein-
flusst Akzeptanz oder Abwehr von Ge-
waltanwendung in extremen Situationen.

Ich mochte im folgenden beim dritten
Thema ankniipfen. Wenn Frauen sich heute
in besonderer Weise von der Gewaltfrage
betroffen fiihlen, dann ist es wichtig zu-
riickzufragen, wie denn israelitische, jiidi-
sche, friihchristliche Frauen von Gewalt
betroffen waren, wie ihr Verhiltnis zur
Gewalt dargestellt wird, und auch, in wel-
chem Zusammenhang ihr Gottesbild und
die Gewaltproblematik stehen. Ich be-
schranke mich bei der historisch-literari-
schen Riickfrage auf einige ausgewihlte
Texte des Ersten Testaments.>

169



2. Frauen und Gewalt in Texten
des Ersten Testaments

Die feministische Rekonstruktion der
kulturellen und religidsen Frauenge-
schichte Israels steht erst in ihren Anfidn-
gen. Mit Sicherheit konnen wir diese Re-
konstruktion nicht allein auf die Grundlage
biblischer Texte stellen, da sich die in den
Texten dokumentierten Ausschnitte von
Theologiegeschichte nur teilweise mit der
Religionsgeschichte decken. Als Korrektiv
und Erginzung fiir religionsgeschichtliche
Arbeit ist die Bildkunst aus Israel/Paldstina
unverzichtbar. Sie zeigt, welche religidsen
Ideen und Themen die Bevolkerung in
diesem geographischen Raum iiber die
Epochen hin faszinierten: Ein Uberblick
iiber die wichtigsten Motive der Bildkunst
Paléstinas von der Mittelbronzezeit bis zur
Perserzeit macht deutlich, dass der Bereich
Fruchtbarkeit, Gedeihen, Wachstum und
Erotik in Israel/Paldstina kontinuierlich
tiber Jahrhunderte den Géttinnen und ihren
Anhéngerinnen zugeordnet wurde. Hinge-
gen werden Kontrolle, Dominanz, Herr-
schaft und Gewalt ménnlichen Gottheiten
und imposanten Herrschergestalten zuge-
schrieben.

Im Anschluss an Othmar Keel und
Christoph Uehlinger’ mochte ich zwei
Fakten hervorheben, die auf dem Hinter-
grund unseres Themas besonders auf-
schlussreich sind. Zum einen gibt es einen
nachweisbaren Zusammenhang zwischen
dem politischen Gewaltpotential bestimm-
ter Epochen, zum Beispiel der Spit-
bronzezeit, und dem Auftreten von Schld-
gertypen im Gotterhimmel. Je mehr Ag-
gression, Kampf und Krieg in der Realitét
stattfinden, etwa in der Zeit der Auseinan-
dersetzung mit den Philistern (Richter- und
Samuelbiicher), um so dominanter wird
das Thema Kampf und Krieg auch in den
Vorstellungen vom Goéttlichen. Zum ande-
ren féllt auf, dass in besonders aggressiv
aufgeladenen Zeiten auch einzelne Gottin-
nen auf das Kriegspferd gestellt und da-
durch quasi militarisiert werden. Dieses
Ubergreifen der Sphiren ist aber JCWCI]S
deutlich der Ausnahmefall. Insgesamt ist

170

zu beobachten, dass weibliche Gottheiten
ab der Spitbronzezeit weitgehend von al-
len Aktivitdten im Gotterhimmel, auch den
kdmpferischen, ausgeschlossen sind, und
dass Frauen nicht als aktiv Beteiligte an
Kampf und Krieg auf der politischen Ebene
vorkommen.

Die Texte des Ersten Testaments ent-
sprechen in einigen Punkten diesem iko-
nographischen Befund. Im folgenden soll
eine Auswahl der Konstellationen von
Frauen und Gewalt in den Blick genommen
werden, wie sie in biblischen Uberliefe-
rungen aufscheinen.

2.1. Frauen als Opfer von Gewalt

Den «texts of terror» der Bibel hat
Phyllis Trible schon vor einigen Jahren ein
vielbeachtetes feministisches Buch gewid-
met.* Es gibe zahlreiche Beispiele. fiir
Texte aus allen Epochen, die iiber Gewalt
an Frauen berichten. In der Zeit der Sess-
haftwerdung der Stamme ist nach Ri 21
zum Beispiel Frauenhandel (zwischen
Efraim und Benjamin) noch an der Tages-
ordnung, und wenn dieser Handel fiir
eine Partei zu unbefriedigenden Ergeb-
nissen fiihrt, dann scheut man auch vor
Frauenraub, zum Beispiel anlédsslich des
Weinbergfestes von Schilo, nicht zuriick.
Noch das Deuteronomium (Dt 21) erlésst
Vorschriften iiber den Umgang israeli-
tischer Minner mit kriegsgefangenen
Frauen.

Gewalt von Ménnern gegeniiber Frauen
spielt sich vor allem auch im privaten
Bereich, im Kreis der Verwandten ab. Der
Levit in Richter 19 zogert nicht, in Aus-
serster Bedrdngnis den gewalttitigen
Minnern von Gibea seine Nebenfrau
auszuliefern, um selbst der angedroh-
ten Vergewaltigung zu entgehen. An-
schliessend zerstiickelt er die Leiche und
schickt die Stiicke im Land umher, damit
die Israeliten geschlossen gegen dieses
Unrecht vorgehen. Die Wehrlosigkeit der
Frau ist absolut, und keine heutige Frau
wird diese grauenvolle Geschichte lesen,
ohne dass es ihr eiskalt iiber den Riicken
lauft.



Von einer Vergewaltigung am Konigshof
erzdhlt mit erstaunlicher Einfiihlung in die
Lage der betroffenen Frau 2 Sam 13,1-22.
Amnon, einer der S6hne Davids, verliebt
sich in seine Halbschwester Tamar. Er fin-
det eine List, um mit 7amar allein sein zu
konnen. Er stellt sich krank und bittet dar-
um, dass ihm die Konigstochter Herz-
kuchen backe und an sein Bett bringe.
Dann niitzt er die Situation skrupellos
aus, iiberwiltigt und vergewaltigt seine
Schwester. Kaum hat er sich genommen,
was er wollte, schligt seine Leidenschaft in
Verachtung und Hass um. Er schickt die
geschindete, gesellschaftlich auf Lebens-
zeit ruinierte Frau auf die Strasse. Tamar

kommt mit ihrer Stimme der Weisheit, ih-

rer Berufung auf ungeschriebenes Recht,
thren eindringlichen Beschwérungen an
Amnons Vernunft und ihren Bitten gegen
das Unrecht und die brutale Gewalt nicht
auf.

Die Geschichte von Tamar ist ein be-
klemmendes Zeugnis der Gewalt, der
Frauen in einer patriarchalen Gesellschaft
ausgesetzt sind. Daher wird eine Frau die-
sen Text mit anderen Gefiihlen und Ge-
danken lesen als ein Mann. Und sie wird
feststellen, dass Tamar zwar das Objekt der
rohen Gewalt und Begierde eines Mannes
ist, das Opfer niedertrdachtiger Ménner-
biindnisse, das Opfer mangelnder viterli-
cher Achtsamkelt und mangelnden viterli-
chen Rechtsschutzes und schliesslich als
Unschuldige nochmals das Opfer gesell-
schaftlicher Verachtung, dass aber zumin-
dest die Erzahlenden doch auf seiten Ta-
mars sind, sie von Schuld freisprechen, ihre
Weisheit und Besonnenheit betonen, mit
ihr Mitleid haben. So ist die Geschichte der
Vergewaltigung am Konigshof wenigstens
dem letzten Unrecht, dem Unrecht des
Verschweigens, entrissen worden. In Israel
erinnert man sich der Opfer der Gewalt.
Auch die Geschichte in Ri 11,30-40 von
Jiftachs Tochter, die geopfert wird, weil
ihr Vater ein Geliibde einhalten muss, ist
eine solche gewaltkritische Erinnerungs-
geschichte. Man feiert ein jdhrliches Fest
zur Erinnerung an das als tragisch emp-
fundene Opfer.

2.2. Frauen kommentieren kriegerische
Ereignisse

Das Erste Testament dokumentiert in
mehreren Erzdhlungen den Brauch, dass
israelitische Frauen siegreiche militédrische
Aktionen mit festlich-ausgelassenem
Trommelspiel, Tanz und Gesang feierten,
Helden 1hren Erfolg quittierten und weni-
ger Erfolgreiche mit ihrem gefiirchteten
Spott bedachten. Die Erleichterung der
Frauen, die gewiss oft Anlass hatten, um ihr
eigenes Leben oder ihre Freiheit und um
das Leben ihrer Ménner zu bangen, ist die
unmittelbar verstindliche Ursache des Ju-
bels.

Mirjam ergreift nach dem Durchzug der
Israeliten durch das Rote Meer die Trom-
mel und singt mit den Frauen:

. Singt JHWH, hocherhaben ist er,

Ross und Wagen warf er ins Meer.
(Ex 15,19-21)

Debora stimmt in Ri 5 das Triumphlied
nach dem Sieg iiber Sisera an. Die Tochter
Jftachs tanzt ihrem Vater entgegen, der mit
dem Heer der Israeliten die Ammoniter
geschlagen hat (Ri 11,34).

Die israelitischen Frauen jubeln David
bei seine¢r Riickkehr von der Schlacht ge-
gen die Philister zu:

Saul hat Tausend erschlagen, David
aber Zehntausend. (1 Sam 18,7)

Diesen Texten entsprechen die vielen
Terrakotten der Eisenzeit, die eine
Trommlerin darstellen.’ Es gehorte sich fiir
eine israelitische Frau, auf diese Weise
Anteil an den kriegerischen Ereignissen zu
nehmens Allerdings ist der Jubel iiber den
Tod der Feinde nicht in allen Fillen ganz
ungebmcherb ja es ist denkbar, dass die
gesungenen Kommentare der Frauen in
manchen Fillen einen ironischen Unterton

~hatten.® Das Mirjamlied diirfte urspriing-

lich gegeniiber dem vorangehenden Mo-
selied noch eine kritische Note enthalten
haben;, wie Marie-Theres Wacker ver-
mutet.” Wenn Mirjam singt: «Ross und
Wagen warf er ins Meer», schreibt sie den
Sieg iiber die Agypter nicht den israeliti-
schen Streitkriften, sondern Gott zu. Zu-
dem wird hier iiber die Verichtung von

171



Kriegsmaterial gejubelt, nicht iiber die Ver-
nichtung von Menschenleben, wie im Mo-
selied. Die kritische Pointe ging jedoch
durch die Vokalisierung des hebriischen
Textes zu «Ross und Reiter» schon bald
verloren.

2.3. Frauen trauern um die Opfer
der Gewalt

Frauen sind, auch wenn sie nicht unmit-
telbar Opfer physischer Gewalt werden, in
mannigfacher Weise durch die Auswir-
kungen politisch-kriegerischer Gewaltakte
betroffen. Die Trauerarbeit haben sowohl
die Philister als auch die Israeliten damals
schon vornehmlich an Frauen delegiert.
Tonfigiirchen stellen klagende Frauen,
nicht klagende Minner dar, und der Beruf
der Klagefrau (z.B. Jer 9,71f.) ist in Israel
nicht zufillig ein Frauenberuf.

In 2 Sam 21 ist in den Bericht von
der kalt berechnenden Grausamkeit pa-
triarchaler Politik ein Memento fiir eine
bemerkenswerte israelitische Frau einge-
flochten.® David hatte den Gibeonitern in
einem zwielichtigen politischen Akt als
Wiedergutmachung fiir ihre Verfolgung
durch Saul zwei S6hne und und fiinf Enkel
Sauls ausgeliefert. Die Ménner werden
hingerichtet und nicht bestattet. Rizpa, die
Mutter von zwei Hingerichteten, ist in ihrer
Trauer um die Toten zwar sprachlos, aber
sie zeigt durch ihr aussergewohnliches
Handeln, dass sie diesen sinnlosen Tod
nicht hinnimmt und ihren Toten treu bleibt.
Sie verharrt monatelang trauernd bei den
verwesenden Leichen und hilt die aasfres-
senden Tiere von ihnen fern. Beeindruckt
von Rizpas Treue und Entschlossenheit,
lasst David daraufhin die in Jabesch-Gilead
beerdigten Gebeine Sauls und Jonatans
exhumieren und sie zusammen mit den
Hingerichteten in der Heimatstadt von
Sauls Vater beisetzen.

Rizpa ist ein Vorbild all der Frauen, die
sich heute dafiir einsetzen, dass das Ver-
schwinden ihrer Kinder unter Gewalt-
regimen nicht einfach hingenommen
oder vergessen wird, dass man sich an
die Verschwundenen und Toten erinnert

172

und solange keine Ruhe gibt, bis die
Schuldigen zur Verantwortung gezogen
werden.

2.4. Frauen verhindern Gewalt und
arbeiten fiir den Frieden

Eine Reihe von Frauengeschichten iiber
die Friihzeit Israels zeigt, dass Israelitinnen
sich haufig als Fluchthelferinnen (z.B.
Michal in 1 Sam 19,8-24) und nicht selten
als «Frauen fiir den Frieden» einsetzten
und dabei mit verschiedenen Mitteln der
von Minnern verursachten Gewalt entge-
gentraten.

Die Hebammen Schifra und Pua (Ex
1,15-22) wiren hier zu nennen, die sich
ganz am Anfang der grossen Befreiungs-
geschichte Israels, des Exodus, weigern,
Pharaos Befehl auszufiihren und die israe-
litischen Buben zu toten. Zwei Frauen, die
von Beruf Protektorinnen des Lebens sind,
stellen sich der gewalttitigen Staatsmacht
und den Massnahmen gegen die «Uber-
bevolkerung» entgegen.

Abigajil, von der in 1 Sam 25 erzdhlt
wird, ist eine der klugen Frauen der friihen
Monarchie.” Sie gehort zu einer begiiterten
Familie in Siid-Juda und leitet zusammen
mit ihrem Mann Nabal einen grossen
Wirtschaftsbetrieb. Als David, der mit sei-
nen Soldnern die Gegend vor Uberfillen
externer Nomaden beschiitzt, eines Tages
von Nabal seinen Lohn in Form von Natu-
ralien verlangt, meint der eigenbrotlerische
Mann, er sei dem dahergelaufenen David
nichts schuldig und verweigert die Zah-
lung. Abigajil erfahrt durch ihr Personal
von der gefahrlichen Entwicklung der
Dinge. Sie verliert keine Zeit und lédsst in
eigener Entscheidung die geforderten Ab-
gaben auf Esel laden, um David entgegen-
zureiten. Tatsdchlich verhindert sie, indem
sie David schmeichelt und zuredet, dass
dieser mit seiner Truppe ihrem ganzen
Haus den Garaus macht.

Gewiss, Abigajils Verhalten wird von
vielen Frauen heute problematisiert, vor
allem weil sie sich David gegeniiber sehr
unterwiirfig verhalt. Summa summarum ist
aber vielleicht doch wichtiger, was sie er-



reicht und dass hier ein grosses und unsin-
niges, durch ménnlichen Stolz und ménnli-
che Ehrbegriffe verursachtes Blutvergies-
sen verhindert wird.

Die Rede Abigajils gibt interessante Auf-
schliisse liber ihr Gottesbild. Sie beruft sich
ndmlich David gegeniiber darauf, dass
es auch im Sinne Gottes sei, wenn er sich
als kiinftiger Anfiihrer Israels die Finger
nicht mit dem Blut eines Racheaktes be-
schmutze. Dieses Argument iiberzeugt
den Guerillafiihrer schliesslich, er sagt:

Gelobt sei JHWH, der Gott Israels, der
dich heute mir entgegengesandt hat. Und
gelobt sei deine Klugheit und gelobt du
selbst, dass du mich heute davon abgehal-
ten hast, in Blutschuld zu fallen und mir mit
eigner Hand zu helfen.

Abigajils entschlossenes Handeln wird
in der Erzdhlung durch die nachfolgenden
Ereignisse, ndmlich Nabals Tod und ihre
Heirat mit David, quasi zusétzlich von
gottlicher Warte approbiert.

Von einer weisen Frau, die in einer po-
litisch ungemein brisanten Situation einen
Krieg zu verhindern weiss, berichtet die
Geschichte der Frau von Abel-Bet-Maacha
(2 Sam 20,14-22).'° Auf der Flucht vor
Davids Feldherrn Joab verschanzt sich eine
Truppe von Bichritern, die unter Scheba
einen Aufstand gegen David versuchen, in
der an sich unbeteiligten Stadt Abel-Bet-
Maacha. Bereits beginnt Joabs Armee mit
der Belagerung der Stadt, als eine weise
Frau auf die Stadtmauer tritt. Sehr dezidiert
verlangt sie, mit Joab zu sprechen. Sie fragt
nicht lange nach den Griinden fiir den
Krieg der Minner, sie wirft ihm vor, eine
Stadt JHWHSs vernichten zu wollen, und
treibt ihn mit ihrer Rede so in die Enge, dass
er schliesslich einlenkt und ein Friedens-
angebot unterbreitet.

Auch die Frau von Abel beruft sich auf
JHWH, dessen Erbe nicht einfach der Ver-
nichtung preisgegeben werden darf. Sie
trifft, um unschuldige Menschen zu retten,
allein die Entscheidung, auf Joabs Angebot
einzugehen und lasst den Kopf Schebas
iber die Mauer werfen. Joabs Heer zieht
ab. Auch diese Frau wird von heutigen
Leserinnen mit Kritik nicht verschont. Hat-

te es nicht eine unblutige Losung geben
konnen, hitte es nicht gereicht, Scheba le-
bend auszuliefern? All diese Fragen sind
berechtigt, aber nicht zu beantworten. Der
Krieg ist bereits im Gang, als die Frau von
Abel mit den Verhandlungen beginnt. Wis-
sen wir, welche Mdoglichkeiten ihr noch
offenstanden?

2.5. Frauen wenden Gewalt
als politisches Mittel an

An dieser Stelle wire natiirlich einiges
zu sagen liber die Koniginnen und Koni-
ginmiitter Israels und Judas, die genau wie
die minnlichen Herrscher Justizmorde be-
gingen (Isebel) und Leute kaltbliitig um-
bringen liessen (Atalja). Es ist auch darauf
hinzuweisen, dass Frauen bei der Verteidi-
gung von Stidten durchaus selbst zu Stei-
nen griffen, um die anstiirmenden Feinde
zuriickzuschlagen (Ri 9,-53).

Ich mochte mich hier jedoch auf die be-
sonderen Erzdhlungen beschrinken, wo
Gewalttaten von Frauen in der biblischen
Darstellung gebilligt bzw. als Handlungen
im Sinne Gottes hervorgehoben werden.

Dies ist der Fall bei Jael (Ri 4-5) und bei
Judit. Jael lockt den kanaaniischen Feld-
herrn Sisera in ihr Zelt und erschldgt den
Schlafenden mit einem Zeltpflock. Durch
Jaels Tat wird Israel von der Ubermacht der
Kanaander befreit, durch diese Tat kann
Gott befreiend handeln.

Dass solche Einzelaktionen nur in sehr
extremen Situationen vorkamen oder vor-
stellbar waren, wird im Judit-Buch beson-
ders anschaulich. Das Buch Judit ist im 2.
oder vielleicht sogar erst im 1. Jahrhundert
verfasst worden.!' Es erzihlt keine histori-
schen Begebenheiten, sondern einen klei-
nen Roman von der immer wiederkehren-
den Befreiung Israels aus der Hand seiner
Bedriicker. Judit, eine wohlhabende und
fromme Witwe, wird initiativ, als ihre
Heimatstadt Betulia durch das Heer Nebu-
kadnezars bedroht ist. Die Verantwortli-
chen der Stadt wissen keinen Rat, sie war-
ten verzweifelt auf Gottes Hilfe. Judit wirft
ihnen Kleinglauben vor und dass sie Gott
mit ihrer Warterei erpressen. So begibt sie

173



sich, ohne die Details ihres Plans zu verra-
ten, mit ihrer Dienerin in die Hohle des
Lowen. Es gelingt ihr, Holofernes, den
feindlichen Feldherrn, mit ithren weibli-
chen Reizen in die grosste Falle seines
Lebens zu locken. Kaum ist der betrunkene
und liebestrunkene Holofernes einge-
schlafen, enthauptet Judit ihn mit seinem
eigenen Schwert.

Die Reaktionen von Frauen auf die Judit-
Gestalt sind oft heftig. Die Vorstellung,
dass eine Frau einen Menschen umbringt,
ist vielen ganz unertriglich. Das Juditbuch
selbst aber zeichnet die Tyrannenttterin
durchaus noch nicht als femme fatale. Judit
greift in einer extremen Lage zu einem ex-
tremen Mittel.!! Judits Gebet (Jud 9) und ihr
Danklied (Jud 16) aber formulieren einen
Gottesglauben, der militidrische Stiarke und
Gewalt grundsitzlich und im Namen Got-
tes hinterfragt. Judit betet in 9,7-11:

Sieh doch, die Assyrer haben eine riesige

Streitmacht,
riithmen sich mit Ross und Reiter,
prahlen mit der Kampfkraft ihrer Fuss-

truppen,
hoffen auf Schild und Speer, Bogen und

Schleuder
und erkennen nicht, dass du der Herr

bist, der die Kriege beendet...

Gib meiner Hand, mir, der Witwe, Macht zu
dem, was ich geplant habe...

zerschlage ihren Stolz durch die Hand
einer Frau.

Denn deine Macht stiitzt sich nicht auf die
grosse Zahl

und deine Herrschaft nicht auf krdftige

Mdnner,
sondern du bist der Gott der Erniedrigten,
du bist der Helfer der Kleinen, der Beistand

der Schwachen,
der Beschiitzer der Verachteten, der Retter

der Hoffnungslosen.

Nach ihrer rettenden Aktion stimmt Judit
das Danklied fiir Gott an:
Stimmt an meinem Gott mit Pauken,
singt meinem Herrn mit Zimbeln!
Lasst ihm erklingen Psalm und Lobgesang,
verherrlicht und ruft an seinen Namen!
Fiirwahr, ein Gott, der Kriege beendet,

ist der Herr.

174

Judits Gott ist ein Gott des Friedens, der
Gewalt und Streitkrifte, die hier aus-
driicklich den Minnern zugeordnet wer-
den, ablehnt. Es ist Israels Gott, der
sich von ménnlichen Tugenden'® und vor
allem von militdrischer Macht héaufig
distanziert. Dieser Gott verbiindet sich
lieber mit einem David, der ohne
Riistung gegen Goliat antritt, oder mit
einer Judit, die sich schutzlos in grosste
Gefahr begibt.

3. Grundsitzliches zum Thema
aus feministischer Sicht

Die Gewaltproblematik dridngt uns in
besonderer Weise, eine feministisch-kriti-
sche Hermeneutik im Umgang mit Texten
des Ersten Testaments zu entwickeln.
Wenn der Ausgangspunkt jeder Bibellek-
tiire die Erfahrung von Unterdriickung und
Befreiung (in diesem Fall von Frauen) ist,
miissen wir versuchen, die biblischen Texte
mit einer Hermeneutik der Skepsis und der
Erinnerung zu lesen."* Wir lesen sie skep-
tisch, weil sie moglicherweise patriarchale,
androzentrische Sichtweisen dokumentie-
ren und weil es uns nicht darum gehen
kann, die Texte apologetisch zu rechtferti-
gen. Wir lesen sie aber auch zur Erinnerung
der Geschichte von Macht und Ohnmacht
unserer Miitter im Glauben. Die (kritische)
Solidaritat mit diesen leidenden, hoffen-
den, glaubenden Frauen gestattet uns nicht,
ihre Geschichte zu den Akten zu legen,
sondern fordert uns heraus, diese Ge-
schichte sichtbar zu machen, dem Ver-
schweigen zu entreissen und in diesem
Prozess ein Stiick unserer eigenen Befrei-
ungsgeschichte zu schreiben.

Die Hermeneutik der Skepsis und Erin-
nerung zwingt uns in heilsamer Weise ge-
rade in der Gewaltfrage zu Differenzie-
rungen. Wir konnen nicht davon ausgehen,
dass Frauen von Natur aus friedfertiger
sind als Minner (oder Gottinnen friedfer-
tiger als Gotter). Die biblischen Traditio-
nen dokumentieren vielmehr, wie Frauen
von Kultur aus auf bestimmte Werte und
Verhaltensweisen in Konfliktsituationen
hin sozialisiert und delegiert werden. Sie



geben zugleich Zeugnis ab, wieviel psychi-
sche, manchmal auch physische Stérke und
wieviel Glaubenskraft Frauen in solchen
Situationen aufbringen.

Es ist mir ein Anliegen, an dieser Stelle
den grosseren Horizont einer feministisch-
theologischen Auseinandersetzung mit
dem Thema Gewalt und Bibel abzustecken.
Feministische Theologie und Exegese ha-
ben die Aufgabe, sich mit der offenen und
der verdeckten Gewalt, die eine hierar-
chisch strukturierte, patriarchale Gesell-
schaft gegen Frauen richtet, zu befassen."
Strukturelle Gewalt ist ursdchlicher als die
durch sie ausgeloste physische, sichtbare
Gewalt oder Gegengewalt. Hier fehlen
aber noch grundlegende frauenspezifische
Untersuchungen sozialgeschichtlicher Art.
Inwiefern waren Israelitinnen Opfer der
strukturellen, patriarchalen Gewalt ihrer
Gesellschaft? Wir konnen mit Bestimmit-
heit sagen, dass vor allem die Witwen in
Israel die am schlimmsten von sozialen
Missstinden und Ausbeutung betroffene
Bevolkerungsgruppe waren. Es wire
ebenso darmach zu fragen, welche Frauen
der Oberschicht zur strukturellen Gewalt
gegen Frauen beitrugen usw.

Aber nicht nur die Sozialgeschichte,
auch die eigentliche Theologie- und Reli-
gionsgeschichte gibt Anlass zu Riickfra-
gen. Ist die Geschichte des Monotheismus
eine Siegergeschichte, die auf Kosten der
religidésen Bediirfnisse und Uberzeugun-
gen der Frauen in Israel ihren Weg mach-
te?'¢ Ist nicht auch strukturelle Gewalt am
Werk, wenn Frauen als religiose Subjekte
1m Zusammenhang von Géttinnenkulten
ddmonisiert werden, wenn die Beziehung
zwischen JHWH und Israel im Symbol als
eine hierarchische zwischen Eheherr und
Frau beschrieben wird, wenn religioser
Fanatismus in der Zeit der Restauration die
Praxis der Mischehen auf Kosten der aus-
landischen Frauen zu zerschlagen sucht
usw.? Diese Themen im Blick zu behalten,
ist notwendig. Die offene oder physische
Gewalt, die sich gegen Frauen richtet oder
die im FEinzelfall von Frauen angewendet
wird, ist nicht mehr als ein Symptom fiir
tiefergehende Gewaltsamkeiten.

Haben wir Grund zu glauben, dass wir
die Bibel mit ihren Positionen und Ge-
schichten zum Thema Gewalt hinter uns
lassen konnen? Frauen waren damals und
sind heute vielfiltig betroffen von Gewalt,
Frauen berufen sich bis heute auf die Tradi-
tion und den Gott Israels, um von Méannemn
verursachte Gewalt im Privaten und Politi-
schen abzulehnen oder abzuwenden. Das
Erste Testament hat die Erinnerung an
Israelitinnen, nicht Pazifistinnen, aber
Friedensbringerinnen, bewahrt, die, weil
sie an einen Gott glaubten, der Frieden
will, auch daran glaubten, dass Gewalt ein
Ende haben muss.

Ich mochte abschliessend dafiir plddie-
ren, dass sich gerade Frauen in unseren
Liandern den biblischen Texten, deren An-
sichten und Geschichten zur Gewalt wei-
terhin stellen. Ist nicht die Ablehnung ge-
geniiber einer literarischen Tradition, die
Gewalt zur Sprache bringt, offen und oft
auch kritisch beim Namen nennt, nur vor-
dergriindig pazifistisch motiviert? Geht es
nicht vielmehr um unser Bediirfnis, eine
saubere Weste zu haben, uns nicht einmal
mehr am Thema Gewalt die Hénde
schmutzig machen zu wollen, da wir in der
luxuridsen Lage sind, uns und die eigene
Existenz gar nicht gegen Gewalt verteidi-
gen zu miissen, wihrend unzéhlige Frauen
weltweit an den vom Wohlstand unserer
Linder mitbedingten Gewalt- und Un-
rechtsstrukturen leiden?

Max Frisch hat in seinen Tagebiichern
die Gewaltfrage in Form von vier fiktiven
Verhoren zwischen zwei Personen A. und
B., also dialogisch, diskutiert."” A fragt:

Bejahst du die Pistole im Cockpit?
Darauf sagt B:

Es steht mir nicht zu, die Pistole im Cock-
pit zuverurteilen, weil ich ohne sie auskom-
me. Was ich zum Leben brauche, habe ich
ohne Gewalt, das heisst, ich habe es durch
die Recht-erhaltende Gewalt. Andere sind
in einer anderen Lage; meine Recht-Gldiu-
bigkeit erndhrt sie nicht, kleidet sie nicht,
behaust sie nicht, versetzt sie nicht in den
Luxus, auszukommen ohne Gewalt... Ich
befinde mich nicht in der Lage, die eine
Anwendung von Gewalt rechtfertigt.

175



Dies soll nun gerade nicht bedeuten, dass
wir uns besser aus allem heraushalten. Eine
differenzierte feministische Kritik unserer
biblischen Tradition tut not. Wenn wir
glauben, dass uns in ihr die Gottheit des
Lebens begegnet, diirfen wir sie an diesem
Anspruch auch messen. Es gibt heute keine
Legitimation mehr, von Gott als Krieger
und Kriegsfiihrer zu sprechen. Gott hasst
unsere Kriege, wo immer sie stattfinden. Es
gibt keine Legitimation mehr, das Schwei-
gen Gottes zu Erniedrigung und Verge-
waltigung von Frauen hinzunehmen. Gott
wird Partei ergreifen.

Der jiidischen feministischen Theolo-
gie' kommt das Verdienst zu, noch weite-
re, radikale Fragen zur Gewaltproblematik
formuliert zu haben: Ist der theologische
Gedanke der Erwdhlung von Vélkern noch
haltbar? Schafft nicht das Bewusstsein der
besonderen Erwéhlung, des exklusiven
Besitzes der Wahrheit eine Grundlage
fiir Diskriminierung der jeweils anderen
Gruppen oder Volker? Prégt nicht das Be-
wusstsein einer einzigartigen Erwéhlung,
einer besonderen Beschaffenheit, eines
besonderen Wesens immer wieder neue
unheilige Hierarchien und gewaltvolle
Ordnungen?

Vielleicht wire es im Sinn vieler Frauen
ein Beitrag zum Wachsen der Volker in der
Friedfertigkeit, wenn die christlichen Kir-
chen sich ihrer eigenen Gewaltgeschichte
und der unausweichlichen Frage stellten,
ob es nach einer solchen Geschichte noch
angeht, den Anspruch auf den Besitz einer
absoluten Wahrheit zu erheben.

1 Zitiert nach Erich Fried, Voriibungen fiir Wunder.
Gedichte von Zorn und von der Liebe, Berlin 1987, S.
40f.

2 Die Beispiele beziehen sich zum grosseren Teil auf die
Zeit der Staatenbildung und frithen Monarchie Israels
(vgl. zu den Frauentexten der Samuelbiicher Silvia
Schroer, Die Samuelbiicher, Stuttgart 1992).

3 Géttinnen, Gotter und Gottessymbole, Neue Erkennt-
nisse zur Religionsgeschichte Kanaans und Israels
aufgrund bislang unerschlossener ikonographischer
Quellen, Fr.i.Br. 1992.

4 Mein Gott, warum hast du mich vergessen! Frauen-
schicksale im Alten Testament, Giitersloh 1987.

5 Vgl. zu den Trommlerinnen den Beitrag von Carol I.
Mevers, Of Drums and Damsels: Women’s Perfor-

176

mance in Ancient Israel, Biblical Archaeologist 54
(1991/1), S. 16-27.

6 Vgl. dazu Athalya Brenner/Fokkelien van Dijk-Hem-
mes, On Gendering Texts. Female and Male Voices in
the Hebrew Bible, Leiden 1993, S. 32-48.

7 Mirjam. Kritischer Mut einer Prophetin, in: Karin
Walter (Hg.), Zwischen Ohnmacht und Befreiung.
Biblische Frauengestalten, Fr.i.Br. 1988, S. 44-52.

8 Vgl. auch Silvia Schroer, Die Samuelbiicher, S. 189—
191.

9 Vgl. Silvia Schroer, Abigajil. Eine kluge Frau fiir den
Frieden, in: Karin Walter (Hg.), Zwischen Ohnmacht
und Befreiung, S. 92-99.

10 Vgl. Silvia Schroer, Und als der nichste Krieg be-
gann... Die weise Frau von Abel-Bet-Maacha, in: An-
gelika Meissner (Hg.), Und sie tanzen aus der Reihe.
Frauen im Alten Testament, Stuttgart 1992, S. 145-154.
11 Vgl. die Einleitung bei Erich Zenger, Das Buch
Judit, Giitersloh 1981. Zitate im folgenden nach seiner
Ubersetzung.

12 Nebenbei bemerkt ist nach der katholischen Tradi-
tion Tyrannenttung — und darum handelt es sich bei
Judits Aktion — «erlaubt».

13 Vgl. die Distanzierung JHWHs von minnlichen
Rachegefiihlen in Hos 11; dazu Helen Schiingel-Strau-
mann, Gott als Mutter in Hosea 11, Tiibinger Theol.
Quartalschrift 166 (1986), S. 119-134.

14 Obwohl es erst Ansitze zu einer feministisch-kriti-
schen Hermeneutik des Ersten Testaments gibt, diirften
sich einige Grundlinien der Hermeneutik, die von
Elisabeth Schiissler Fiorenza (Zu ihrem Gedichtnis.
Eine feministisch-theologische Rekonstruktion der
christlichen Urspriinge, Miinchen 1988) fiir das Zweite
Testament erarbeitet wurde, auch fiir den Umgang mit
Texten des Ersten Testaments bewéhren.

15 Vgl. Frauen fiir den Frieden Basel (Hg.), Unsere
tagliche Gewalt. Oft nicht-erkannte Formen von Re-
pression in unserer Gesellschaft, Basel 1983.

16 Vgl. Marie-Theres Wacker, Feministisch-theologi-
sche Blicke auf die neuere Monotheismus-Diskussion.
Anstosse und Fragen, in: dies./Erich Zenger (Hg.), Der
eine Gott und die Goéttin. Gottesvorstellungen des bib-
lischen Israel im Horizont feministischer Theologie,
Fr.i.Br. 1991, S. 17-48.

17 Das folgende Zitat aus: Max Frisch, Tagebuch 1966—
1971, Fr.a.M. 1979, S. 340f.

18 Ich denke vor allem an Judith Plaskow, Und wieder
stehen wir am Sinai. Eine jiidisch-feministische Theo-
logie, Luzern 1992,



	Sie glaubten an Gott und das Ende der Gewalt : Frauen und die Gewaltfrage im Ersten Testament

