
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 87 (1993)

Heft: 4

Artikel: Katholische Kirche für die Todesstrafe - wie lange noch?

Autor: Knaup, Ingo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143763

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143763
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


der ja eigentlich ein Irrationalismus
ohnegleichen ist, käme mir mein Mut sehr
schnell abhanden. Also nutze ich ihn lieber,
um diesem «Realismus» meine Sicht der
Dinge entgegenzustellen. Beispielsweise
jede Art Krieg abzulehnen und dies auf
meine Weise kundzutun. Um so wenigstens
ein paar Köpfe und Herzen zu erreichen, sie

durch ihr Lachen merken zu lassen: Man
kann sich auch anders verhalten. Kurz, ich
versuche, dem Publikum Lust und Mut zu
machen, auch mal Nein zu sagen. Oder, wo
es Sinn macht, Ja. Vielleicht ist dies mein
Hauptmotiv, Abend für Abend auf die
Bühne zu klettern und obendrein noch Geld
dafür zu nehmen...

IngoKnaup

Katholische Kirche für die Todesstrafe
wie lange noch?

Im Herbst 1992 hat der Vatikan seinen «Weltkatechismus» vorgestellt. (Eine deutsche
Übersetzung liegt noch nicht vor.) Im Kapitel über das Fünfte Gebot «Du sollst nicht
töten» befasst sich dieses Dokument auch mit der Todesstrafe, aber nicht, um sie zu ächten,
sondern um sie zu legitimieren. Ingo Knaup, ein über diesen Erlass zu Recht empörter
Leser der Neuen Wege und engagierter Mitarbeiter von Amnesty International, macht sich
Gedanken zum skandalösen Rückfall des katholischen Lehramtes hinter die heutige
Entwicklung des weltweiten Menschenrechtsbewusstseins und fragt, wie ein solches
Denken mit der biblischen Botschaft noch in Einklang zu bringen sei. Red.

Weltkatechismus Art. 2266: «... ohne
dabei für äusserst schwere Fälle die
Todesstrafe auszuschliessen»

In Art. 2266 des sogenannten Weltkatechismus

der katholischen Kirchen ist zweimal

von legitimer Gewalt des Staates zur
Verteidigung des Gemeinwohls die Rede.
Das eine Mal geht es um Bestrafung des
Angreifers von innen, das andere Mal um
die Anwendung von Waffengewalt gegen
den Aggressor von aussen. Wörtlich heisst
es da:

«Das Gemeinwohl der Gesellschaft zu
erhalten, verlangt, den Angreifer ausser-
stand zu setzen, (ihr) zu schaden. In dieser
Hinsicht hat die überlieferte Lehre der
Kirche das Recht und die Pflicht der legitimen

öffentlichen Gewalt als wohlbegründet
anerkannt, der Schwere des Vergehens

angemessene Strafen zu verhängen, ohne
dabei für äusserst schwere Fälle die
Todesstrafe auszuschliessen. Aus ähnlichen
Gründen haben die Inhaber der (öffentlichen)

Gewalt das Recht, mit Waffengewalt
die Angreifer des Staates, für den sie
verantwortlich sind, zurückzuweisen»
(Übersetzung von I.K.).

Die fast unscheinbare Bemerkung
bedeutet, dass diese unmenschliche und
unumkehrbare Strafe keineswegs gänzlich
ausgeschlossen, geschweige denn als
menschenrechtswidrig verurteilt wird. Die
Aussage ist für uns alle sehr enttäuschend,
um nicht zu sagen skandalös, sofern wir
Äusserungen der katholischen Kirche bzw.
des Vatikans nicht ohnehin als für die
Menschheit belanglos betrachten. Man
muss sich nur einmal klarmachen, was alles
mit solch einem Blankoscheck zu rechtfer-

123



tigen ist. Sprachlich haben wir es hier mit
einem überflüssigen Anhängsel zu tun,
einem gerade durch diese Tatsache zusätzlich
empörenden Rechtsvorbehalt, eines
kasuistischen Winkeladvokaten würdiger als der
römischen Glaubenskongregation.

Diskussion?

Nun hat allerdings der Präfekt der
Glaubenskongregation, Kardinal Joseph
Ratzinger, bei der Vorstellung des Weltkatechismus

erklärt, «die kirchliche Auffassung

von der Todesstrafe könne diskutiert
werden und sich durchaus von der bisherigen

Haltung entfernen». Wie ernst mag das

gemeint sein? Hatten sich nicht bereits
zahlreiche nationale Bischofskonferenzen,
etwa in Frankreich und Kanada, auf den
Philippinen und in den USA, für die gänzliche

Abschaffung der Todesstrafe
ausgesprochen, und erst noch angesichts einer
Öffentlichkeit, die dieser Strafe eher günstig

gesinnt ist? Seit wann, wie, wo und von
wem können in der katholischen Kirche
solche Fragen «diskutiert» werden? Und
wozu, wenn der Vatikan nicht einmal
Bischofskonferenzen emst nimmt? Was wäre
wohl das Ergebnis, wenn dieser mit dem
unerfüllbaren Anspruch universaler
Gültigkeit auftretende Katechismus tatsächlich

weltweit zur allgemeinen Diskussion
gestellt würde?

Sicher nicht diskutieren, hingegen als
willkommene Schützenhilfe begrüssen
und benützen werden den Artikel 2266 die
autoritären, menschenrechtsverachtenden
Regime jeder Couleur.

Verschiedene Massstäbe

Andererseits wäre eine gründliche,
weiterführende Diskussion der Frage der
Todesstrafe wirklich sinnvoll (gewesen). Das
allgemeine Menschenrechtsbewusstsein ist
nämlich inzwischen wesentlich weiter
fortgeschritten als dasjenige des Vatikans.
Beispielsweise in der ÜNO, wo der Vatikan
immerhin Beobachterstatus hat. Er hält es
allerdings nicht einmal für nötig, die UNO-
Konvention zur Abschaffung der Folter zu

unterschreiben. Und wie will die katholische

Kirche dem gewichtigen Vorwurf
begegnen, sie messe den Wert des Lebens
nach Gutdünken und mit wechselnden
ethischen Massstäben? Dies ist zu erläutern:

Geht es, einerseits, um die Abtreibung,
so wird die Tötung ungeborenen und
schutzlosen Lebens verurteilt. Der Staat
habe nicht das Recht, die Verletzung des
Grundrechts auf Leben zuzulassen, sonst
sei hier Widerstand gegen den Staat ethisch
gerechtfertigt (Art. 2273). Geht es,
andererseits, «nur» um die Todesstrafe, so wird
derselbe Staat ethisch legitimiert, einem
Menschen, der ihm wehrlos ausgeliefert
ist, ebendieses Grundrecht auf Leben zu
rauben und ihn umbringen zu lassen. Auch
hier wäre Widerstand ethisch gerechtfertigt
und erforderlich!

Um die Verwirrung vollkommen zu
machen, hat sich derselbe Vatikan, der
die Todesstrafe zulässt, verschiedentlich
für die Begnadigung zum Tode
Verurteilter eingesetzt. 1972, beim Prozess
Patrick Henry, schrieb der Osservatore
Romano: «Was auch immer die Verbrechen
seien, deren ein Mensch sich schuldig
gemacht habe, verliert er doch nicht
sein Grundrecht auf Leben.» Und neulich
erst, anlässlich einer Hinrichtung in
Kalifornien, forderte Radio Vatikan die
Abschaffung der Todesstrafe. Sie sei «eine
sehr primitive Art», Gerechtigkeit schaffen
zu wollen.

Darüber hinaus ist man in Rom kaum so
wirklichkeitsfremd und naiv, zu übersehen,
was heutzutage alles an «legitimer öffentlicher

Gewalt» existiert oder was «Todesstrafe»

in der brutalen Realität heisst:
«Legitime öffentliche Gewalt» - das

bedeutet(e), konkret und de facto: das
«Dritte Reich» der Nazis, die Staaten des

(in China bis heute fortbestehenden) «real
existierenden Sozialismus», das Schah-
Regime wie die Ayatollah-Herrschaft im
Iran, Militärdiktaturen in Lateinamerika,
Afrika, Asien (früher auch in Portugal und
in Spanien) usw.

«Todesstrafe» - das bedeutet, konkret
und de facto, dass alljährlich Abertausende

124



durch «legitime staatliche Behörden»,
öffentlich oder im Geheimen, umgebracht
werden - durch vom «Staat» mit dieser
Dreckarbeit beauftragte Henker, durch
Todesschwadronen, die von den Behörden
geduldet oder gar gefördert werden, oder
durch militärische Exekutionspelotons.

Wer wird «zum Tode verurteilt»? Diebe,
Mörder, Drogenhändler, Schmuggler;
sogar Jugendliche und Geisteskranke;
unverhältnismässig viele Schwarze; politische

Gegner der Herrschenden; solche, die
sich keinen guten Anwalt leisten können.
Aber auch am vorgeworfenen Verbrechen
Unbeteiligte und Unschuldige; denn der
«legitimen öffentlichen Gewalt» unterlaufen

nicht wenige Justizirrtümer. Aber was
macht's? Wenn ein Opfer erst einmal
exekutiert ist, lässt sich sowieso nichts mehr
ändern. Wenn nicht «kurzer Prozess»
gemacht und das Todesurteil sofort
vollstreckt wird, wird es vielleicht für ein Jahr
«zur Bewährung» ausgesetzt (z.B. in China),

oder die Verurteilten kommen in die
«Todeszelle». Darin sind sie praktisch total
isoliert und in ständiger Ungewissheit über
den Hinrichtungstermin. Es kann Tage,
Wochen, Monate, Jahre, Jahrzehnte so
gehen, bis die zum Tod Verurteilten doch
noch hingerichtet oder aber als unschuldig
entlassen werden.

Hinrichtungen erfolgen zum Teil immer
noch nach den althergebrachten Weisen der
«Henkerskunst»: durch Steinigung, mit
Schwert und Strick oder mit «fortschrittlicheren,

humaneren» Techniken, wie
Guillotine, elektrischer Stuhl, Gaskammer,
Giftspritze, Gewehr, Pistole usw. - aber
immer durch Menschen wie du und ich.
Und alles das wird mit dem diskreten kleinen

Nebensätzchen im Weltkatechismus
der katholischen Kirche bzw. des Vatikans
bemäntelt, legitimiert, zumindest aber
stillschweigend hingenommen und geduldet!

Biblische Begründung?

Die Legitimierung der Todesstrafe durch
den Weltkatechismus steht auch in
bibeltheologischer Hinsicht auf keinem tragfä¬

higen Grund. Zwar spielt die Todesstrafe
im Alten Testament eine erhebliche Rolle,
die bis ins Neue Testament reicht. Saulus
als gesetzestreuer Pharisäer (Phil 3,4-7)
stimmt der Hinrichtung des Stephanus
durch Steinigung zu und ist als
Hinrichtungszeuge dabei (Apg 7,57-8,1). Später
hingegen, als Paulus, verkündet er den
Vorrang der Liebe: «Die Liebe tut dem
Nächsten nichts Böses. So ist die Liebe die
Erfüllung des Gesetzes» (Rom 13,9-10).
Allerdings ist schon im Alten Testament die
Sache nicht so eindeutig. «Du sollst nicht
töten», lautet nicht nur das Fünfte Gebot
(Ex 2,13), auch Gott selbst verhindert, dass
der Ur-Mörder Kain verfolgt und nun
seinerseits getötet wird (Gen 4,13).

Solange die Urkirche im Römischen
Reich verfolgt wurde, war sie grundsätzlich

und streng gegen jede Mitwirkung von
Christen beim Töten von Menschen, sei es
durch das Militär, sei es durch die Exekution

einer Todesstrafe. Nachdem jedoch,
unter Konstantin, das Christentum zur
Staatsreligion avanciert war, änderte sich
auch die ablehnende Haltung der Kirche
gegenüber Militärdienst und Todesstrafe.
Damit begann eine historisch verhängnisvolle

Entwicklung der kirchlichen
Lehrmeinung, die viele Menschen das Leben
kosten sollte. Auf eine Theorie scholastischer

Konstruktionen ideologisch und
institutionell abgestützt (Zwei-Schwerter-
Lehre, Inquisition zum Schutz der reinen
Lehre usw.), wurden durch viele Jahrhunderte

- und in allen christlichen Kirchen -
Abertausende zu Ketzern, Häretikern, Hexen

usw. erklärt. Sie wurden in (nach
unserm Rechtsverständnis) unfairen Ketzer-
und Hexenprozessen «hochnotpeinlich
befragt», d.h. aufs grausamste gefoltert, dann
zum Tode verurteilt und den «legitimen»
weltlichen Behörden übergeben. Die Opfer,

die mit Schwert und Strang, mit Wasser
und Feuer umgebracht wurden, waren
bibeltreue, aber kirchenkritische Christen
(z.B. die Waldenser) und ungezählte Frauen,

die als Hexen qualvoll auf dem
Scheiterhaufen endeten, und - immer wieder, bis
hin zur Shoah in unserem Jahrhundert - die
Juden und Jüdinnen.

125



Von einem Schuldbekenntnis der
Kirche(n) ist historisch nichts bekannt.
Statt dessen nun also jetzt, am Ende des
20. Jahrhunderts christlicher Zeitrechnung,

dieser Weltkatechismus. Trotz aller ¬
vergangener wie gegenwärtiger -
Missbräuche gesteht er immer noch,
überflüssigerweise und ohne Not, der «legitimen
öffentlichen Gewalt» das «wohlbegründete»

Recht auf Strafe zu, «ohne dabei für
äusserst schwere Fälle die Todesstrafe
auszuschliessen».

Im Gegensatz zum Weltkatechismus
enthält das Neue Testament drei ganz
andere Aspekte, die mit der Todesstrafe nicht
in Einklang zu bringen sind:

1. Gott will nicht den Tod des Sünders,
sondern, dass dieser lebe: «Er ist ja nicht
ein Gott von Toten, sondern von Lebendigen»

(Mt 22,32). «Jeder, der seinen Bruder
hasst, ist ein Menschenmörder, und ihr
wisst, dass in einem Mörder nicht das

ewige Leben sein kann« (1 Joh 3,15).
2. Ähnlich wie Gott bei Kain verhindert

Jesus, dass ein nach alttestamentlichem
Gesetz an sich «rechtmässiges» Todesurteil

vollstreckt wird (Joh 8,3-11). Das tut er,
indem er den Richtern die Kompetenz dazu
praktisch aberkennt («Wer von euch ohne
Sünde ist, werfe den ersten Stein auf sie»)
und die Frau sozusagen in die Resozialisierung

entlässt («Geh hin, und von nun an
sündige nicht mehr»). Ähnlich heisst es
auch bei Paulus (Rom 2,1): «Darum bist
du, o Mensch, in jedem Falle ohne
Entschuldigung, wenn du richtest; denn willst
du über den andern richten, so sprichst du
über dich selbst das Urteil: du tust ja
dasselbe, Richter!»

3. Schliesslich ist der Prozess Jesu
selbst das Musterbeispiel für einen von der
«rechtmässigen öffentlichen Gewalt»
formal vielleicht korrekt durchgeführten, aber
ungerechten politischen Prozess, mit dem
an einem Unschuldigen ein Exempel
statuiert werden soll. Der Prozess endet mit
dem Todesurteil, das dann auch sofort,
nach allen Regeln damaliger «Henkerskunst»,

vollstreckt wurde. - Sind nun die
Christen und ihre Kirchen durch dieses
abschreckende historische Beispiel ein für

allemal von der Befürwortung der Todesstrafe

abgeschreckt worden? Leider nicht
im geringsten - wie die Geschichte bis in
unsere Tage zeigt!

Des Christentums unwürdig!

Warum die katholische Kirche heute
noch einen Weltkatechismus mit diesem
Zusatz («ohne dabei für äusserst schwere
Fälle die Todesstrafe auszuschliessen») für
notwendig hält, ist unerfindlich. Es wäre
eigentlich nur recht und billig, wenn jeder,
der für die Todesstrafe eintritt oder nicht
bereit ist, sie «auszuschliessen», von der
«legitimen öffentlichen Gewalt» auch
verpflichtet werden könnte, sie mit eigener
Hand zu vollstrecken... Die von den
Vereinten Nationen (ohne Vatikan und
Schweiz) vertretene Forderung nach
vollständiger Abschaffung der Todesstrafe,
und zwar weltweit, muss sich auch an den
Vatikan richten. (Die Schweiz hat die
Todesstrafe inzwischen gänzlich
abgeschafft.). Dieser seltsame, unzeitgemässe
Zusatz im Weltkatechismus widerspricht
zutiefst dem Liebesgebot Jesu, widerstreitet

dem Geist des Evangeliums und ist des
Christentums unwürdig.

126


	Katholische Kirche für die Todesstrafe - wie lange noch?

