
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 87 (1993)

Heft: 4

Artikel: Der süsse Tod oder Die definitive Lösung der sozialen Frage :
Anmerkungen zur "neuen Euthanasie-Debatte"

Autor: Jürgmeier

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143761

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143761
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jürgmeier

Der süsse Tod oder Die definitive Lösung
der sozialen Frage
Anmerkungen zur «neuen Euthanasie-Debatte»

«Bio»-Technologie, die dem Namen nach vorgibt, im Dienst des «Lebens» zu stehen,
erweist sich immer mehr als tödliche Gefahrfür das Leben selbst und damit auchfür eine
lebenswerte Gesellschaft. Eine dieser Technologien vor allem, die pränatale Diagnostik
(vorgeburtliche Untersuchung), unterwirft zukünftige Eltern behinderter, «lebensuntauglicher»

Kinder einem immer offenkundigeren Zwang zur Abtreibung. Dahinter steht die
Ideologie einer «behindertenfreien Gesellschaft», und das heisst im Klartext: einer
Gesellschaft, die sich der Behinderten entledigt, um die «definitive Lösung der sozialen
Frage» herbeizuführen. Die Horrorvision will, dass nur noch geboren wird, wer die
genetische Prüfung seiner späteren ökonomischen Verwertbarkeit besteht. Jürgmeier, der
Autor des folgenden Textes, ist Schriftsteller und Sekretär von ANORMA (CeBeeF
Schweiz), der Herausgeberin der lesenswerten Zeitschrift PULS, die sich mit den hier
aufgeworfenen Fragen besonders engagiert und kompetent auseinandersetzt. Red.

Unzumutbares Leben oder totale
Gesundheit?

Das Leben ist das Leben. Und versehrbar.

Und endlich. Der Tod ist der Tod. Und
sonst nichts. Das Leiden ist das Leiden.
Und sonst nichts. - Sätze oder Realitäten,
die wir als unerträglich, als unzumutbar
empfinden. Sätze und Realitäten, denen
Menschen immer wieder etwas
entgegenzusetzen versuchten: Tod und Leiden
mit Sinn versehende, sie überwindende,
transzendierende Ideologien, Hoffnung auf
himmlische oder irdische Paradiese und
Ewigkeiten, Hoffnung auf Auferstehung,
ewiges Leben oder totale Gesundheit.

Diese individuellen Sehnsüchte sind
verständlich. Wir alle sind von ihnen in der
einen oder anderen Weise geprägt. Wo ihre
Einlösung, das heisst die Unfähigkeit, die
Grenzen des Lebens auch hinzunehmen,
wo diese Unfähigkeit zu trauern
gesellschaftliche Realitäten und Normen schafft,
da droht Fürchterliches.

Das ist der Ausgangspunkt meiner
Anmerkungen zum Thema «Der süsse Tod

112

oder Die definitive Lösung der sozialen
Frage». Ich stelle ein Zitat des deutschen
Autors Klaus Dörner aus seiner kritischen
Auseinandersetzung mit der modisch
gewordenen Propaganda des süssen Todes als
Alternative zu leidvollem Leben und Sterben

voran. Klaus Dörner schreibt in seinem
Buch «Tödliches Mitleid»:

«... wenn man nämlich eine Gesellschaft
aus immer besseren, sozialeren, gesünderen

und glücklicheren Menschen will, dann
muss man einmal demjenigen Menschen
das Recht auf den Tod zubilligen, der sich
vorübergehend nicht so fühlt, dann muss
man aber auch zum anderen denjenigen
Menschen, die dauerhaft schlechter,
unsozialer, kränker und unglücklicher sind,
einmal das Recht auf den Tod zubilligen,
zum anderen aber auch ihnen eine gewisse
Pflicht hierzu auferlegen, da sie sonst die so
definierte Weltordnung stören würden.
Man muss ihren Tod erwarten dürfen. Und
wenn es sich dabei um dauerhaft
Minderwertige, Asoziale, Behinderte, geistig
ohnehin Tote, Alte und Sterbende handelt,
dann muss man in dem Fall, dass sie nicht



für sich selbst sprechen und entscheiden
können, für sie fürsorglich sprechen und
entscheiden dürfen, um sie von ihrem
unwerten, unmenschlichen, sicher auch
qualvollen Vegetieren zu erlösen...»

«Wenn ich so wäre wie Du, würde ich
mir die Kugel geben. So könnte ich nie
leben.» - Das bekommen Behinderte
immer wieder zu hören. Zunehmend sehen
sich jene, die - trotz schwerster (körperlicher)

Behinderung - weiterleben, dem
Zwang zur Rechtfertigung der eigenen
Existenz unterworfen, jetzt, da der süsse
Tod als Alternative bereitsteht. Jetzt, da es
dank vorgeburtlicher Untersuchungen ein
Leichtes ist, unzumutbares Leben zu
diagnostizieren und rechtzeitig abzutreiben,
d.h. zu töten. Jetzt, da dank der Fortschritte
moderner Gen-Technologien die totale
Gesundheit greifbar zu werden scheint.
Haben Versehrte und Verzweifelte das
Recht auf Leben verspielt? Muss, wer
weiterleben will, Optimismus zelebrieren?

Vom Zwang zur «Unversehrtheit» und
zur «positiven» Sicht der Lage

Schon vor Jahren erhielt vor einem
Frankfurter Gericht eine Klägerin recht,
die ihr Reisebüro auf Schadenersatz
verklagte, weil sie ihre Ferien in einem Hotel
verbringen müsste, in dem gleichzeitig 25
geistig und körperlich Behinderte weilten.

«Es ist nicht zu verkennen», hiess es
damals in der Urteilsbegründung, «dass
eine Gruppe von Schwerstbehinderten
bei empfindsamen Menschen eine
Beeinträchtigung des Urlaubsgenusses darstellen

kann... Dass es Leid auf der Welt gibt,
ist nicht zu ändern, aber, es kann der
Klägerin nicht verwehrt werden, wenn sie es

jedenfalls während des Urlaubs nicht sehen
will.»

(Ein ähnliches Urteil wurde übrigens
letztes Jahr in Flensburg/Deutschland
gefällt.)

Wird in nächster Zeit nicht nur der
Urlaub, sondern das Leben empfindsamer
Menschen insgesamt vor der Beeinträchtigung

durch den Anblick Versehrten Lebens
gerichtlich geschützt werden? Wird die

Konfrontation mit behindertem Leben,
Krankheit, Gebrechen, ja, mit Trauer,
Verzweiflung und Hoffnungslosigkeit
einklagbar?

Schlimmer noch: Ausmerzung des
Versehrten, Verdrängung von Trauer,
Verzweiflung und Hoffnungslosigkeit stehen
an. Auf dass das Design einer heilen und
gerechten Welt nicht gestört werde. Nicht
die Ursachen von Leiden, Krankheit,
sozialer und anderer Behinderung, von
Trauer, Verzweiflung und Hoffnungslosigkeit

sollen beseitigt werden, sondern die
Kranken, Behinderten, Traurigen,
Verzweifelten und Hoffnungslosen selbst.

Der australische Philosoph Peter Singer,
zum Beispiel, rechtfertigt unter dem Motto
Glücksmaximierung - und das klingt
verdächtig nach Gewinnmaximierung - die
Tötung von behinderten Säuglingen in
seinem Buch «Praktische Ethik» so:

«Sofern der Tod eines geschädigten
Säuglings zur Geburt eines anderen Kindes
mit besseren Aussichten auf ein
glücklicheres Leben führt, dann ist die
Gesamtsumme des Glücks grösser, wenn der
behinderte Säugling getötet wird.»

Konsequent fortgeschrieben, heisst das:
Keine Kinder mehr in den Hütten der
Armen. Denn: Nur in den Häusern der
Reichen haben Neugeborene in dieser Gesellschaft

reale Chancen auf ein glückliches
Leben.

Wo die Überwindung gesellschaftlich
verursachter Not und Bedrohung des
Lebens insgesamt den Interessen der Macht
entgegensteht, da wird - zur Beruhigung
breiter Bevölkerungsteile - versucht,
wenigstens die Erscheinung, das Design der
Lage zu schönen, die Einstellung zu ihr zu
verändern. Verordnete Heiterkeit. «Don't
worry, be happy.»

Vom gesellschaftlichen Interesse an der
Abtötung des sozialen Empfindens und
der Beseitigung des Versehrten

Die Entwicklungsgeschichte medizinischer

und anderer Techniken ist nicht
schicksalshaft, sondern Ausdruck
herrschender gesellschaftlicher Verhältnisse

113



und Ideologien. Es ist kein Zufall, kein
Naturereignis, welche Technologien, welche

medizinischen, naturwissenschaftlichen
Methoden entwickelt, welche

Produkte erfunden werden. Auch hinter der
pränatalen Diagnostik und den Gen-Technologien

stehen ganz bestimmte
gesellschaftliche Interessen und Bedürfnisse.

Da ist einmal der uralte Wunsch von
Menschen, Krankheit und Tod zu
überwinden, der Kränkung, die wir durch die
offensichtliche Beschränktheit und
Versehrbarkeit unseres Lebens immer wieder
erleiden, das unversehrbare, ewige,
jugendliche Leben entgegenzusetzen. In
einer Kultur, in der das individuelle Leben
transzendierender Trost in Form von
religiösen und philosophischen Heilsversprechen

oder ganzheitlichen sozialen Utopien
weitgehend fehlt, wird der Versuch,
individuelles Leben in ein Kontinuum von
Glück und Lust zu tauchen, zur letzten
Hoffnung, ja, zum sozialen Zwang. Diese
Sehnsucht einzulösen, haben Wissenschaft,

Technologie und Medizin immer
wieder versprochen. Aber auch der
technokratische Versuch, an die Stelle des Heils
die Heilung zu setzen, wie es Elisabeth
Beck-Gernsheim in ihrem Buch «Technik,
Markt und Moral» formuliert, d.h. alle
Krankheit und alles Leiden mit medizinischen,

psycho- und soziotherapeutischen
Methoden zu überwinden, muss scheitern.

Dass auch linke Politik mit ihrer Hoffnung

auf Überwindung des Leidens durch
Veränderung gesellschaftlicher Verhältnisse

nicht frei von Ausgrenzungs-Phantasien
ist, beschreibt der selbst behinderte Franz
Christoph in seinem Buch «Tödlicher
Zeitgeist»:

«Abfinden mit Leiden und Behinderung
konnten sich auch und gerade die Linken

nicht. In ihrer Daseinsverpflichtung
und aufgrund ihres politischen Bewusst-
seins entlarvten sie Leid als Folge
gesellschaftlicher Missstände, die es zu bekämpfen

galt. Langfristig - so ihre romantischen
Prognosen - wird durch den sozialen und
den damit verbundenen technischen
Fortschritt alles Leiden besiegt. Schon dadurch
erscheint der <trotzdem noch> existierende

Behinderte in einem strukturell negativen
Blick...»

Da ist das patriarchale Interesse, die
Prozesse des Lebens in den Griff, in
Männerhand zu bekommen, sie der Natur bzw.
der Frau zu entreissen, in letzter Konsequenz

selbst Leben konstruieren oder
zumindest eigenmächtig beenden zu können.

Dazu kommt der ökonomische Zwang
zur Profitmaximierung, zur
Produktivitätssteigerung. Die Erhöhung wirtschaftlicher

Effizienz wird u.a. durch die
Automatisierung und Maschinisierung der
Arbeit angestrebt. Das bedeutet Ersatz von
(teuren) unberechenbaren, unzuverlässigen,

launischen Menschen durch immer
perfekter funktionierende Maschinen und -
wo dies nicht möglich ist - durch Robote-
risierung des Menschen. Gesucht ist die
angepasste, immer leistungsfähige, nie
müde oder kranke, die gegen schädigende
Ausseneinflüsse unempfindliche Arbeitskraft.

Da erweisen sich pränatale Untersuchungen

und Gentechnologien als
willkommene Hilfs- und Kontrollmittel. Die
mit hohen Kosten verbundene Verbesserung

von Arbeits- und Umweltbedingungen
bzw. die gänzliche Einstellung

umweltschädigender Produktion und
Konsumtion wird dank genetischer Selektion
der Arbeitskräfte überflüssig. Als
funktionstüchtige Arbeitskraft eingestellt wird
nur noch, wer sich aufgrund eines in naher
Zukunft knackbaren genetischen Codes als
resistent gegenüber schädigenden Einflüssen

erweist. Geboren wird nur noch, wer
die genetische Prüfung auf Lebenstauglichkeit

besteht. Die rechtzeitige Beseitigung

leistungsunfähiger Arbeitskräfte und
allzu empfindsamer Menschen senkt
Sozialkosten, steigert Produktivität und
Gewinn.

Ökonomische Interessen leiten ganz
offensichtlich und angesichts der überschuldeten

Staatshaushalte wohl zunehmend
sozialpolitische Überlegungen. So wird etwa
die Übernahme der Kosten pränataler
Untersuchungen durch die Invaliden-Versicherung

mit dem Argument eingefordert,
die konsequente Durchführung solcher

114



Untersuchungen - mit der logischen und
bereits vielfach praktizierten Folge der
Tötung behinderter Föten - sei um ein
Vielfaches billiger als die jähre- und
jahrzehntelange Ausschüttung von
Versicherungsleistungen für Behinderte. Der Berner

Genetiker Hans Moser stellt seine
mathematischen Kenntnisse eindrücklich unter

Beweis, wenn er schreibt:
«Berechnungen haben ergeben, dass der

Staat für die Behandlung und Betreuung
eines schwer behinderten Patienten (z.B.
Mongoloide) bei einer mittleren
Lebenserwartung von 25 Jahren mindestens
Fr. 250000- aufzuwenden hat. Wenn es
also gelingt, durch konsequente Erfassung
dieser Patienten und genetische Beratung
ihrer Angehörigen sowie durch die modernen

präventiven Methoden die jährliche
Zahl von Geburten genetisch geschädigter
Kinder auch nur um vierzig zu verringern,
dann ergeben sich für das genannte Gebiet
Einsparungen bis zu zehn Millionen Franken

pro Jahr...»
Es ist an dieser Stelle darauf

hinzuweisen, mit welchem Zynismus hier
die Tötung von Krankheitsträgerinnen und
-trägem als Prävention von Krankheit
geschönt wird. Die präventive Ausmerzung

Behinderter senkt die Kosten der
Sozialversicherungen und sichert den Wohlstand

der gesunden und leistungsfähigen
Bevölkerung, der immer mal wieder die
Horrorperspektive präsentiert wird, wie
Behinderte, anderweitig an den Rand
Gedrängte und Flüchtlinge aus dem Trikont
sich wie Heuschrecken über ihren kleinen
Reichtum hermachen.

In gewissen Versicherungsdirektionen
wird auch schon mal die Verweigerung von
Versicherungsleistungen für fahrlässiges
oder vorsätzliches Gebären von
lebensuntüchtigem Menschenmaterial geprüft (und
in den USA auch schon praktiziert). Das ist
die Freiheit, die gemeint ist. Keiner muss
Not leiden. Keine muss leben. Da wird - in
Ermangelung der Möglichkeit oder des
Interesses an der Veränderung sozialer
Verhältnisse - alles auf die Alternative des
individuellen süssen Todes hin fokussiert.
Und: Wer die Wahl hat, hat die Qual.

All dem zugrunde liegt das Interesse der
«sozialen» Marktwirtschaft, jede Form von
Leiden, Krankheit und Behinderung zu
individualisieren. Nicht die Verhältnisse
sollen auf die sozialen Ursachen und
Auswirkungen für die einzelnen und ganze
gesellschaftliche Gruppen hin kritisch
beleuchtet werden, sondern die (leidenden)
Individuen und Gruppen sollen die
Verantwortung für ihr Leiden selbst übernehmen.

Sie (oder ihre Angehörigen im Falle
der Geburtsbehinderten) sind selber
schuld, wenn es sie noch immer gibt,
obwohl die beschriebenen Technologien ihre
rechtzeitige Erlösung, d.h. Beseitigung,
ermöglicht hätten. Oder wie es der
Humangenetiker Jörg Schmidtke formuliert:

«Hier wird die Verantwortung ganz dem
einzelnen zugewiesen; sein Pech, wenn
seine Gene sich als schadstoffanfällig
erweisen. Dann muss er/sie eben
Verantwortung zeigen. Seine Gene, also seine
Verantwortung. Das ist die Logik des
individualisierten Gesundheitsprogramms...»

Pränatale Untersuchungen und Gen-
Technologien helfen mit, unproduktives
Menschenmaterial und kostenintensive
Sozialhilfe-Empfängerinnen und
-Empfänger entweder rechtzeitig auszuscheiden
oder zum unempfindlichen Norm-Menschen

zurechtzuklonen.

Von der «Endlösung» der
Behindertenfrage

Technologien sind nicht wertfrei. Sie
sind immer das Produkt eines bestimmten
Herrschafts-Systems und damit, in gewisser

Weise, Materie gewordene
Herrschafts-Ideologie. Das gilt auch für die
pränatale Diagnostik und die Gen-Technologien.

Sie sind unter diesen
gesellschaftlichen Bedingungen entwickelt
worden, und sie haben - jetzt, da sie zur
Verfügung stehen - unter diesen
gesellschaftlichen Bedingungen ganz bestimmte
soziale Auswirkungen. Die Produktion
dieser Technologien schafft - wie das
Vorhandensein jeder Technologie, zum
Beispiel auch militärischer Waffen - (ökonomische)

Sachzwänge, in erster Linie An-

115



wendungszwänge. Die technische
Möglichkeit, Behinderung - vorerst einmal
Geburtsbehinderung - zu vermeiden,
genauer: präventiv durch Tötung zu beseitigen,

diskreditiert jene Eltern, die dem
betroffenen Kind und der Gesellschaft eine
behinderte Existenz zumuten, diskreditiert
letztlich auch die Behinderten selbst: Ihre
Zumutung wäre Nicht-Behinderten zu
ersparen gewesen. Indiz für den entstehenden

sozialen Druck sind Aussagen, mit
denen Behinderte heute schon konfrontiert
sind, Aussagen wie: «In zehn Jahren gibt es
solche wie Dich nicht mehr. Ach, Du
Armer, hätte es doch damals schon diese
modernen Möglichkeiten gegeben.» Der
amerikanische Wissenschaftler Bentley
Glass bringt es auf den Punkt, wenn er
erklärt:

«Kein Elternpaar wird in Zukunft das
Recht haben, die Gesellschaft mit einem
missgestalteten oder geistig unfähigen
Kind zu belasten...»

Was vorerst als Wahl zwischen zwei
Möglichkeiten - behindertes Leben oder
unbehinderter Tod - erscheint, wird in
kürzester Frist einem gesellschaftlichen
und ökonomischen Zwang unterworfen.
Die Folge ist eine Ent-Solidarisierung der
Gesellschaft, soweit Solidarität überhaupt
je schon als soziale und politische Kultur
bestanden hat. Statt die Linderung
individuellen Leidens zum Ziel sozialer
Anstrengungen zu machen, wird es zum
individuellen Selbstverschulden umgedeutet.

Die These «Jeder ist für seine Gesundheit

in erster Linie selbst verantwortlich» -
so steht es wörtlich in der Verfassung des
Kantons Basel-Land seit dem 1. Januar
1987 -, diese These von der Verantwortung
für die eigene Gesundheit wird in Verbindung

mit den an sich wünschenswerten
Erkenntnissen der Psychosomatik, Präventiv-

und Altemativmedizin, wo diese
absolut gesetzt werden, zur totalitären
Gesundheits-Fiktion. Da wird letztlich
suggeriert: Wer gesund, richtig lebt, wird nicht
krank, stirbt nicht. Wer krank wird, stirbt,
hat versagt.

Wo scheinbar allen die gesellschaftlichen

und technologischen Voraussetzun¬

gen zur Verwirklichung eines normalen
Lebens - bzw. zur Wahl des normalen
Erlösungstodes - zur Verfügung stehen, da
werden Gesundheit und Leistungsfähigkeit
zur brutalen Kostenfrage, ja, in letzter
Konsequenz zur gesellschaftlichen Pflicht.
Wer an diesem Abstraktum der totalen
Gesundheit, beispielsweise auch der
Suchtfreiheit, wer an dieser unmenschlichen,

pseudoreligiösen Inszenierung von
Normalität versagt und sie dadurch
bedroht, wird - in der sich mehr und
mehr durchsetzenden Zwei-Drittels-Gesellschaft

-mit Verweigerung solidarischer
Hilfe, mit Ausgrenzung bestraft und letztlich

ausgemerzt.
Zur Aufrechterhaltung der Fiktion «Wir

haben alles im Griff» werden auf dem Altar
der Machbarkeit in menschenverachtenden

Lösungsorgien gerade jene, für welche
die Lösung scheinbar gedacht war,
geopfert. Weil sie sich der ihnen verordneten
Lösungen nicht als würdig, sondern als
Versagerinnen und Versager erwiesen
haben. Zur psychischen Entlastung der
Ausgrenzenden werden die Betroffenen

als Randexistenzen, Nicht-Personen
ohne subjektive Interessen (Singer)
entmenschlicht, ihr direkt oder indirekt
herbeigeführter Tod damit entgiftet, wie der
amerikanische Autor Wolf Wolfensberger
in seinem Buch «Der neue Genozid» die
Verschleierung von Tötung nennt.

Die gesellschaftlich verbreitete
Unfähigkeit zu trauern, d.h. sich mit dem
Schmerz von Leiden, Krankheit, Behinderung

und Tod als Realität unseres versehrbaren

Lebens auseinanderzusetzen, und
der ökonomische Druck zur Minimierung
der Soziallasten konfrontieren die Leidenden,

Kranken, Behinderten, Alten mit einer
unmenschlichen, ausgrenzenden Kälte, die
am Horizont eine noch perfekter entgiftete
definitive Lösung der sozialen Frage
aufschimmern lässt, als sie in diesem
Jahrhundert schon einmal ungeheuerliche
Realität wurde. Wobei der Umgang der
Nationalsozialisten mit der sozialen Frage,
wie Klaus Dömer in seinem Buch «Tödliches

Mitleid» schreibt, «in der Tradition
der fortschrittlichen Moderne gut abgesi-

116



chert», d.h. letztlich nur zugespitzte Logik
der Industrialisierung ist.

Dies sei zum Schluss mit einem Zitat des
deutschen Psychiaters Hermann Simon aus
dem Jahre 1931 bis zur Unerträglichkeit
deutlich gemacht, einem Zitat, das er übrigens

nach dem Krieg - obwohl «sachlich
auch heute noch zutreffend» - nicht mehr
für «taktisch-opportun» hielt:

«Der Einzelne ist für die Gemeinschaft
das wert, was er für sie leistet, und zwar
über seinen eigenen unmittelbaren Unterhalt

hinaus. Gleichgültig sind für die
Gemeinschaft die Zahlreichen, die gerade
noch für sich selbst sorgen, der
Allgemeinheit aber keinen Nutzen bringen.
Ballast-Existenzen sind die Minderwertigem

aller Art, welche die Lasten ihres
eigenen Daseins mehr oder weniger der
Gemeinschaft überlassen, an den Rechten der
Gemeinschaft aber teilnehmen. Die
Ausdrücke <Ballast-Existenzen> und <Minder-
wertigkeib dürfen in diesem Zusammenhang

nicht mit einem moralisierenden
Beiklang gebraucht werden; sie bezeichnen

nur eine objektiv vorhandene sachliche
Bewertung, gewissermassen im kaufmännischen

Sinne als <Passivum> der
Gemeinschaftsbilanz zu buchen, dem ein
entsprechendes <Aktivum> nicht gegenübersteht.

Im übrigen sind für die Allgemeinheit
minderwertig: alle, die - sei es infolge

ungenügender Veranlagung oder fehlerhafter

Entwicklung - zu einer vollwertigen
Leistung nie gelangen können: die Idioten,
Schwachsinnige erheblichen Grades, die
Krüppel, die Körperschwachen, Kränklichen,

die Schwächlinge, die immer wieder
sofort versagen, sobald eine ernstere
Leistung von ihnen verlangt wird. Dann aber
auch alle wirklich Kranken für die Dauer
ihrer Krankheit. Der Gemeinschaftswert
dieser Menschen wird um so geringer, je
<anfälliger> sie für alle Arten von Krankheiten

sind, und je mehr ihre Gesamtleistung
durch Krankheit eingeschränkt wird...
Dann die wirklichen Taugenichtse, Schädlinge,

Verbrecher, alle die an Zahl dauernd
zunehmenden Menschen, die sich den
Pflichten des Gemeinschaftslebens nicht
einfügen wollen oder nicht können - wobei

das <Können> auch nur eine sehr relative
Sache ist... Unsere ganze soziale und
gesetzgeberische Entwicklung fördert die
Vermehrung des Schwachen und hemmt
die Erstarkung des Starken... Der Staat
will alles erhalten, kann aber die Bedingungen

gar nicht schaffen, um alles zu erhalten:

daher alles hoffnungslose Elend. Es
wird wieder gestorben werden müssen. Es
fragt sich nur, welche Millionen sterben
müssen. Der Tod ist und bleibt auch eine
Erlösung.»

Literatur

Klaus Dömer, Tödliches Mitleid, Gütersloh 1989
Elisabeth Beck-Gernsheim, Technik, Markt und Moral,
Frankfurt a.M. 1991
Claudia Roth (Hg.), Genzeit, Zürich 1987
Wolf Wolfensberger, Der neue Genozid, Gütersloh
1991

Christoph Keller/Florianne Koechlin (Hg.), Basler
Appell gegen Gentechnologie, Zürich 1989
Ernst Peter FischerAVolf Dieter Schleuning (Hg.), Vom
richtigen Umgang mit Genen, Frankfurt a.M. 1991
Oliver Tolmein, Geschätztes Leben. Die neue «Eutha-
nasie»-Debatte, Hamburg 1990
Christoph Beck, Sozialdarwinismus, Rassenhygiene,
Zwangssterilisation und Vernichtung «lebensunwerten»

Lebens, Bonn 1992
Franz Christoph, Tödlicher Zeitgeist, Köln 1990
Hans Furrer, Der Schlaf der Vernunft gebiert Ungeheuer,

Luzern 1991
Rainer Hegselmann/Reinhart Merkel, Zur Debatte über
Euthanasie, Frankfurt a.M. 1991
Anton Leist, Um Leben und Tod, Frankfurt a.M. 1990
Zwischen Abfall und Avantgarde, PULS Nr. 5/91, zu
beziehen bei: ANORMA, Hard 5, 8408 Winterthur.

117


	Der süsse Tod oder Die definitive Lösung der sozialen Frage : Anmerkungen zur "neuen Euthanasie-Debatte"

